
 

 דרכי הפסק
 הגאון הרב זלמן נחמיה גולדברג שליט"א

 

 

 

 

 

 

 

 

 כתיבה והוספת מראי מקומות והערות

 רפאל שטרן

 

 בהוצאת

 גבעת שמואל -בית ועד לתורה 

 ניסן תשס"ד

 שבט תשס"ה  -מהדורה שניה 



=========================================== 

 ב 

 מכתב הגרז"נ גולדברג שליט"א

 ב"ה

 

ו הנני בזה להכיר תודה לידידי הרב רפאל שטרן שליט"א שרחש ליב

דבר טוב להוציא מה שדיברנו בבירור ענין 'ספק בהלכה' איך 

הדרך הנכונה להתנהג, והדברים נתלבנו בכולל בית ועד לתורה 

 במעמד ובשיתוף לומדי הכולל שליט"א.

 בברכה

 זלמן נחמיה גולדברג

 

*   *   * 

 

 תוכן הענינים

 

 ד .............................................................................ובת שמיעה לבית דין הגדולח

חובת שמיעת דעת המיעוט/ הלכתא כבתראי/ קביעת הלכה כבית הלל/ קביעת הלכה 

 ט ............................................................................................................ כגמרא

 יד ............................................. היווצרות מחלוקותמקרים בהם אין הכרעה ברורה / 

הכרעה כשהחכמים לא נתקבצו יחדיו /מעבר מעיר לעיר ומקהילה לקהילה / האם אשה 

 יז .......................................................................................... נוהגת כמנהג בעלה

 לא ................................................................................. ירוב חכמה או רוב מספר

 לה ............. קים לי / ספק והכרעה בדיני ממונות / מטרת מחברי חיבורים בדיני ממונות

 מב .......................................................................... הכרעות השו"ע בדיני ממונות

 



=========================================== 

 ג 

 בס"ד

 

זכה בית ועד לתורה בגבעת שמואל, שהגאון הרב זלמן נחמיה גולדברג שליט"א 

נוהג בנו עין יפה, וזיכה אותנו בעש"ק פש' משפטים תשס"ד בשיעור יסודי 

 ב"דרכי הפסק", ואף טרח וקרא את השיעור הכתוב.

 

 בית ועד לתורה בגבעת שמואל, שם לעצמו מטרה ללבן סוגיות, ולעסוק בתורה,

בלימוד משותף של אנשים העמלים לפרנסתם בתחומי עיסוק שונים, וזכינו בס"ד 

להוציא לאור חוברות בתחומים שונים )שיעורי ריבית א', שיעורי ריבית ב', נזקי 

שכנים, שכרו איתו }דיני הלנת שכר, שכירות פועלים, שכר שבת{(, ואנו תפילה 

ור ולעשות, מתוך אחריות בפני בורא עולם שיצליח דרכנו ללמוד וללמד לשמ

 להעברת התורה מדור לדור, ובתפילה לישועת עם ישראל בארצו במהרה, אכי"ר.

 

*   *   * 

 

בית הכנסת צעירי הגבעה משמש לנו אכסניא של תורה, ועל כך תודתינו. וכן 

שלוחה תודה וברכה למי שתרם מכספו להוצאת חוברת זו ולא רצה לפרסם את 

יתו לבריאות והצלחה בכל אשר יפנו. יישר כוחו של הרב עצמו, יזכו הוא ובני ב

יצחק קראוס שליט"א שעבר על הכתוב, ותיקן את הטעון תיקון, וכן לר' אלון 

וולקן שליט"א מנהל בית ועד לתורה שידיו רב לו בהרבצת תורה, שנהג בחוברת 

 .1זו כפי שנהג בחוברות קודמות, והעיר והאיר את עיני המעיין

 אלון וולקן

פאל שטרןר  

 ניסן תשס"ד

                                                      

 ינו בתקליטור פרויקט השו"ת, ובתקליטור התורני אוצר הספרים היהודי.נעזרנו בעבודת1 



=========================================== 

 ד 

 חובת שמיעה לבית דין הגדול

 

 י"ב:  –דברים י"ז  פסוקים  ח'  א.

 

כי יפלא ממך דבר למשפט בין דם לדם בין דין לדין 

  2ובין נגע לנגע דברי ריבת בשעריך

 

 והפתרון הוא: 

 

 יך בו:קאל ה'וקמת ועלית אל המקום אשר יבחר 

ה בימים ובאת אל הכהנים הלוים ואל השפט אשר יהי

ועשית על פי  ההם ודרשת והגידו לך את דבר המשפט:

הדבר אשר יגידו לך מן המקום ההוא אשר יבחר יהוה 

על פי התורה אשר  ושמרת לעשות ככל אשר יורוך:

יורוך ועל המשפט אשר יאמרו לך תעשה לא תסור מן 

והאיש אשר יעשה  הדבר אשר יגידו לך ימין ושמאל:

 ה'העמד לשרת שם את  בזדון לבלתי שמע אל הכהן

ומת האיש ההוא ובערת הרע  3יך או אל השפטקאל

 מישראל:

                                                      

בהקדמה לספר חובות הלבבות למד מכאן "תמצאם דברים שצריכים לפרוט אותם ולחלקם 2 

ולדקדק בהם בדרך הקבלה, לא בדרך אותות השכל, הלא תראה שלא הזכיר בכללם ענין מן 

תסתפק בענין הייחוד אין הוא או בשמות הבורא הענינים  אשר יושגו מצד השכל, כי לא אמר כש

 ובמידותיו... והדומה לזה ממה שיגיע אליו האדם בדרך השכל וההכרה...".

הפסוק ציין הן כהן והן שופט. ובקדמת העמק )הקדמת הנצי"ב לפירושו לשאילתות דרב אחאי 3 

אלא הכי פירושו, בין גאון, בהקדמה א', אות ד'( היקשה "ואינו מובן מה שייך הכהן להוראה... 

שלא ימצאו סנהדרי גדולה לברר השאלה ע"פ חקירה ומכל מקום יורו לפי ראות עינם באותה 

שעה, ואז עיקר הסמיכות שההוראה נכונה על סייעתא דשמיא שהוא בבית המקדש וזכות כהן 

גדול שעומד לשרת בקדושה... או שהדין מוכרע ע"פ כוחו של המופלא ובחכמתו יכריע הלכה 

לדורות והוא השופט". והאריך שם לבאר שיש הוראות משיקול הדעת )והם לא נקבעו כהלכה 

 



=========================================== 

 ה 

הפסוקים הנ"ל דנים בבית הדין הגדול שיושב בלשכת הגזית ליד 

המזבח. מכאן לומד הרמב"ם בתחילת הלכות ממרים שתורה שבעל פה 

מסורה לבית הדין הגדול בירושלים ובכל ויכוח יש לשאול אותם, ואסור 

, ומי שחלק עליהם צריך לבטל את דעתו בפניהם, ואם 4םלחלוק עליה

 . 5אינו מבטל את דעתו דינו מיתה

 

 במשנה בהוריות פרק א' משנה א' נאמר לכאורה שלא כאמור לעיל: ב.

 

                                                                                                               

לדורות( ויש הלכות שיסודן בפלפולה של תורה שנקבעו לדורות )אות ה' שם(. וכוחו של השופט 

הוא בפלפול, וכוחו של הכהן הוא בסברא ולדמות מילתא למילתא )שם, הקדמה ג' אות ו'(. והיו 

ת במקדש, שתחילה פסקו בדרך הכהונה, והיינו בלא חקירה ופלפול והוראה זו היתה תקופות שונו

לשעתה. ויאשיהו שידע שזכות המקום והשארת השכינה לא תעמוד לעד, ציוה להגדיל פלפולה 

של תורה )הקדמה א', אות ח' ולעיין משיב דבר ח"א סימן מ"ד פירוש אחר למעשי יאשיהו(. וכך 

ה להם סייעתא דשמיא של מקום המקדש, לעומת תורת ארץ ישראל גם נהגו בבבל שלא הית

שזכות המקום גורמת להם ולא צריכים להתייגע כל כך ואין תורה כתורת א"י )שם, אות ט'(. 

אמנם, הצרה היא מקור האור, ולכן ע"י הגלות, גורם הפלפול להגדיל תורה בכל תפוצות ישראל 

לעיין הרחב  -בא"י לא היה מתחזק כח תורה שבע"פ   )שם, אות ח' ואילו היו היו ישראל בשלוה

דבר לשמות י"ט, י"ט(. ובימי עזרא, ששוב זכו לכהונה ובית המקדש לא נזקקו לפלפול, ולכן 

כאשר גרמו העוונות בבית שני ואף הכהנים הגדולים לא היו ראויים כמעט נשכחה תורה מישראל, 

הורגל בבבל )שם אות י'(. וכוחם של חכמי עד שעלה הלל מבבל ויסדה ע"פ דרכי הלימוד בהם 

בבל הוא בפלפול, וליבון הספקות ולימוד המקור בעיון, ועל המפלפל קשה עבודת השינון 

והזכרון, ופעמים מרוב פלפול קשה לעמוד על האמת, ואילו כוחם של בני א"י, בסברות פשוטות. 

לבני א"י, ואילו א"י פנו לבני ולכן כאשר בני בבל לא יכלו מרוב פלפולם לעמוד על הפסק פנו 

בבל, כאשר לא היתה להם הלכה ברורה והיו זקוקים להווית והיקשים )שם, אות י"א(, ולעי"ש 

 שהאריך בשתי הדרכים הללו בתקופות שונות לאורך ימיו של עם ישראל.

 –והחולק עליהם עובר על העשה של "ועשית ככל אשר יורוך" ועל הלאו של "לא תסור" 4 

 ב'.-ברמב"ם בפ"א מהלכות ממרים הל' א' כמבואר

 לעי"ש בפרטי הדין.5 



=========================================== 

 ו 

הורו בית דין לעבור על אחת מכל מצות האמורות 

בתורה והלך היחיד ועשה שוגג על פיהם בין שעשו 

יהן בין שלא עשו ועשה עמהן בין שעשו ועשה אחר

  .ועשה פטור מפני שתלה בבית דין

הורו בית דין וידע אחד מהן שטעו או תלמיד והוא 

ראוי להוראה והלך ועשה על פיהן בין שעשו ועשה 

עמהן בין שעשו ועשה אחריהן בין שלא עשו ועשה הרי 

זה הכלל התולה  .זה חייב מפני שלא תלה בבית דין

 טור:בעצמו חייב והתולה בבית דין פ

 

כלומר, יחידים שנהגו כהוראת בית הדין הגדול פטורים, כיון שתלו 

בבית הדין, ובית הדין חייב להביא פר העלם דבר של ציבור. אבל אם 

היה שם תלמיד ראוי להוראה, שידע שהדיינים טעו, ואע"פ כן עשה על 

חייב אותו תלמיד להביא קרבן, הואיל והיה   -פי בי"ד, ונודעה הטעות 

לו לסמוך עליהם. והדבר תמוה שהלא למדנו לעיל שאדם חייב  אסור

 לבטל דעתו מפני בית הדין הגדול ?

 

תשובה לדבר נמצא בדברי הרמב"ן בהשגותיו לספר המצוות של 

 הרמב"ם בשורש הראשון:

ויש בזה תנאי, יתבונן בו המסתכל בראשון שלהוריות 

)ב ב( בעין יפה, והוא שאם היה בזמן הסנהדרין חכם 

תר יראוי להוראה והורו בית דין הגדול בדבר אחד להו

והוא סבור שטעו בהוראתן אין עליו מצוה לשמוע דברי 

החכמים ואינו רשאי להתיר לעצמו הדבר האסור לו 

  .אבל ינהג חומר לעצמו



=========================================== 

 ז 

וכל שכן אם היה מכלל הסנהדרין יושב עמהן בבית דין 

 הגדול ויש עליו לבא לפניהם ולומר טענותיו להם והם

שישאו ויתנו עמו ואם הסכימו רובם בבטול הדעת 

ההוא שאמר ושבשו עליו סברותיו יחזור וינהוג כדעתם 

אחרי כן לאחר שיסלקו אותו ויעשו הסכמה בטענתו. 

וזהו העולה מן ההלכות ההם. ומכל מקום חייב לקבל 

 דעתם אחר ההסכמה על כל פנים.

 

הם טועים, צריך כלומר, מי ששמע פסק של בית הדין הגדול ויודע ש

, ואם בית הדין לא 6ללכת אליהם ולומר את דעתו וראיותיו וסברותיו

השתכנע מדבריו עליו לבטל את דעתו. אבל כל זמן שלא הלך אותו אדם 

, כיון שתמיד צריך לשמוע את דעת 7לבית הדין הגדול, אין הלכה כמותם

                                                      

כלומר אותו יחיד אינו יכול לשבת בביתו ולומר, כיון שבית דין הגדול פסקו, אני מבטל את 6 

דעתי, אלא יש עליו חובה ללכת וללבן את הדברים בבית הדין הגדול. )שהרי הרמב"ן כתב "ויש 

"ן למד את דבריו מהמשנה בהוריות הנ"ל, והיינו כיון עליו לבוא לפניהם"(. ומסתבר שהרמב

שהמשנה מלמדת שאותו תלמיד שסמך על בית דין מחוייב להביא קרבן, מוכח שלכתחילה מוטל 

 עליו לבחון את הדברים )אמנם חובה זו מוטלת רק על חכם וראוי להוראה ולא על כל אדם(.

וב מן התורה מקרא כי יפלא וכו' דברי יתכן שזה חיוהוסיף הגרז"נ גולדברג שליט"א )כת"י(: 

 ריבות וכו' וקמת ועלית. היינו שחייבין לעלות לשאול ולא להשאיר דברי ריבות.

ועוד הוסיף הגרז"נ גולדברג שליט"א, שנראה לומר שקיימת חובה לעלות ולברר את הדברים 

 בבית הדין הגדול, כיון שבכך ימנע האיסור של 'לא תגודדו'. 

האם אותו יחיד הראוי להוראה ששמע את הפסק של בית הדין הגדול שבירושלים, )עוד יש לעיין 

והוא לא בירר לעצמו סוגיא זו, האם מוטלת עליו חובה ללמוד את הענין ולברר האם צדקו, או 

שהחובה עליה דיבר הרמב"ן מוטלת עליו רק אם מייד ששמע את פסק דינם היה נראה לו שטעו. 

גינה חייב הוא ללכת וללבן את ספקותיו בירושלים, אם הטעם הוא יתכן שהדבר תלוי בסיבה ב

למנוע את האיסור של לא תתגודדו, יש מקום לומר שאין עליו חובה ללבן סוגיא שלא עסק בה, 

שהרי עתה אין מחלוקת. אבל אם אם נאמר שמוטלת חובה לברר את אמיתה של תורה על כל מי 

 למוד את הסוגיא, וצ"ע(.שמסוגל לכך, הרי שאם הוא בר הכי עליו ל

 רק ביחס אליו, אבל שאר ישראל, אף אם הוא מספר להם את דעתו, הם ינהגו כהוראת בית הדין.7 

 



=========================================== 

 ח 

לו המיעוט, שכל עוד שלא שמעו הדיינים את דעת המיעוט, יתכן שאי

 היו שומעים היו חוזרים בהם.

 

ההלכה שמי שאינו סובר כמו בית הדין חייב לשנות את דעתו, נאמרה  ג.

רק בבית הדין הגדול שבירושלים. אבל בשאר בתי דינים, אם התעוררה 

שאלה והיה ויכוח בין הדיינים, אף שגם במקרה זה ההלכה כמו רוב 

טל את דעתו בפניהם. , אין היחיד )שהוא בר סמכא( חייב לב8הדיינים

, יכולים הם לפסוק 9ולכן, אם אחר כמה שנים דיינים יסברו כמו היחיד

 .10כמוהו, ואינם מחוייבים לפסק של בית הדין הראשון

                                                                                                               

אין אמנם יש לעיין האם אותו תלמיד גם יכול להקל כדבריו או רק להחמיר, שהרי הרמב"ן נקט "

 אבל ינהג חומר עליו מצוה לשמוע דברי החכמים ואינו רשאי להתיר לעצמו הדבר האסור לו

". כלומר, אם בית דין התירו, אסור לו לסמוך על היתרם ועליו להחמיר. אבל הרמב"ן לא לעצמו

 נקט את ההיפך, והיינו שאם בית דין החמירו והוא סובר להתיר, שמותר לו לנהוג כדעתו, וצ"ע.

תם אומרים רמב"ם פרק ח' מסנהדרין הלכה א': "בית דין שנחלקו, מקצתם אומרים זכאי ומקצ8 

חייב, הולכין אחר הרוב, וזו מצות עשה של תורה שנאמר אחרי רבים להטות, במה דברים אמורים 

בדיני ממונות, ובשאר דיני איסור והיתר...". בדיני ממונות יכולים לדון שלשה דיינים )לעיין משנה 

 כל  בית דין. ריש סנהדרין, וברמב"ם שם הלכה ב'(, וא"כ מוכח שדין אחרי רבים להטות נאמר ב

ונראה, שהכרעת ההלכה כדברי בית הדין הגדול אינה דוקא בדין שנפסק מחמת הוראה מעשית,  

גם אם בי"ד דנו על ענין מסויים בלא שבאה לפניהם שאלה מעשית, הם מכריעים הלכה וגם 

במקרה זה ההכרעה היא על פי הרוב. וכפי  שנקבעה הלכה כבית הלל, וכדברי הרמב"ם לגבי 

 ב'(.  -ה לשמוע לבי"ד הגדול בתקנותיהם וכו' )פ"א מממרים הלכה  א' החוב

ונראה שלאו דוקא כעבור כמה שנים, אלא בכל דיון אחר. אבל אחר הכרעה של בית הדין 9 

הגדול, לא יכול שום בית דין לפסוק שלא כהכרעתם, ואם בית הדין הגדול עצמו רוצה לחזור בו, 

מב"ם בפרק ב' בהלכות ממרים )אמנם, הרמב"ם שם דן רק על יש בכך תנאים שונים כמפורש, בר

בי"ד אחר ולא על אותו בי"ד עצמו, וקצ"ע האם אותו בי"ד יכול לבטל דבריו הראשונים כשאינו 

 (.01גדול בחכמה ובמנין, ולעיין בהערה 

אחר הרוב, לא יכולים מיעוט  בכלל א' שבסוף ספר גט פשוט כתב, שכיון שאמרה תורה ללכת10 

הדיינים לפסוק כדעתם )במקרים אחרים שבאים לפניהם(, אלא חייבים להורות כדעת הרבים, אף 

בבית דין של שלשה. אולם, בקונטרס הספיקות )כלל ו' אות ג'( כתב שליבו מהסס בדברי הגט 

אבל בשאר בתי  פשוט, כיון שאפשר שלא נאמר דין זה אלא בבית דין הגדול של שבעים ואחד,

 



=========================================== 

 ט 

חובת שמיעת דעת המיעוט/ הלכתא כבתראי/ קביעת הלכה כבית הלל/ 

 קביעת הלכה כגמרא

 

הדיינים את  על פי דברי הרמב"ן )הנ"ל( הסובר שכל עוד שלא שמעו ד.

דעת המיעוט, אין הכרח שהלכה כמו הרוב, נוכל להבין עוד דין 

 שלכאורה נראה תמוה. 

 

, ואם נחלקו 11על פי הלכה, בבית דין חייבים להיות שלשה דיינים

. ולמרות זאת, אם ישבו רק 12ביניהם, הלכה כמו השנים בניגוד לאחד

                                                                                                               

דינים שבישראל, יש מקום לומר שיכול היחיד להורות כדעתו וסיים "והרואה יבחר". והאמור 

 בפנים הוא כשיטת קונטרס הספיקות. 

והנה הגט פשוט, כתב כן לבאר מה שכתבו תוס' ב"ק : והוסיף הגרז"ג גולדברג שליט"א )בכת"י(

 )על(כן גם אם כהקונטרס הספיקות, היינו שאין שלכן הולכין אחר רוב שב"ד הם שמוציאין. וא"כ ית

היחיד לבטל דעתו כמו בבי"ד הגדול אבל לגבי הדיון הזה חייב המיעוט לבטל דעתו ועל כל הבי"ד 

 להורות שכך הדין לגבי מקרה זה.

אף לשיטת קונטרס הספיקות, אם תתעורר השאלה שוב בבית דין של שבעים ואחר, ונשאו ונתנו 

למסקנה כדעת היחיד, מעתה נשתנתה ההלכה )לעיין רמב"ם פרק ב' מהלכות  שוב בענין והגיעו

(. נמצא, שהאיסור על המיעוט שבבית דין הגדול לפסוק כדעתו, הוא 9ממרים ומש"כ בסוף הערה 

הם במקרים בהם  הדיינים שבמיעוט יושבים בדין שלא במסגרת בין דין הגדול, שאז אפילו אם 

הרוב, אסור להם להכריע כדעתם אלא עליהם להכריע כפי הכרעת בית דין הגדול )ועוד, צ"ע האם 

לדעת קונטרס הספיקות יכול אדם לומר קים לי כדעת המיעוט שבבית דין }שאינו בית הגדול{ 

עוד קודם שהמיעוט דן כדעתו במקרה אחר(. ולעיין בפלפול בהנהגת או"ה מהרב המחבר )ש"ך( 

 ו"ס רמ"ב ד"ה "וכ"ת א"כ", ובספר טוב סחרה עמ' כ"ד ואילך.ביו"ד ס

במסכת עדיות פ"א מ"ה ובראב"ד שם, שכל שהיה בבי"ד והוסיף הגרז"נ גולדברג שליט"א )כת"י(: 

הראשון מחלוקת והרוב פסקו, יכול ב"ד אחר לחלוק עליהם ולפסוק כהמיעוט ומטעם זה אמורא 

אשון הסכימו כולם לדעה אחת, אין ב"ד אחר יכול לחלוק יכול לפסוק כדעת יחיד. אבל אם בב"ד הר

עד שיהיה גדול בחכמה ובמנין. וצריך לומר שמותר לזקן להביע דעתו ולשכנע חכמים, ואם יתהווה 

 רוב יכולים לשנות הדין.

 סנהדרין דף ג: . 11 



=========================================== 

 י 

ה הדבר 'נגד . ולכאור13שנים בדין והסכימו לדעה אחת, אין דינם דין

השכל', מדוע במושב בית דין של שלשה שידוע לנו שיש דעה מתנגדת 

אין הלכה  –הלכה כמו השנים, ואילו כאשר ישבו שנים ואין מתנגדים 

 כמו השנים ? 

 

אלא תשובת הדבר כך היא, אם יש שלשה דיינים ואחד אומר הפוך 

ריעו , ואע"פ כן על פי חכמתם הכ14מדעת השנים, הם שמעו את דבריו

כנגדו, ולכן הלכה כמותם. אבל אם יש רק שנים, יתכן שאם היה דיין 

שלישי עימהם, היה אומר דעה מנוגדת והיו מקבלים את דבריו. כלומר, 

 התורה הקפידה על חכמה של שלשה דיינים שמהם תוכרע ההלכה.

 

שפירושו שלעולם פוסקים כמו  15קיים כלל בהלכה "הלכתא כבתראי" ה.

י שהאחרון שמע את דברי הראשון ואף על פי כן חלק האחרונים, מפנ

. אבל הראשון לא שמע את דברי האחרון, ויתכן שאילו היה 16עליו

שומע אותו היה מקבל את דעתו. אמנם כלל זה נאמר רק מאביי ורבא 

ואילך ולא בדורות שקדמו להם, והטעם הוא, שבזמנם כבר נאספו כל 

בל בדורות שקודם לכן היו הדעות, וידעו את דברי הקודמים להם, א

מסורות מרב לתלמיד, ולא תמיד ידעו אלו מדברי אלו, ולכן בדורות 

                                                                                                               

י רמב"ם פרק ח' מהלכות סנהדרין הלכה ב': "בית דין של שלשה שנחלקו שנים אומרים זכא12 

 ואחד אומר חייב ה"ז זכאי. שנים אומרים חייב ואחד אומר זכאי, הרי זה חייב". 

 כפי שנפסק להלכה בשו"ע חו"מ סימן ג' סעיף ב'.13 

 שהרי הדיינים צריכים לשאת ולתת ביניהם בענין הדין, כמבואר בשו"ע חו"מ סימן י"ח.14 

גם ברי"ף בקידושין דף יז. מדפיו, לעיין רא"ש ב"מ פרק סימן כ"א. ובתמיהתו על הרי"ף, ועיין 15 

 .09ולקמן בהערה 

 אמנם, יש מיגבלות לכלל זה, לעיין כס"מ פ"ב מממרים הלכה א', ואכמ"ל.16 



=========================================== 

 יא 

, ויתכן שבית שמאי לא 17הראשונים לא הוכרעה הלכה כמו האחרונים

 ידעו מדברי בית הלל, וכן בשאר חכמים.

  

וזו גם הסיבה שאנו פוסקים כמו הגמרא )התלמוד הבבלי(, ואי אפשר 

שכל חכמי ישראל היו יחדיו, )כפי שכותב הרמב"ם  לחלוק עליה, כיון

, שבארץ ישראל היו גזירות קשות, הנוצרים 18בהקדמה ליד החזקה

                                                      

 ההלכה כתלמוד בבלי נגד תלמוד ארץ ישראל משום דבתראכתב בשו"ת מהרי"ק סימן פ"ד: "17 

"ד משום עלפי הנל .טעם דהלכה כבתרא מאביי ורבא ואילךוהוא ה ...הוא וידע במילי דבני א"י

דבתראי ידעי במילי דקמאי אבל קמאי לא ידעי במילי דבתראי ומדחזינן דבתראי לא חשו למילי 

א"כ אפילו  י תימאדקמאי אלמא קים להו דמאי דאמרי קמאי בהא דלאו מילי דסמכא נינהו. וכ

האחרון ולא כדברי הרב שקדם לו ולמה פסקו לפני אביי ורבא נמי יהיה הלכה כדברי התלמיד 

 ?  הגאונים כתלמיד מאביי ורבא ואילך 

 ,אלא ע"פ קבלת רבותיהם כפי מה שהיו שונים להם םדעד אביי ורבא לא היו התלמידים לומדי

מהם היו שונים ע"פ ר' חייא ור' אושעיא ומהם ע"פ משנת בר קפרא או מתניתא דבי לוי או 

ומשום כך ראוי לפסוק כדברי הרב כיון שהתלמיד לא ידע אלא  .כולם מתניתא דבי שמואל וכן

אבל מאביי ורבא ואילך למדו כל  .ודברי התלמיד דברי מי שומעין ,תוך דברי רבו דברי הרב

הדעות ר"ל משנת רבי חייא ור' אושעיא ובר קפרא וכו' ולפיכך ראוי הוא לפסוק כדברי התלמיד 

ין הרב בחדא מהני מתניית' והתלמיד עיין בו ודקדק ממנו לפעמים לא עי ...הוא אמשום דבתר

וישבו ותרצו את כולם שלא יקשה  תשאביי ורבא התחילו ללמוד כל הברייתו ...שלא כדברי רבו

מזה על זה ומתוך כך הוציאו כמה דינים והעמידו כמה שמועות על בוריין ועל אמתתם וכן עשו 

הלכה כדברי התלמוד מפני שהוא  םבעו הגאוניומשום כך ק ...כל הבאים אחריהם מדור ודור

 ".אחרון מאביי ורבא ואילך ולא מקודם

לשון הרמב"ם שם: "אבל כל הדברים שבגמרא הבבלי חייבין כל ישראל ללכת בהן... הואיל 18 

וכל אותם דברים שבגמרא הסכימו עליהם ישראל, ואותם החכמים שהתקינו או שגזרו גזירה או 

ולמדו שהמשפט כך הוא, הם כל חכמי ישראל  או רובם והם ששמעו שהנהיגו או שדנו דין 

הקבלה בעקרי התורה דור אחר דור עד משרע"ה...". כלומר חכמי הגמרא הם חכמי כל ישראל, 

שקיבלו את המסורה, וכל ישראל קיבלו את דבריהם ולכן הלכה כגמרא. ויש לעיין האם חכמי 

והו"ד  –מקבלים אותם )ולעיין שו"ע חו"מ סימן ב' הגמרא היו מחייבים אילו כל ישראל לא היו 

(. ולכאורה אם נאמר שכללי הפסיקה קיימים אף שלא במושב בית דין, הרי שיש 46לקמן הערה 

לקבל את דברי הגמרא אף ללא קבלת כל  ישראל, שהרי יש ללכת אחר הגדול, כמבואר בגמ' בע"ז 

 



=========================================== 

 בי 

                                                                                                               

ע כס"מ פ"ב מהלכות ממרים הלכה א'. ולעיין בסיום דברי המהרי"ק שבהערה דף ז., וצ"ע. ולע"

 , בטעם מדוע פסקו הגאונים כתלמוד. 01

אבל, קיימים מקרים בהם נפסק דלא כש"ס שלנו, כפי שכתב בשו"ת אבקת רוכל סימן כ"ח, לגבי 

'אנא בשם' ביוה"כ }לעיין גם ב"י סימן  מספר הלכות שנכתבו בפוסקים ובגמ' )כגון אמירת

תרכ"א{, ביטול קריאת הפטרת 'השמים כסאי' בר"ח אלול שחל להיות בשבת מפני שבע דנחמתא 

}ולעיין גם ב"י בסימן תכ"ה{, וכן לגבי קה"ת בתעניות שאנו נוהגים לקרוא 'ויחל' לעומת פשט 

ו נוהגים כגמ' שלנו. והטעם הוא  הסוגיא שיש לקרוא ברכות וקללות(, שאין איסור במה שאין אנ

לא לפסוק הלכה שיאמרו כן נתכוונו ולדחות דברי  'אנא השם'יש לומר שהפוסקים שכתבו "....

י שהם כתבו "רבי חגי והתוספתא שאין זה הדבר תלוי בפסק הלכה כיון שאין איסור בדבר. ואעפ

פ שזה דבר של "ואע .וכרבי חגי  הרשות ביד 'אנא בשם'מי שירצה לומר  ',אנא השם'שיאמר 

י התלמוד ומפיו אנו חיים וכל  "שכבר ידוע שכל הפוסקים שלנו הם עפ ,אביא דוגמת זה ,טעם

ז יש "עכ ,נה אינו רשאי לזוז מפסק התלמוד וכל הפורש ממנו כפורש מחייוואשר בשם ישראל יכ

ים ששנינו ואעידה לי עדים נאמנ .דברים שאנו מניחים דבר  התלמוד ונוהגים כספרים אחרים

כדברי  'ויחל'יר שבתעניות קורים ברכות וקללות ואין אנו  נוהגים כן אלא אנו קורים בפרק בני הע

כמו שגזר  'השמים כסאי'ר"ח אלול שחל להיות בשבת היה ראוי להפטיר מסכת  סופרים. וכן ב

פי והטעם ל .אלא בחדא משבע דנחמתא כדברי פסיקתא ןואין אנו מפטירי כר,הנז רקהגמ' בפ

הרשות בידינו לקרות או להפטיר כדברי מי שיראה  ,תרישאין דברים אלו תלויים בדבר אסור וה

תר. ומשם נלמוד יי שהוא נגד התלמוד כיון שאינו דבר  תלוי באסור וה"לנו שהוא יותר נכון ואעפ

בדוקא שהרשות בידינו להניח   'אנא השם'לנדון שלפנינו שאפילו אם היו הפוסקים כותבים 

..." )ולע"ע ב"י כדברי רבי חגי כיון שאינו דבר התלוי באסור והיתר 'אנא בשם'יהם ולומר דבר

בסימנים תכ"ה, תרכ"א, ויל"ע האם דבריו תקפים גם לגבי עשיה שאין לה מקור כלל או רק 

שאינו בגמ', שלכאורה כיון שהמחייב אותנו היא הגמ', במקום  לעשיה שיש לה סמך במקור אחר

ייבת, מנין לנו שיש בכח הפסיקתא לחייב, אא"כ נאמר שמעיקרא קיבלו עליהם שהגמ' אינה מח

 את הפסיקתא בענין זה, וצ"ע(. 

ולעיין בתוס' ברכות דף יח. ד"ה "למחר" )ופסחים דף מ: ד"ה "אבל"( שדן במנהג להסיר את 

נו הציצית מהמתים. שכתב  שם, "ואע"פ שהגמ' חולק עליו, יש דברים שאנו מניחין  הגמ' של

ואנו עושים כספרים החיצונים כמו מחזון ישעיהו }לעיין מהרש"א{ בפסיקתא וכמו ויחל". אולם 

 לא ביאר מתי מותר לנהוג שלא כגמ'. 

ומצאנו לגבי מסורת כתיבת ספרי תורה, שהולכים אחר המסורה ולא אחר התלמוד שלנו, לעיין 

 ת מהר"י מינץ סימן ח'.תוס' מסכת שבת דף דף נה: ד"ה "מעבירם", ומש"כ על כך בשו"



=========================================== 

 יג 

השתלטו עליה, והתלמוד הירושלמי לא נגמר, והחכמים שנשארו בחיים 

ברחו לבבל, והיו שם כל חכמי ישראל(, וביררו את ההלכות עד תומם,  

 .19ולכן הלכה כמותם שהם ה'בתראי'

 

על פי דברינו נוכל לבאר גם את הטעם שנקבעה הלכה כבית הלל,  .ו

 כמבואר בגמרא בעירובין דף יג ע"ב:

 

שלש שנים נחלקו בית  ,אמר רבי אבא אמר שמואל

הללו אומרים הלכה כמותנו והללו  .שמאי ובית הלל

אומרים הלכה כמותנו. יצאה בת קול ואמרה: אלו 

ת הלל. וכי ואלו דברי אלהים חיים הן, והלכה כבי

מאחר שאלו ואלו דברי אלהים חיים מפני מה זכו בית 

הלל לקבוע הלכה כמותן מפני שנוחין ועלובין היו, 

 .ושונין דבריהן ודברי בית שמאי

 

דוגמא לכך שבית הלל שנו את דברי בית שמאי קודם לדבריהם מצאנו 

 במשנה בברכות בדף י. :

                                                      

הרי"ף בעירובין סוף דף לה ע"ב מדפיו כתב, שאנו סומכים על הגמרא שלנו ולא על הגמרא של 19 

בני מערבא )הירושלמי(, "שעל גמרא דילן סמכינן, דבתרא הוא ואינהו הוי בקיאי בגמרא דבני 

לא קא שרו להו  מערבא טפי מינן ואי לאו דקים להו דהאי מימרא דבני מערבא לאו סמכא הוא,

אינהו". והרא"ש בסנהדרין פ"ד אות ד' כתב שאנו סומכין על האמוראים ולא על הש"ס )משניות(, 

כיון שהאמוראים ידעו את דברי התנאים והכריעו, אע"פ שהתנאים היו יותר גדולים מן האמוראים 

ים היא להכריע כאמוראים האחרונים מאביי , כוונת הדבר01)ועל פי המהרי"ק שהובא בהערה 

 ט'. -ורבא ואילך(. ולעיין קונטרס דברי סופרים פרק ב' אות ח



=========================================== 

 יד 

ובבקר בערב כל אדם יטה ויקרא, : בית שמאי אומרים

יעמוד, שנאמר: ובשכבך ובקומך. ובית הלל אומרים: 

 "כא .ובלכתך בדרך ,כל אדם קורא כדרכו, שנאמר

בשעה שבני אדם שוכבים  ,ובשכבך ובקומך למה נאמר

 .20עומדים "אובשעה שבנ

 

אף שמידת הענוה היא מידה טובה, יש לדון מדוע מידה זו היא סיבה 

פא הסיבה, כיון שאדם עניו, הוא לקבוע הלכה כפלוני. אלא יתכן שזו גו

שומע ולומד את דברי השני וממילא הוא ה"בתראי" שהלכה כמותו. 

וכפי שראינו במשנה בברכות, שבית הלל שמעו את דברי בית שמאי 

בביאור הפסוק, וחלקו עליהם וביארו את הפסוק שעליו נסמכו בית 

 שמאי באופן שונה, והלכה כמותם כי הם ה"בתראי".

 

 ם אין הכרעה ברורה / היווצרות מחלוקות מקרים בה

 

אף בתקופה בה היה בית דין גדול בירושלים, שהיה מכריע בכל  ז.

הספיקות, היו מקרים בהם היו צריכים להחליט, עוד קודם שבית הדין 

הגדול בירושלים הכריע בדבר. כגון, שעמדה בפני דיינים  שאלה שלא 

ון שהיה צורך בפתרון היה זמן כדי לשולחה לבית הדין הגדול כי

. וגם במקרה בו הגיעה השאלה לידי בית דין הגדול, ההכרעה 21מיידי

לא היתה מיידית ודרשה זמן רב, כיון שהיו צריכים לברר את כל 

העדויות והמסורות והקבלה )כפי שנראה במסכת עדויות(, ופעמים 

נחלקו גם בי"ג מידות שהתורה נדרשת בהם, ופעמים לא היתה להם 

לגבי מקרה לא מצוי, והתעורר צורך להכריע עוד קודם החלטה  מסורת

 סופית של בית דין הגדול.

                                                      

 ובגמ' שם בעירובין, מובאת משנה אחרת כהוכחה לכך שב"ה מקדימים את דברי ב"ש.20 

 לעיין בלשון הרמב"ם לקמן.21 



=========================================== 

 טו 

מקרה בו נראה שסיבת המחלוקת היא אי מסורת ברורה, מצאנו בדינו 

של הקורא קריאת שמע ולא השמיע לאוזניו, שבמשנה בברכות נחלקו 

א בדבר ת"ק ור' יוסי. לדעת ת"ק הקורא את שמע ולא השמיע לאוזנו יצ

 ( נאמר:22ור' יוסי סובר שלא יצא. ובתוספתא )פ"ב הלכה י"ג

 

ר' מאיר פעם אחת היינו יושבין בבית המדרש  ראמ

לפני ר' עקיבא והיינו קורין את שמע ולא היינו 

אחד שהיה עומד על  23משמיעין לאזנינו מפני קסדור

 .אמרו לו אין שעת סכנה ראיה .הפתח

 

קריאת שמע בקול, ולכן לא  נראה, שהיה מקובל בכל ישראל לקרוא

ידעו מה הדין כאשר בקריאת שמע שהאומר לא השמיע לאוזנו, ור' 

מאיר הביא ראיה משעת הסכנה, שאם בשעת הסכנה הותר לקרוא 

קריאת שמע באופן זה, מוכח שזו קריאה שיוצאים בה ידי חובה שאם 

לא כן לשם מה קראו. אבל אמרו לו שאין ראיה משעת הסכנה, כיון 

ת לא יוצאים ידי חובה בקריאת שמע בלא שישמיע לאוזנו, ובזמן שבאמ

הסכנה קראו בלא להשמיע לאוזן אע"פ שלא יצאו בכך ידי חובר קריאת 

 .24שמע

 

כלומר, מחלוקת זו נבעה מכך שהדבר לא היה מקובל ולא היתה להם 

מסורת כיצד לנהוג. וכך מחלוקות רבות יסודם במקרים שלא היו 

היו יודעים את הדין במקרים אלו, כיון שלא היתה מקובלים אצלם ולא 

 , ונדרש זמן עד שביררו את הדבר.25להם מסורת ברורה על כך

                                                      

 מחלוקת שם לגבי ק"ש בבעל קרי.22

 שוטר.23 

 רא בתורה.אולי כזכר בעלמא וכקו24 

ואילך, במאמר "לפשר המחלוקות  17במקום אחר )ספר מנחה לאי"ש, תשנ"א, עמ' 25 

שבתלמוד"( הרחיב הגרז"נ גולדברג שליט"א וכתב "נתתי אל לבי למצוא הסבר לתופעת 

 



=========================================== 

 טז 

 

במקרים שאין בהם הכרעה ברורה הן בזמן בית דין הגדול והן בזמנינו  ח.

שאין ב"ד גדול, נאמר בגמ' )עבודה זרה דף ז.( ונפסק ברמב"ם בפרק א' 

 מהלכות ממרים הלכה ה':

  

                                                                                                               

(. 17המחלוקות, ואביא מקורות שניתן ללמוד מהם בדרכים שונות, כיצד נתהוו המחלוקות" )עמ' 

 עות, ולקמן חלק מהאמור שם )ללא ההוכחות מסוגיות הגמ'(: והוצעו שם מספר הצ

  האפשרות הראשונה, הרב אמר הלכה רק למ"ד אחד והתלמיד שכח זאת, ועתה"

חושב התלמיד שרבו אמרה אליבא דכו"ע והאפשרות השניה שהתלמיד הוסיף עוד 

דוגמה על הדוגמה שאמר הרב, ואחר זמן שכח שאת הדוגמה השניה הוסיף מדעתו" 

 (. 16שם. עמ' )

  היה ידוע לראשונים שאין אשה גובה כתובתה אחר עשרים וחמש שנים רק ששכחו"

מה היה הטעם... ולכן ברבות השנים נתנו טעמים שונים לדין, ויצאה נפ"מ בין 

 וע"פ הגמ' ביבמות לג(.  17הטעמים מן הקצה אל הקצה...." )שם עמ' 

 ואסרו כל שימוש בבעלי חיים לא  "בזמן שתיקנו חכמים לא לרכב על הבהמה ביו"ט

הזכירו אם אסרו גם שימוש בבע"ח במקום שיש מצוה כמו הסמיכה, ונחלקו האם 

 (. 17סתם תקנת חכמים כוללת גם מצוה או שאינה כוללת מצוה...") שם עמ' 

  שנהגו כולם לעשות סמיכה בעזרה וסמוך לשחיטה סמיכה ונחלקו אם זה מן התורה"

 (. 11או מדרבנן" )שם, עמ' 

  ועל פי זה מיושב, איך נולדה המחלוקת אם שלמי חגיגה חייבים בסמיכה, שבחול..."

היו רגילים לסמוך, וסברי ב"ש שעשו כן כאינם מצווים ועושים, לכן אחר שגזרו על 

רכיבה בשבת ויו"ט אסור לסמוך... ואילו ב"ה סוברים ששלמי חגיגה חייבים מעיקר 

ויו"ט. עוד י"ל שבמצוות הנוהגות רק בבית  הדין בסמיכה ולכן מותר גם בשבת

המקדש כסמיכה, יתכן שנולדה מחלוקת כיון שהיה הבית חרב שבעים שנה ובשנים 

 (. 17אלו נשכחו כמה הלכות..." )שם, עמ' 

  '(. 19"מפירוש המשנה נבעה כל מחלוקתם" )שם עמ 

"ל. ולעיין בהקדמה ולעי"ש ביאור מחלוקות במסכת ברכות על סדר המסכת על פי העקרונות הנ

לפירוש המשנה לרמב"ם, שם תלה את המחלוקות בתלמידים שלא שימשו את רבם כל צורכם, 

ורפתה שקידת התלמידים ונחלשה סברתם ונפלה בינהם מחלוקת בעיון הדברים, לעי"ש, וכן 

לעיין באגרת רש"ג לחכמי קירואן, ואכמ"ל. ומכל מקום לעולם אנו פוסקים כמו טעמי האמוראים 

 .07שבגמרא, כפי שביאר הרמב"ם בהקדמה למשנה תורה, לעיל בהערה 



=========================================== 

 יז 

שנחלקו שלא בזמן  26חכמים או שני בתי דיניןשני 

הסנהדרין או עד שלא היה הדבר ברור להן, בין בזמן 

אחד  ,אחד בין בזה אחר זה, אחד מטהר ואחד מטמא

אם אינך יודע להיכן הדין נוטה,  ,אוסר ואחד מתיר

בשל סופרים הלך אחר  ,בשל תורה הלך אחר המחמיר

 המיקל.

 

ן הדין נוטה" מוכח שמי שיודע, עושה מלשון הרמב"ם "ואינך יודע לא

)ולעיין לקמן לגבי   27כפי שהוא יודע, ואינו צריך להחמיר בשל תורה

 "קים לי"(.

  

הכרעה כשהחכמים לא נתקבצו יחדיו /מעבר מעיר לעיר ומקהילה לקהילה / 

 האם אשה נוהגת כמנהג בעלה

 

                                                      

לעיין לקמן בדיון על הכרעה כרוב כשלא נתאספו יחדיו. ויש לעיין מה היא המציאות עליה 26 

מדבר הרמב"ם כאן. שהרמב"ם כתב "או שני בתי דינין" ולכאורה הפשט הוא שבית דין אחד 

ובי"ד אחר הכריע אחרת, והציבור אינו יודע כיצד להכריע, שאילו היו שני בתי הדין  הכריע כך

יושבים ביחד והיו מכריעים, לא היה נוצר ספק. אמנם כאשר ההכרעה אינה של בית דין הגדול, 

 .01לעיין בהערה  -אין ההכרעה מחייבת ופעמים ניתן לעשות אף כיחיד 

ך מבואר בריטב"א בע"ז דף ז. ד"ה "היו שניהם". ומכאן, שמי שהשתכנע כשיטת המחמיר, וכ27 

אסור לו עצמו לנהוג כשיטת המיקל )אף בהלכות מדרבנן(, והספק קיים רק לגבי אחרים שלא 

 יודעים לברר את ההלכה.

וחושבני שהבא לשאול משני חכמים ואחד אוסר כתב בשו"ת מנחת שלמה ח"א סימן מ"ד:  "

אחד מתיר, כיון דכללא הוא דבשל סופרים הלך אחר המיקל כמו"ש בגמ' ע"ז דף ז' ע"א, מסתבר ו

שאף אם האוסר עומד וצווח ככרוכיא על המתיר שהוא טועה, מ"מ אם גם המתיר הוא חכם 

שהגיע להוראה, נראה שאם לאחר גמר הויכוח בין האוסר והמתיר, יחזור שוב השואל וישאל 

". ג, מסתבר שגם האוסר צריך לומר לו האי כללא שבדרבנן הלך אחר המיקלאותם איך עלי להתנה

 ולעיין בספר מאור בשבת, פניני המאור, מכתבי הגרש"ז אוירבך זצ"ל מכתב כ"ב.



=========================================== 

 יח 

ו כאשר החכמים לא מתאספים יחדיו, כגון שהם במקומות שונים א ט.

 בתקופות שונות, גם כן הלכה כמו הרבים, וכפי שיבואר לקמן.

 

בירושלים שקודם החורבן היו שני בתים, בית שמאי ובית הלל, והם לא  

, ולא יכלו 28ישבו יחד, כיון שהגויים לא נתנו להם להתאסף יחדיו

להגיע להכרעה )חוץ מפעם אחת שהצליחו להתכנס בעלית חנניה בן 

כן אומרת הגמ' שהרוצה לעשות כדברי בית שמאי (. ול29חזקיה בן גרון

. ומי שמשתייך לבית 30עושה והרוצה לעשות כדברי בית הלל עושה

הלל נוהג כמותם בין לקולא ובין לחומרא וכך גם מי שמשתייך לבית 

 שמאי. 

 

אבל ביבנה, לאחר שריב"ז ניצל את ההזדמנות וקיבל רשות מאספסינוס 

חד, ויכלו להכריע את ההלכה, ואומר לעבור לשם, נתכנסו כולם לבית א

 . 32ששם יצאה בת קול ואמרה הלכה כבית הלל 31הירושלמי

ואחרי יבנה שוב לא היו מאוחדים ובכל מדינה היו גדולי הפוסקים   

 .33שלה, ובכל מדינה נהגו כמו פוסקיה

                                                      

 (.71לעיין דורות הראשונים, תקופת התנאים, פרק י"ג )ובאור ישראל לקמן בהערה 28 

 : )ואמנם לעיין בירושלמי על משנה זו, וצ"ע(.משנה שבת דף יג29 

, ועל פי האמור שם, יש הסוברים שבמקום בו לא 71עירובין דף ו: . ולעיין בהרחבה בהערה 30 

נתאספו כולם יחדיו, ג"כ יש ללכת אחר הרוב, ואע"פ כן נאמר כאן בגמרא שיכול אדם לנהוג 

לל היו המרובים, כמבואר בגמ' ביבמות דף יד. ? ושמא הגמ' כאן סוברת כבית שמאי, אף שבית ה

כשיטה האומרת שב"ש היו מחדדי טפי, ובמקרה זה אין חובה ללכת אחר הרוב, ולעיין לקמן ליד 

 .76הערה 

 דברי רב ביבי בשם ר' יוחנן. –ירושלמי ברכות פ"א סוף הלכה ד' 31 

ברכות דף נב ד"ה "ור' יהושע" ובתוס' עירובין דף ו: ד"ה "כאן" כתבו, שאף שב"ה ובתוס' ב32 

מרובים והלכה כמותם, היה צורך בבת קול מפני שב"ש היו חריפים יותר. ויש לעיין האם המסקנה 

היא שרוב מספרי מכריע כנגד רוב חכמה )כפי שגילתה הבת קול( או שבד"כ אין כאן הכרעה, 

ל היה רק למקרה זה לעי"ש בתוס' ולקמן בדיון על רוב חכמה ובדברי המנ"ח והגילוי של הבת קו

 .71בהערה 



=========================================== 

 יט 

 

אמנם ההכרעה על פי הרוב כאשר בית דין הגדול לא נתקבץ יחדיו, אינה  י.

ה של רוב שבבית הדין הגדול ששם אמרה תורה הלכה כהכרעה הגמור

כרבים לגמרי, ואי אפשר לחלוק עליהן כלל, ובטלה דעתו של החולק, 

. כאן יסוד הדבר הוא הכרעה, שמסתבר שכאשר יש יותר חכמים 34וכנ"ל

, ועל כך נאמר 'אחרי רבים להטות'. 35שסוברים כדעה אחת כך הוא הדין

מוחלט ואף על פי כן רוב זה תוקפו מן  אבל אין זו הכרעה ברורה או רוב

התורה, ואף שבפשטות הפסוקים, דין רוב נאמר רק בסנהדרין, גם כאן 

יש משמעות לרוב, ולא גרע מדין תשע חנויות שמוכרות בשר שחוטה, 

. משמע, שרוב אינו 36ואחת מוכרת בשר נבילה שהולכים אחר הרוב

בתי דינים ובשאר דוקא בבית הדין הגדול, ודין רוב נאמר גם בשאר 

 .37הלכות, אבל אין זה רוב שיוצר הלכה שאי אפשר לחלוק עליה

                                                                                                               

ותקנות של מדינה אחת, אינם מחייבות מדינה אחרת, כפי שהאריך בכך הריב"ש בסימן רע"א, 33 

"ס חו"מ סימן ולעיין מש"כ עליו בשו"ת פרשת מרדכי סימן ז' "ועתה" ומש"כ עליו בשו"ת חת

 מ"א.

 ובטלה דעת היחיד כבית דין של שבעים ואחת.34 

לעיין חינוך מצוה ע"ח. ואכמ"ל האם הכרעת הרוב מלמדת שמסתבר שהאמת כפי הרוב, או 35 

 שהכרעה כרוב היא דרך הנהגה  במקרה מסופק.

 כתובת דף טו. .36 

 ועל דרך ההכרעה: נראה שקיימים שלשה מצבים יסודיים, בהם יש לדון על עצם הסמכות 37 

 מצב בו יש מושב של בית הדין הגדול בלישכת הגזית בירושלים. .א

 מצב בו אין בית דין גדול אבל ישנם בתי דינים אחרים או אסיפת החכמים.  .ב

מצב בו ידועות דעות החולקים )בעל פה או בכתב( אבל הם לא נפגשו זה עם זה ולא  .ג

 נשאו ונתנו בדברים.

 וביתר פירוט:

ת דין הגדול, יש חובה על כל ישראל לקבל את דעתם ומי שעובר על דעתם עובר במושב בי א.

על הלאו של לא תסור ומבטל את העשה של ככל אשר יורוך, ואם הוא זקן וראוי להוראה, 

ועשה כנגדם דינו מיתה כמבואר בתורה וברמב"ם בתחילת הלכות ממרים, וההכרעה 

מסנהדרין. ואם הוא יודע שטעו, עליו ללכת מתקבלת על פי רוב, כמבואר ברמב"ם בפרק ח' 

 



=========================================== 

 כ 

                                                                                                               

אליהם ולברר עימהם את דבריו )כמבואר לעיל בדברי הרמב"ן בהשגותיו לספר המצוות, 

 לעיל בגוף הדברים באות ב'(.

ב'(. ובעצם  -בשאר בתי דינים, מכריעים הדיינים על פי רוב )רמב"ם פ"ח מסנהדרין הלכה א ב.

וך במצוה תצ"ו ש"אפשר אינו עובר בעשה ולא חובת השמיעה להם,  כתב במנחת חינ

תעשה, וכן הוא לשון הכתוב וקמת ועלית וגו' היינו לבי"ד הגדול, אבל בחכמי כל דור מנין 

לנו ? אך הרב המחבר )ספר החינוך( כתב כאן, ובכלל המצוה ג"כ לשמוע ולעשות בכל זמן 

ול אשר כבוד השי"ת חופף כמצות השופט החכם הגדול וגו'. ומנין לו זה, ושאני בי"ד הגד

עליהם כל היום... אך נראה זה ג"כ מדברי הרמב"ם בספר המצוות והקדמה לספר יד החזקה 

 וברמב"ן, ובודאי מצאו באיזה מקום" )ולעיין בהערות במהד' מכון י"ם, הערה ג'(. 

ובספר גט פשוט כלל ה' כתב שגם במחלוקות תנאים, אמוראים  או פוסקים דין תורה הוא 

ת אחר הרוב, כפי שמצינו שיצאה בת קול ואמרה שיש לפסוק כר' אליעזר )ב"מ דף ללכ

נט:(, ואע"פ כן חכמים לא שמעו לבת קול, ואמרו שכבר נאמר בתורה אחרי רבים להטות, 

כלומר הליכה אחר רבים אינה דוקא בבית דין הגדול. ואע"פ כן אם נראה לבי"ד שלאחריהם 

ם לפסוק כמותו )ולעיין בפלפול בהנהגות או"ה של לפסוק כיחיד שמסתבר טעמו יכולי

 הש"ך ביו"ד סו"ס רמ"ב בד"ה "וכ"ת א"כ"(. 

[, כתב שבשאר 607הו"ד במחלוקת בהלכה עמ'  –ובחקרי לב יו"ד פ"ד ]דף קכו טור ג' 

חכמים שאינם בבי"ד הגדול, החיוב לשמוע להם הוא מכח חיוב העשה של "אחרי רבים 

עשה והל"ת של בי"ד הגדול, כלומר עצם הדין של אחרי רבים להטות" אבל אין בהם את ה

להטות הוא זה שנותן בידם את הסמכות )ולעיין עוד בקונטרס דברי סופרים, סימן ב'(. 

ס או"ח סימן קכ"ב, שכתב שתקנת גאונים שנתקנה מעיקרא למקום "ולעיין בשו"ת חת

ן שהגזרה נתפשטה בכל מסויים ונתקבלה גזרתם, אף שהם עצמם אינם בי"ד הגדול, כיו

 .60המקומות שרצו להתקינה, יש צורך בבית דין גדול כדי לבטלה, ולעיין בהערה 

במצב בו החכמים לא נתאספו יחדיו יש לעיין בסמכותם ובחובה לשמוע בקול דבריהם,  ג.

הגו כדבריהם או לא. ובדרך ההכרעה. הגמ' ביבמות דף יד. דנה האם ב"ש שהיו המיעוט נ

מוכח לכאורה, שאף שב"ש ובית הלל לא התכנסו לדון, פשט הדבר הוא שיש לנהוג כפי 

הרוב, ורק אם יש סיבה מיוחדת יכולים ב"ש לחרוג מכלל זה )והיינו שב"ש נהגו כדבריהם, 

כי הם היו מחודדים יותר(. כלומר, אף במקרה בו החכמים לא ישבו יחדיו לדון, יש חובה 

אחר דבריהם, וההכרעה כמרובים. אבל יתכן שאף שב"ש היו המיעוט היו יכולים  ללכת

לנהוג כדבריהם, לפי שהם נהגו כמו רבותיהם, ומותר לאדם לנהוג כרבו אף כנגד רוב 

 .47הפוסקים כמבואר בדברי החזו"א בהערה 

כאשר ישבו יחדיו לדון  אבל כאשר  אולם, לדעת הגט פשוט הנ"ל הכרעה כרוב נאמרה רק

לא ישבו יחדיו כלל לדין, לא ניתן לסמוך על הרוב, ולכן כאשר הדעות חלוקות, יש להחמיר 

בדאורייתא, אף אם רק מיעוט פוסקים מחמירים. כלומר, יש לשמוע לדבריהם אבל אין 

 



=========================================== 

 כא 

                                                                                                               

בל סמכות של הכרעה על פי רוב. כלומר, אם כולם בדעה אחת יש לשמוע לדבריהם  א

כאשר יש מחלוקת, לא ניתן להסתמך על הרוב כדי להכריעה ואף אין ללכת אחר הגדול 

שבכולם והספק במקומו עומד )שם כלל א', אבל ציין שם לתשובת הרשב"א חלק א' סימן 

 רנ"ג החולק, ע"פ סוגיית הגמ' בע"ז דף ז., ואכמ"ל בשיטת הרשב"א(.  

איסור תורה דהולכים ברוב המקומות אחר וכתב שם "אך קשה לי היכא דנחלקו הפוסקים ב

רוב הפוסקים להקל, כדכתיבנא, אך אינם חוששים לדברי המיעוט, והלא הסכימו הפוסקים 

דלא חשיב רוב אלא היכא דנחלקו פנים בפנים דרובו מתוך כולו... ? ויראה לי דמטעם זה 

יסורי תורה... הוא מה שיראה המעיין בכמה דוכתי בפוסקים אחרונים דהולכין להחמיר בא

ומה דעלתה מצודתי אחר ראותי דברי הפוסקים האחרונים, דכשם שדבדיני ממונות אם יש 

ב' פוסקים מסייעים למוחזק חשבי ליה ספיקא דדינא אע"ג דיש כמה פוסקים מחייבים... 

יחיד נגד רבים אומרים, דאין לומר קים לי... ה"נ לענין מחלוקת באיסורי תורה... אך אם 

ג הוראה הלכה למעשה כשיטת רוב הפוסקים המקילים, אי נמי שראיות המקילין פשט המנה

הן חזקות ונכוחות, א"נ שמקילין הם עמודי ההוראה... אז עושין מעשה להקל כשיטת רוב 

 הפוסקים..." 

אמנם הגט פשוט לא ביאר מדוע כאשר לא נשאו ונתנו יחדיו, עלינו לחשוש לדברי 

בתורה רק בכינוס של חכמים ואף אם כולם החליטו כדעה  המרובים, והלא דין רוב נאמר

אחת מנין לנו שיש ללכת אחריהם כל עוד לא ישבו יחדיו, וצ"ע )ושמא אה"נ מי שיודע אינו 

חייב להכריע כדעתם, אבל מי שאינו יודע, עליו ללכת אחריו הרוב, ואולי למד את דבריו 

 א דליתא קמן(.מכך כיון שמצאנו בגמ' גם רובא דאיכא קמן וגם רוב

בשו"ת משפטים ישרים חלק א' סימן רל"ח כתב, שלא קובעים רוב מתוך משא ומתן של 

אגרות וכתבים, ואף שנהגו רבנים לפסוק כרבים במקרה זה, אין זה מחמת הדין של אחרי 

רבים להטות, שהרי פעמים רבות מצאנו, שחכם פסק כיחיד )כגון, שפסק כפי השו"ע, אף 

ו(, כיון שאין חובה להכריע על פי רוב כאשר לא נשאו ונתנו יחדיו. אלא שרבים חולקים עלי

כאשר הרב אינו יודע להכריע, טוב לו לפסוק כרבים כעין הדין של אחרי רבים להטות, אף 

 (. 74שאין בכך ציווי של התורה )ולעיין הערה 

ה עם זה, לא נאמר הכלל של ספיקא דאוריתא ומדבריו עולה, שבמקום בו לא נשאו ונתנו ז

לחומרא )שממנו למד הג"פ להחמיר ולחשוש אף כשיטות היחיד(, ובמקרה זה כלל לא 

נאמרו כללי פסיקה )ואם כל החכמים יכריעו אותה הכרעה בלא שישאו ויתנו יחדיו, לכאורה 

. ד"ה "מצאתי", ג"כ אין חובה לשמוע לדבריהם, וצ"ע(. ובחידושי הרמב"ן לסנהדרין דף לב

כתב שכשלא יושבים בדין "השואל עושה כרצון עצמו לפי שליבו נוטה אחר החכמה", 

כלומר יכול השואל ללכת אחר המיעוט שהם חכמים ולא אחר רוב החכמים, כיון שהם לא 

יושבים במושב בית דין, אבל במושב בית דין יש ללכת אחר הרוב, ולעי"ש. ולעיין בשד"ח, 

 ל ל"ה. מערכת יו"ד, כל

 



=========================================== 

 כב 

ובמקרים אלו )שאין הכרעה של בית דין הגדול, ויש רק רוב פוסקים  

וכנ"ל(,  הולכים אחר רב העיר, כפי שמצאנו שבמקומו של ר' אליעזר, 

, 38שסובר שמכשירי מילה דוחים את השבת )כהבאת סכין(, נהגו כמותו

בניגוד לדעת הרוב. למרות, שאילו היו יושבים יחד היו פוסקים כמו  אף

. וכן 40, כיון שכל עוד שלא ישבו יחד, נוהגים במקומו כמוהו39הרבים

הוא במחלוקות ב"ה וב"ש )קודם יבנה(, שכל קהילה עומדת בפני 

 .41עצמה, כל  עוד שלא ישבו יחדיו

 

פרד. אלו נהגו כך במשך הדורות, נעשו שני מרכזים גדולים, אשכנז וס

ואלו כך. ואם הלך אחד למדינה אחרת, נאמר במשנה במסכת פסחים 

, שאם דעתו לחזור למקומו עליו לנהוג בחומרא של 42בפרק רביעי

                                                                                                               

כאשר רצו חכמי צפת לחדש את הסמיכה, חלקו עליהם חכמי ירושלים )לעיין בשו"ת 

הרלב"ח בסופו ב"ויכוח שעבר בין חכמי צפת וחכמי ירושלים בענין הסמיכה"(, ואחת 

מנקודות המחלוקת היתה, האם כאשר חכמי צפת שהם רוב החכמים, יסמכו את אחד 

ונתנו עם חכמי ירושלים. ועוד האריכו הפוסקים  החכמים, תועיל סמיכתם, כאשר לא נשאו

 בכלל של "רובו מתוך כולו", ואכמ"ל.

תנו רבנן: במקומו של רבי אליעזר היו כורתין עצים לעשות פחמין גמרא שבת דף קל ע"א: "38 

". ולעיין לקמן לעשות ברזל בשבת. במקומו של רבי יוסי הגלילי היו אוכלין בשר עוף בחלב

 . 47בהערה 

 אא"כ היה היחיד משכנע את הרבים.39

ור' אליעזר עצמו גם כן אינו מחוייב לרוב, כיון שלא ישבו במושב בית דין. רק בני עירו 40 

 שקיבלו אותו כרבם, חייבים לשמוע בקולו, אף שהוא דעת יחיד.

יחדיו והכריעו הדבר  ביבנה ישבו יחד כל החכמים, והכריעו. כלומר אם כל החכמים ישבו41 

מחייב את כולם, אבל אם ישבו רק חלק מהחכמים והכריעו, נראה שאין ההכרעה מחייבת את 

 שאר החכמים, וצ"ע.

במשנה בתחילת הפרק, ובגמ' שם בדף נא. ובתוס' שם ד"ה "רבה" ובסוגיא בחולין דף יח: 42

כמקומו החדש בין  במעשהו של ר' זירא מבואר,  שמי שעוקר לגמרי ממקומו הראשון, נוהג

לחומרא ובין לקולא. וכך הכריע השו"ע ביו"ד סימן רי"ד סעיף ב', ואף שהש"ך בס"ק ח' היקשה 

לסתירה מדברי השו"ע באו"ח סימן תס"ח סעיף ד', אף הוא עצמו הכריע כך למעשה, וכך הכריע 

 בפשטות המג"א באו"ח סימן תס"ח ס"ק ט', ובעקבותיו במשנ"ב ס"ק י"ט.

 



=========================================== 

 כג 

מקומו ושל המקום בו הוא נמצא עתה, אבל אם הוא עובר למקום 

, ואינו צריך 43החדש, הוא הופך להיות כבני המקום החדש לגמרי

 .44המקום ממנו באלשמור על מנהגי 

                                                                                                               

רי בסוגיית הגמ' בפסחים כתב, שמי שהגיע לעיר, אינו כאנשי העיר אלא רק לאחר אמנם, המאי

שנה )לעי"ש חלוקה בין שלשים יום ושנה(, ובספר המאורות לפסחים דף נג. כתב, שאם קובע 

מקומו, נוהג מייד כאנשי העיר אליה הגיע, ובשו"ע הרב סימן תס"ח סעיף י"ב כתב "ההולך... 

, כיון שהגיע לתוך תחומה של אותה העיר שדעתו להשתקע בה, ודעתו להשתקע שם לעולם

 נפקעו ממנו חומרי המקום שיצא משם...". 

ובעצם התוקף של מנהג המקום, פעמים החיוב הוא מכוח של המרא דאתרא, ופעמים מכח מנהג 

שקיבלו עליהם בני המקום, והנהגה זו מחייבת אותם ואת בניהם. וכתב  החת"ס בתשובה ביו"ד 

ן ק"ז, שתוקף קבלת מנהג הוא  כנדר )ונראה ראיה לדבר מפשט השו"ע ביו"ד סימן רי"ד סעיף סימ

ב' שם מדובר על הלכות נדרים(, אף על פי שלא קיבלהו ככל הלכות נדרים )ככל נדרי מצוה 

הנלמדים מצדקה(. אע"פ כן בספיקות ניתן להקל, כיון שכך קיבלו עליהם מעיקרא את הנדר. 

נדר זה חל אף על הבנים )ואכמ"ל אם חל דוקא על אלו שממשיכים לגור באותו ומדבריו עולה ש

, ובעצם 66לעיין לקמן בהערה  –מקום  או שכוחו של מנהג לצאצאים אף שעקרו ממקומם 

האפשרות לחייב את הבנים, לעיין במשפט החרם לרמב"ן(. אמנם, לולי דברי החת"ס היה מקום  

ומר שיסוד החיוב אינו כנדר ממש, ולעיין שיורי ברכה ליו"ד תחילת סימן רי"ד. ובחוברת סיני ל

 .74פ"ה, תשל"ט, עמ' רל"ט בהערה 

בשו"ת עזרת כהן סו"ס ק"ג כתב, שבמקום בו יש רב שיש לו מנהג משלו, ובאותו מקום גרות 43 

גם, כיון שגם הרב מודה משפחות שמנהגם אינו כמנהג הרב, יכולות משפחות אלו לנהוג כמנה

שעליהם לנהוג כמנהג אבותיהם )האשכנזים מודים שעל הספרדים לנהוג כספרדים  וכדו'(, ואין 

בכך חשש של איסור לא תתגודדו. ונראה שיסוד דבריו הוא מדברי הרא"ש במסכת יבמות פ"ט 

עיר יקראו את סימן ט' שכתב שבני  הכפרים יכולים לקרוא מגילה קודם הפורים בעיר, אף שבני ה

המגילה ביום י"ד באדר, כיון שאף בני  העיר מודים שכך חייבים לנהוג בני הכפרים, לעי"ש 

 ובריטב"א מגילה דף ב. באריכות. 

ובעיקר דין לא תתגודדו לעיין בסוגיא ביבמות בדף יג: ואילך, ובמג"א או"ח סימן תצ"ג ס"ק ו' 

 )ובהרחבה בספר טל אמרתי(. 

פאח בפירושו על הרמב"ם בפי"ב מהל' ע"ז ס"ק ל"ד שכתב, שלכו"ע  ולעיין בדברי הרב ק

במנהגים קיים לאו של לא תתגודדו, והמחלוקת  בין ר"ל ור' יוחנן האם הלאו חל גם באיסורי 

תורה ממש, והלכה כר' יוחנן שסובר שבאיסורי תורה כלל לא נאמר האיסור של לא תתגודדו אלא 

"ח בסוף דבריו( וכל אחד יש לו בית דין של אבות העולם אף רק במנהגים, )לעי"ש, וגם בשם השד

שבפועל  בי"ד זה אינו נמצא בעיר מסוימת זו. נמצא, שיכול יחיד לנהוג בעיר כמנהגו ואינו חייב 

 



=========================================== 

 כד 

                                                                                                               

להיגרר לשיטת הרוב או המנהג כיון שיש לו בית דין בעולם עליו הוא סומך, לעי"ש, ולקמן 

 בשם החת"ס. 77בהערה 

ולעיין בשו"ת מהרשד"ם סימן קנ"ג, ואו"ח סימן ל"ה, ובקיצור פסקי הרא"ש סימן א' ס"ק ט' 

שכתב שבמנהגים שאין בהם או"ה לא נאמר דין לא תתגודדו, ולעיין בפאת השולחן מנהגי א"י ג' 

לל ע"ט ס"ק ל"א, ובמגן אבות למאירי לקראת סיום אות כ', ובהרחבה בשד"ח, מערכת הלמ"ד כ

 שהאריך לדון האם לא תגודדו נאמר רק באו"ה או גם במנהגים. 

ובטעם האיסור של לא תגודדו יש שכתבו שהחשש הוא שמא תראה תורה כשתי תורות, ולדעת 

הרמב"ם )פי"ב מהל' ע"ז הל' י"ד( הטעם הוא משום שיביא לידי מחלוקת. ולשיטתו, אף בשני 

יצד יבאר את דברי הגמ' ביבמות דף יד. שב"ה וב"ש הם בי"ד בעיר אחת קיים האיסור )ואכמ"ל כ

שני בתי דינים בעיר אחת ואע"פ כן כל אחד נהג כמנהגו, ולעיין בכס"מ כאן שביאר את דברי 

הרמב"ם באופן אחר(, אולם רבים החולקים וסוברים שבשני בי"ד בעיר אחת לא נאמר האיסור 

גם מה הדין כאשר בי"ד אחד שבעיר גדול  )לעיין ש"ך יו"ד רמ"ב בסוף הנהגות או"ה  ושם דן

מחבירו(,  ואולי הדבר תלוי במחלוקת בטעמים )ולע"ע תפילה כהלכתה פ"ד סעיף י"ד והערה 

 כ"ו. ובמשפטי עוזיאל כרך ד', ענינים כלליים סימן א'(.

על פי האמור בפנים אין כלל תוקף למנהג אבות )כאשר הוא מתנגש עם מנהג המקום(. וטעם 44 

מנהג המקום קובע, כתב בשו"ת חוות יאיר סימן קכ"ו, שהמקום עומד ואילו האנשים הדבר ש

עוברים ממקום למקום ואף אם בניהם של אלו שהנהיגו את הנהגה מסויימת כבר אינם במקום, 

חייבים האחרים לנהוג כמנהג המקום, והמקום הוא שקובע, שהרי מי שעוקר ממקום למקום עליו 

)ולע"ע שו"ת אג"מ או"ח ח"ג סימן ס"ד בסופו ביחס בין מנהג אבות  לנהוג כבני מקומו החדש

 למנהג מקום שמנהג מקום גובר, וכו'(. 

ובביאור הלכה, בסימן תס"ח סעיף ד' ד"ה "וחומרי", כתב שבקהילה שחרבה, ונתיישבה ע"י 

אנשים חדשים, אין חובה על החדשים לנהוג כמנהג העיר, כיון שפקע המנהג. אבל אם נשארו 

אפילו מעט אנשים כל שיש שם קהילה, מחוייבים הבאים לנהוג כמנהג המקום אף אם הם רבים, 

אא"כ החדשים אינם מתערבים עם בני הקהילה הישנה ומקיימים לעצמם קהילה עם בית כנסת 

 בשם האבקת רוכל(. 46ומו"ץ ומקוה,  וכדו' )ולעיין הערה 

ת מהר"ם אלשקר סימן מ"ט שכתב, שאם מעיקרא בני המקום קיבלו עליהם אמנם לעיין בשו"

לדורתיהם, אף על מי שישנה מקומו, התקנה חלה. ובשו"ת חת"ס או"ח סימן קצ"א ציין לדבריו 

כראיה שיש תוקף לתקנה אף כאשר עוקר דירתו )כגון ביו"ט שקבעו לעצמם על נס( וקצ"ע  שלא 

לדורתיהם )אמנם לעיין היטב בסיום תשובת המהר"ם  ציין שמעיקרא עליהם לתקן במפורש

אלשקר הנ"ל והובא גם במשנ"ב תרפ"ו ס"ק ח'(, ומכח זאת מעיד החת"ס על עצמו, שהוא נוהג 

שמחה ביום כ' אדר א' למרות שעקר ממקום הנס )ובפשטות לשיטתו היה צריך להחיל זאת אף על 

הנהגות האבות יסתרו מנהג המקום בו צאצאיו(, אמנם יש לעיין האם האמור כאן תקף גם אם 

 .70, 46דרים הבנים. ולעיין בהערות, 

 



=========================================== 

 כה 

                                                                                                               

ומכאן יתכן שניתן לומר שהסיבה שמנהג חל על 'מקום' ולא על צאצאי בני המקום בכל מקום 

ם ירצו לקבל על הצאצאים בכל שהם, כיון שכך מסתמא רצו מעיקרא לקבל על עצמם, אבל א

 מקום שהם, יש בכוחם לעשות זאת,  וצ"ע )ולעיין במאמרו של הרב פרבשטיין לקמן(.

ובגמ' בפסחים דף נ ע"ב מסופר על בני ביישן שלא היו הולכים מצור לצידון במעלי שבתא, ובאו 

ע בני מוסר אביך בניהם לר' יוחנן ואמר להם לר' יוחנן "כבר קיבלו אבותיכם עליהם, שנאמר, שמ

ואל תיטוש תורת אמך". וא"כ לכאורה מוכח שיש לשמור מנהגי אבות. אבל נראה, שיסוד החיוב 

 כאן נובע מכך שהבנים גרו במקומם של האבות. 

ובגמ' בחולין דף צג: נאמר שר' יוחנן אמר לרב שמן בר אבא שיקפיד שלא יאכל ביעי חשילתא 

ורת אימך". אמנם רש"י שם מבאר שיסוד החיוב הוא למרות שהם מותרות משום "ואל תיטוש ת

 במנהג המקום וכן נראה מתוס' שם ד"ה "משום". 

ובירושלמי במספר מקומות נאמר "אל תשנו מנהג אבותיכם נוחי נפש )עירובין פ"ג סוף ה"ט, פ"ד 

 מפסחים ה"א(", ונראה שאף שם נוכל לבאר שיסוד החיוב הוא במנהג האבות בני המקום.

במגן אבות למאירי סימן כ', שכתב ש'אל תיטוש' ודברי הירושלמי הנ"ל נאמרו לבנים ולעיין 

שגרים במקום אבותיהם ולא הלכו ממקום למקום, ולע"ע משנ"ב תס"ח ס"ק י"א, בירושלמי 

פסחים פ"ד ה"א  במעשה של בני משיא, במשפט החרם לרמב"ן, מג"א תחילת סימן ס"ח, מג"א 

ח משפט סימן י"ז, ועוד. ובשו"ת מנחת יצחק ח"ד סימן פ"ג בתחילת סימן תצ"ג ס"ק ו',שו"ת אור

 התשובה, ציין את חדר"ג כמקרה חריג בו אף אם עוקר ממקומו הראשון חל עליו החרם.

במאמרו של הרה"ג שמואל טל שליט"א שם העיר  74ולעיין במספרא לסייפא, קיץ תשמ"ו עמ' 

ף המאמר סומנה תשובת הרשב"א ח"ב סימן לדברי הרשב"א בתשובה בחלק ג' סימן תי"א )בגו

רס"ח שאף היא עוסקת בעניני מנהגים, אבל נראה שנפלה ט"ס וצ"ל כפי שכתבנו(, שכתב "ויש מי 

שנהגו אבותיו איסור בדבר, והוא אסור  בו ג"כ אע"פ שגלו ממקום למקום... שהאבות שרש 

קשר למנהג המקום, ודחה  לבנים" והסיק מדבריו ששיטת הרשב"א היא שמנהג אבות מחייב בלא

 את האפשרות לבאר שאף דברי הרשב"א כפופים למנהג המקום, וצ"ע, ולעי"ש.

עוד ראיה לחיוב לנהוג כמנהג אבות אף כשעוקר ממקומו הראשון ובא למקום אחר, ציין הרב 

ם במאמרו "גדר החיוב להחזיק במנהג -משה מרדכי פרבשטיין שליט"א  ראש ישיבת חברון בי

רע"ג, אלול תש"ס עמ 'ר"י אות  ו'( מדברי חידושי  –ט, ער -וריה, שנה כ"ג, גליון ואבות" )מ

רבינו דוד בסוגיית הגמרא בפסחים הנ"ל, )דף נא( שכתב "אבל היודע שהוא מותר ונהג בו 

איסור... והוא דומה לנודר בדבר מצוה שהרי קידש את עצמו במותר לו לעשות גדר לעצמו... וזהו 

וזהו מנהג איסור מלאכה עד חצות ששנו במשנתינו, ולפיכך אמרו שנותנים עליו מנהג בני בישן 

חומרי המקום שיצא משם אף בשאין דעתו לחזור שהרי קיבל על עצמו דבר של מצוה ואין לו 

היתר, וראוי לנהוג בו בכל מקום שהוא". ומהדמיון לבני בישן, מוכח שמנהג זה תקף אף לבניהם 

ף שעקרו ממקומם הראשון. וביאר הרב פרבשטיין, שלא המקום הוא של אלו שקיבלו עליהם, א

המחייב את בני העיר לנהוג כמנהג המקום אלא קבלת הציבור מחייבת, וכיון שהמחייב אינו 

 



=========================================== 

 כו 

                                                                                                               

המקום אלא הציבור עליו לשמור על מנהגו אף אם עוקר את מקומו, וכך ביאר גם את שיטת 

ם שם הזכיר רק באמצע דבריו שמדובר שמי הרמב"ם בפרק ח' מהלכות יו"ט הל' כ' )שהרמב"

שדעתו לחזור למקומו, ומשמע לכאורה שמי שאין דעתו לחזור אע"פ כן יש לו חיוב למנהגיו 

הקודמים, לעי"ש בנו"כ על הרמב"ם ואכמ"ל. ואמנם ציין שראשונים אחרים חולקים על 

למנהג המקום  הרמב"ם, )ולעיין לעיל בתחילת ההערה בשם דברי החוות יאיר בטעם החיוב

בדוקא, ומש"כ שם(, והביא שם מדברי המנחת יצחק בחלק ג' סימן קמ"ד, שחייב את צאצאי 

הגה"ק בעל היכל הברכה להניח תפילין דר"ת, כיון שכך מנהג אבותיהם )ואמנם שם תלה את 

הדבר בכך שהבנים כבר קיבלו עליהם מעצמם את מנהג האבות, ולעיין בחוות יאיר הנ"ל שחילק 

מנהג יחידים שאינו מחייב לבין מנהג הקהילה המחייב, ומ"מ מדבריו משמע שאף מנהג בין 

יחידים בכוחו לחייב, אמנם לעיין פר"ח, קונטרס מנהגי איסור בסימן תצ"ו אות ז, רב פעלים ח"ב 

יו"ד סימן כ"ג(. ובסיכום דבריו שם כתב )עמ' רי"ב(, שהעוקר דירתו למקום חדש, אם המנהג 

נבע מחמת פסיקה של פוסק המקום, מעתה אינו כפוף לו. אבל אם יסוד המנהג שמקומו הישן 

בהנהגה טובה שקיבלו עליהם לגדר או לסייג, הרי שלשיטת הרמב"ם אם המנהג אינו קשור 

למקום כלשהו, עליו להמשיך לנהוג מנהג זה. )ולעי"ש בהרחבה ולע"ע בפר"ח, בקונטרס באו"ח 

יוסף יו"ד סימן י"ד, ומהר"ם שי"ק או"ח סימן רמ"ט, שדנו בסו"ס תצ"ו אות ז', שו"ת זכרון 

בתוקפם של מנהגי אבות, ומתי בכח האבות לחייב את הבנים, ונראה שמנהגו של מר עוקבא, 

 שבגמ' בחולין קה. מוכח שלא כל מנהג אבות מחייב את הבנים(. 

הרמב"ם   אמנם יש להעיר שאף שהשו"ע באו"ח סימן תס"ח סעיף ד' הביא להלכה את דברי

הנ"ל, כתב שם המשנ"ב ס"ק י"ט, שדברי  הרמב"ם )מהם למד הרב פרבשטיין את דבריו( והשו"ע 

הם רק במי שיש לו כוונה לשוב למקומו הראשון, אבל אם אין לו כוונה לשוב למקומו הראשון, 

שנחלקו  67יטתו לעיין מש"כ בהערה (.  ואף לש67אין צריך להחמיר כמנהג מקומו )ולעיין הערה 

הפוסקים האם קיים איסור לא תגודדו בדינים ובמנהגים. ומסתבר שאם יש לחוש ללא תגודדו אף 

 הרמב"ם יודה, וצ"ע.

ולעיין בהרחבה במאמרו הנרחב והמקיף של הרב יהודה זרחיה הלוי סג"ל זצ"ל, "בירורים  בגדרי 

ת"ו וכן בקובץ  –דות השונות" שנדפס בקובץ התורה ומדינה חלק י"א עמ' רפ"ח מנהגי הע

ואילך במאמרו של הרב משה צוריאל שליט"א, שצידד  7מספרא לסייפא תמוז תשמ"ו עמ' 

במעלתו של מנהג המקום לעומת מנהג האבות. ובשו"ת משנה הלכות חלק ט' סימן קע"ד, דן 

א בגידול הזקן, לעי"ש וכתב שם תוכ"ד דבריו ""והנה דבדין האם בן שאביו מגדל זקן, חייב גם הו

 ואל תיטוש תורת אימך דבר זה מסובך מאד וכמדומה לי שלא מצאנו בזה דבר ברור".



=========================================== 

 כז 

ועד היום מקובל אצלנו שמי שבא מחו"ל לארץ, ודעתו לחזור לחו"ל, 

נוהג שני ימים טובים, אבל אם אין דעתו לחזור לחו"ל, שומר רק יו"ט 

 .45אחד כיון שהפך להיות מאנשי הארץ, וכן מי שהלך מא"י לחו"ל

 

בית  במציאות שלנו כל העדות נמצאות באותה עיר, וכמו המציאות של יא.

. ויש לעיין האם 46הלל וב"ש שהיו באותה עיר, וכל אחד נוהג כמנהגו

אפשר כיום ללכת ממקום למקום, דהיינו לבחור לעבור מהנהגה אחת 

 .47לאחרת באותה העיר, כשם שהיה ניתן לעבור מעיר לעיר

 

מקובל לומר, שכאשר איש ואשה נישאים, האשה הולכת אחר מנהגי  יב.

בר כן,  כיון שעל המנהג להיקבע על פי בעלה, אבל באמת אין הד

. הדבר מוכח מדברי ר' אליעזר בן רבי צדוק 48המקום בו הוא הם גרים

שאמר על עצמו )עירובין דף מא.( שהוא מבני סנאב בן בנימין )ולכן 

בתשעה באב שחל להיות בשבת שנדחה לי' באב, הוא צם ולא השלים 

ליום טוב,  בגלל שבימי את התענית, שעבור בני סנאב היה אותו תאריך 

עזרא נפל להם בגורל להביא קרבן עצים ביום זה(. תוס' שם )ד"ה 

                                                      

אולם, במקרה זה מעיקרא הפסק הוא שבני א"י נוהגים כך ובני חו"ל נוהגים אחרת. כלומר, גם 45 

אר מחלוקות, יתכן שחכמי המדינה סוברים בני חו"ל מודים שבא"י יש לנהוג אחרת. ואילו בש

שהלכה כמותם, ולדידם אף במקומות אחרים יש לנהוג כמנהגם, אלא שחכמי מקום אחר חולקים 

 עליהם. אמנם, בגמ' בפסחים בדף נא: משמע שהכל מאותו טעם.

 יבמות דף יד. 46 

א הוכרעה. וכן והאם יכול אחד מבני בית שמאי להצטרף לבית הלל וההיפך, ושאלה זו ל 47 

 .77ונראה להביא ראיה מדברי החת"ס כדלקמן בהערה 

ויש לעיין כיצד ינהגו בעל ואשה )שגרו בערים שונות( שהולכים מייד לאחר הנישואין לגור 48

למקום חדש, שאין בו מנהג כלל. שאף אם נאמר שמי שבא ממקום למקום, ינהג כפי המקום ממנו 

(, יש לעיין כיצד ינהגו שניהם עתה. ועל פי דברי הגרח"ד הלוי זצ"ל שהובאו 46ין הערה בא )לעי

, יש מקום לומר, שכל אחד יכול להמשיך לנהוג כמנהגו, חוץ מדברים בהם היא 77בהערה 

הפרת שלום בית. ולכאורה, במקרה של חשש משועבדת לבעלה, או דברים בהם קיים  חשש של 

 הפרת שלום בית יכול הבעל להסכים לנהוג כמנהג האשה, ואכמ"ל.



=========================================== 

 כח 

"מבני"( היקשה שמוכח  בש"ס שר' אלעזר היה כהן, ואם כן אינו מבני 

 בנימין, ותירץ:

 

שמא אימו היתה מבנימין או חתנם היה, והיה עימהם  

 בסיעתם.

 

 :49וכתב על כך החת"ס בתשובה בחו"מ סימן קפ"ח  

 

דאר"א בר צדוק אני  ןבכל מערבי וף פרקמס הוראי

ולא השלמנו  נוהייתי מבני סנאב בן בנימין וכו' והתענ

והנה ר"א בר צדוק כהן  ה.שלנו הי ום טובהואיל וי

ורת חיים וכ"כ ת ,ונשא אשה מבני סנאב בן בנימין ההי

 ,מאז השרצה לומר שהי 'אני הייתי'שם מדקדוק לשון 

ה כבר מתה אשתו ונתרחק אבל השתא כשסיפר ז

תשעה באב ביניהם לא התענה ב הומ"מ בשעה שהי

 ןמילתא דאיסורא רשאי לואפי מע מינהשנדחה ש

 .50הנטפלים לשנות

 

בגמרות בדפוס וילנא המילים "אני הייתי" מובאות בסוגריים, אבל 

גירסת החת"ס היתה בלא סוגריים והיינו שזה הנוסח של הגמרא. מכאן, 

חותנו ושם הוא גר )כמו שהיה נהוג פעם שהיה החתן שאם חתן הולך ל

אוכל על שולחן חותנו והיה מתפלל עימו( נגרר הוא אחר המנהג של 

. אבל אם הוא עוקר ממקומו של חותנו )כמו ר"א בר' צדוק שרק 51חותנו

בעבר היה נוהג כבני סנאב בן בנימין(, נוהג הוא עתה כמו מקומו 
                                                      

 השמטות )חלק ה'( סימן קפ"ח.49 

ובתשובה אחרת )חו"מ סימן קי"ח( כתב החת"ס בשם התו"ח, שכיון שאשתו היתה מחוייבת 50 

 ענית, לעי"ש ואכמ"ל.בקרבן, והבעל חייב להביא את קורבנות אשתו, לא השלים את הת

 וכמבואר בתוס' הנ"ל. –וכן אם הבן גר במקום של אימו, הוא נוהג כמנהגי אימו 51 



=========================================== 

 כט 

שמשפיע על המנהג, והחתן נגרר  החדש. כלומר שינוי המקום הוא זה

 .52אחר מנהג משפחת אשתו אם הוא גר במקומם

                                                      

ולעיין אור המועדים )שיעורי הגרז"נ גולדברג שליט"א על המועדים, מהד' תשנ"ו עמ' רי"ז( 52 

ד'  -שג"כ כתב כאמור כאן. ומעין הדברים כתב גם בשו"ת מנחת יצחק ח"ד סימן פ"ג אות ג' 

)לעי"ש מספר תנאים(, ובסימן פ"ד אות ו', וביסס את דבריו על גם על שו"ת חיים שאל ח"א סימן 

 (.77נ"ה, לעי"ש )ולעיין לקמן הערה 

בספר מעדני שלמה )מאת הרב ירחמיאל דוד פריד, עמ' י"ז(  כתב בשם הגרש"ז אוירבך זצ"ל, 

לנהוג כמנהג הבעל בין לחומרא ובין לקולא, והטעם הוא לא מדין מי שאשה אחר נישואיה צריכה 

שהלך ממקום למקום שמקבל את מנהגי המקום שבא אליו )לעיין בתחילת פרק מקום שנהגו 

ובשו"ע יו"ד סימן רי"ד סעיף ב'(, אלא מהטעם שהיא משועבדת לבעלה )ואינה צריכה התרת 

א מנהג המקום(, רשאי הבעל למחול לה. ומעשים נדרים(, וכיון שמקור החיוב הוא השעבוד )ול

בכל יום שהבעל מוחל לאשתו שתמשיך להתפלל בנוסח שהיא רגילה בו. אמנם אין בדברי 

הגרש"ז אוירבך זצ"ל סתירה לאמור בפנים כיון שדברי הגרש"ז יבוארו במציאות בו אין מנהג 

 מקום מחייב.

יו בו שתי קהילות  חלוקות בתקנותיהן ובתשובת התשב"ץ ח"ג סימן קע"ט, דן לגבי מקום שה

 ההיא נכללת עם בעל הונשא איש מאנשי קהלה אחת אשה מאנשי קהלה אחרת אין ספק שהאש"

מקהלת בית אביה. ודבר זה מלתא דפשיטא היא  תבכל חיובו דאשתו כגופו בכל הדברים ונפטר

 ... סור לזה מותר לזהואין בו ספק שלא יהיו שנים מסובין על שולחן אחד חלוקין בעסותיהן הא

קודם שנשאת. או  האם היא חוזרת לבית אביה כאשר הית ההאש האינה אלא אם נתאלמנ הוהשאל

ונראה שאם יש לה זרע ממנו תשאר עם זרעה  הקודם שנתאלמנ הכאשר הית התשאר עם בית בעל

"ץ תלה ...". הרי שאף התשבבכלל חיוביהם ותקנותיהם. ואם אין לה זרע ממנו תשוב לבית אביה

חלק ה או"ח שחיובה של האשה לנהוג כבעלה הוא מחמת מנהג הקהילה והמקום )ולעיין יבי"א 

הואיל ונישאת לבעל ספרדי שנוהג היתר בזה, נקבה תסובב גבר, אות ד' שכתב "...סימן לז 

ורשאית לנהוג היתר כמנהגו, שדינה כהולך ממקום שנהגו להחמיר למקום שנהגו להקל, ואין 

ר, שנוהג כמנהג המקום שהלך לשם להקל, ואף גם זאת נוהגת להקל כמנהג בעלה. דעתו לחזו

...". ומכלל דבריו שם קשה לפרש שאם לא תאמר כן בטל שלום הבית, שיהיו חלוקים בעיסתם

 שסובר שהדבר נובע מפאת מנהג מקום הבעל, ולעי"ש(.

בראיה מבני סנאב בן ולעיין שו"ת אג"מ או"ח חלק א' סימן קנ"ח בסוף התשובה, שג"כ דן 

בנימין, וביאר שלולי מנהג המקום שמחייב גם את הבעל מפאת עצמו, אשה הולכת כמנהג בעלה, 

כיון שנחשבת כמי שהולכת ממקום למקום כשאין דעתה לחזור, שהרי אף אם תרצה לחזור, אין 

ביתו הדבר בידה )לעי"ש שדן בשיטת הרמב"ם(  ומדין תורה שיעבוד אשה לבעלה הוא להיות ב

 



=========================================== 

 ל 

ומכאן, שלא ניתן לומר שקיים כלל שאשה הולכת אחר בעלה, והדבר 

 תלוי במקום בו הם גרים. 

 

וע"פ החת"ס נראה שמי שמתפלל בבבית כנסת עם קהילה מסויימת, 

שרק לגבי נחשב כמי שהולך ממדינה למדינה. אמנם החת"ס שם אומר 

                                                                                                               

)ולעי"ש שכתב בניו יורק אין מנהג מקום מחייב כיון שהגיעו לשם בני מקומות שונים, והרי הם 

 כשני בתי דינים בעיר אחת(.

ולעיין בשו"ת אג"מ אבהע"ז ח"ד סימן ק' אות ד' שכתב, שאשה שעליה לנהוג כמנהג בעלה, 

הולך ממקום למקום ואין היינו במנהג ולא בחומרות. שבמנהג, עליה ללכת אחר בעלה כדין מי ש

דעתו לחזור, שעליו לנהוג כך בין לחומרא ובין לקולא )ולא כגרש"ז  הנ"ל(, ולכן אשה שנישאה 

עליה לגלח שערות ראשה כשכך הוא מנהג בעלה. אבל לגבי פאה נכרית, שיש האוסרים משום 

ר הליכה עם מראית עין, אין הבעל יכול להטיל חומרותיו על האשה, ואף אם מורה הוראה יאסו

פאה, מחמת שמחמיר בספק, אין לזה דין מנהג, אא"כ מחמיר כיון שסובר שזה הדין, ולעי"ש 

)ויל"ע האם כך הוא בכל מנהג שנובע מחמת חומרא, שאין לו חשיבות של מנהג, ולעי"ש שהפנה 

לגבי  77לדברות משה, שבת דף י'(. ולע"ע אג"מ אבהע"ז ח"א סימן נ"ט. ולקמן בהערה 

האפשרות שאדם אחד ינהג כשני מנהגים )ולעיל בדברי הגרש"ז אוריבך שלשיטתו מועילה 

מחילת הבעל, ונראה שמחילה מועילה אף לחלק מן הדברים, ובשאר הדברים תנהג כמנהג בעלה, 

 וכן נראה מדברי הגרח"ד הלוי לקמן(.

ואילך, שהסיק שקיים חילוק בין  19צ"ל בעמ' ולע"ע תחומין חלק ו' במאמרו של הגרח"ד הלוי ז

דין ההולך ממקום למקום לבין אשה שנישאת לבעלה, שההולך מקום למקום החמירו חכמים מאד 

מפני המחלוקת, ויגרום הדבר לפגיעה במרא דאתרא ולמחלוקת קשה. אבל, בנישואין, החשש 

ום בית יכולה האשה הינו משום הפרת שלום בית, ולכן דברים שאין בהם משום הפרת של

להמשיך ולנהוג כמנהג אבותיה. ולעי"ש שהאריך וציין לדברי פוסקים שדנו האם אשה יכולה 

לאכול אורז בפסח בניגוד למנהג בעלה כאשר היא מתארחת בבית הוריה, ומוכח שהנישואין אינם 

נ"ט,  מחייבים את האשה לנהוג ככל מנהגי בעלה. ולעיין גם בשו"ת עשה לך רב חלק ד' סימן

 .67ולעיל בהערה 

)ולעיין בברכ"י סימן תס"ז סעיף ה' שדן על מציאות בה הבעל אינו אוכל מאכל כלשהו ואשתו 

 אוכלת, ויל"ע כיצד נוצרה מציאות שכזו(.



=========================================== 

 לא 

עניני בית הכנסת הולכים אחר המקום בו מתפלללים אבל לגבי שאר 

 . 53ענינים כל אחד יחזיק במנהגו )והחת"ס אינו מביא ראיה לדבריו(

 

 רוב חכמה או רוב מספרי

. בית הלל היו הרוב 54בית שמאי ובית הלל נהגו כל אחד כהוראתם יג.

ת דף יד.(. ומכאן המספרי, ואילו ב"ש היו מחודדים יותר )גמ' יבמו

                                                      

בהוראת או"ה כגון בבדיקות וחלב וכדומה  ןאך אותן החומרות שנוהגילעי"ש בחת"ס שכתב: "53 

בעלמא כל שעוקר דירתו דפק אני וקרוב אני לומר כל אחד יחזיק במעוזו ולא ישנה אע"ג מסת

הקהלה וקיי"ל נמי ב' קהילות   מעירו לעיר אחרת ואין דעתו לחזור הרי זה נוהג בקולות אותה

יחד יבעיר א' כב' עיירות דמי לענין זה מ"מ הכא אני מסתפק מפני שאין כל מגמתם אלא להת

צאו ריוח והצלה יחזרו כל א' למקומו דהרי קמן שהם מצויינים במלבושיהם ש"מ ולכשימ ,בהכ"נ

ושאינו נוגע  יתאאפשר לענין איסור דאורי ,כי דעתם לחזור האשכנזי לדומה לו והספרדי לדומה לו

לענין מנהגי בהכ"נ הוה כדעתו לחזור ולא ינהג קולא במה שהחמיר עד עכשיו וצריך אני לעשות 

  ".לי רב לדבר זה

יתכן שהסיבה שהחת"ס סיים את דבריו בכך שצריך הוא לעשות לו רב לענין זה, היא מפני שעתה 

ינהגו אנשים אלו בבית הכנסת כמנהג אחד ובשאר ענינים כמנהג אחר, וזו מציאות שלא הוזכרה 

 (.70, 67,77]בשם שו"ע הרב[, 67בגמרא )ולעיין הערות  

( שלדעת החת"ס, אם לא היתה להם כוונה לחזור למנהגם הראשון, 61נמצא )לעיין ליד הערה 

ממדינה למדינה  והיינו שאין להם כוונה להיפרד, הליכה מבית כנסת לבית כנסת נחשבת כהליכה

לכל דבר, ולא רק לעניני בית הכנסת, אלא לכל ההלכות, אף הנוגעות לדיני תורה )אלא אם נחלק 

ונאמר, שרק במקרה בו נשאר רק בית כנסת אחד בעיר וכולם עוברים אליו, ההליכה אליו מהווה 

ין לחלק, מעבר של מנהג, אבל אם שניהם קיימים, לא ניתן לעבור מאחד למשנהו. אבל מסברא א

והרי זה כשני בתי דינים בעיר אחת, שהכריע הש"ך בהנהגות או"ה בסוף סימן רמ"ב שכל אחד 

 יכול להחזיק במנהגו, לעי"ש בתנאים שנאמרו שם(. 

, שם דן על בעל ואשה שכוונתן 77ולעיין בתשובות בעל המנחת יצחק שצויינו בתחילת הערה 

במקומו של הבעל, ולעת עתה נתעכבו במקומה של האשה, שעליהם לנהוג במנהג ללכת ולגור 

מקום האשה כל עוד לא עקרו ממקומם, ולא חילק בין מנהגי בית הכנסת לבין שאר מנהגים, 

 וקצ"ע.

 לעיין יבמות דף יד. במחלוקת האם נהגו ב"ש כדבריהם או לא.  54 



=========================================== 

 לב 

, 57שיש ללכת אחר רוב חכמה 56והרמב"ן 55הסיקו ראשונים כגון החינוך

 אבל בפשט הגמרא אין הכרח לכך.

 

אבל, בבית הדין הגדול, ודאי הולכים לפי רוב הדעות ולא לפי רוב 

, כיון שהתורה קבעה את מספר הדיינים, ולכן אין ללכת אחר 58חכמה

מחלוקת ב"ה וב"ש או בדורינו . רק ב59רוב החכמה בתוך בית הדין

שאין מושב של בית דין, יש מקום ללכת אחר רוב חכמה. כגון, שאנו 

הולכים אחר רוב החכמה של מחברי הספרים כמו הרשב"א, הרמב"ם, 

השאגת אריה, מג"א, שכולנו רואים את חכמתם. אמנם בין הגדולים 

 . 60עצמם, פעמים רבות קשה לנו למדוד מי גדול יותר

                                                      

 מצוה ע"ח.55 

 דרין דף לב. ד"ה "מצאתי".נראה שהכוונה לדברי הרמב"ן בסנה56 

. וכתב ספר החינוך במצוה ע"ח, שהרוב מכריע רק כאשר שתי הכיתות 77לעיין לעיל הערה 57 

החולקות שוות בחכמת התורה, שאין לומר שכת בורים תכריע אפילו הם רבים כיוצאי מצרים. 

, שהבת קול הכריעה כדברי בית הלל וכתב שם במנ"ח, שהראיה היא ממחלוקת ב"ש וב"ה

המרובים, בניגוד לב"ש שהיו יותר מחודדים אבל כל זאת רק כאן שיצאה בת קול. אבל בשאר 

מקרים, אין להכריע כפי הרוב כאשר השאר חריפים טפי )ולע"ע תוס' עירובין דף ו: ד"ה "כאן" 

 (. 77ולעיל בהערה 

אור ישראל לר' ישראל מסלנט, בהערה שבסוף מכתב ל' שכתב: "בדבר משקל אמנם, לעיין ב

הראיות היתה המחלוקת של ב"ש וב"ה. כי כל אחד מהצדדים ידעו כל הראיות הדרושות לדבר 

מחלוקתם, באר היטב. ומזה נולדה ביניהם מחלוקת כללית בענין משקל הראיות, אם לילך אחר 

ה בת קול ואמרה שהלכה כבית הלל, אלמא כמות עדיף, הכמות או אחר האיכות... ויען שיצא

לזאת פסקו הפוסקים דמנין עדיף מחכמה" )עיין ש"ך יו"ד סימן רמ"ב בהנהגת הוראת או"ה 

 ע"ש(. ולע"ע בהקדמת הרמב"ם לפירוש המשנה לגבי מחלוקות ב"ש וב"ה.

 שה.לגבי בית דין של שלו –ולעיין חידושי הרמב"ן ב"ב דף לב. ד"ה "ומצאתי" 58 

ולכאורה צ"ע מהגמ' בסנהדרין דף לד. לגבי שנים שאמרו טעם אחד משני מקראות, שדעת ר' 59 

יוחנן שאין מונין להם אלא כאחד. משמע, שאף שהתורה קבעה מספר דיינים, יתכן מצב בו שני 

 דיינים יחשבו רק אחד. ולעיין גם בגמ' בסנדרין סוף דף לו. בדין הרב ותלמידו.

כלל השני ד"ה "אמנם", אף שמוחזק יכול לומר קים לי כמיעוט )ולשיטתו כתב בגט פשוט ב60 

(, מכל מקום נראה, "דאין כל הפוסקים 77ולקמן הערה  –דוקא אם יש שני פוסקים כדעת המיעוט 

 



=========================================== 

 לג 

 

ום אנו הולכים לא )רק( אחר הרוב, אלא יש לנו כללים אחרים כגון כי יד.

כתב שיש ללכת אחר כלל זה. או שאנו  61'הלכתא דבתראי', שהרמ"א

, כפי שהיה פעם, שכל עדה קיבלה עליה 62הולכים על פי חכמי המקום

, אבל היום 63רב ופסקה על פיו בלא להתחשב עם רבים שחלקו עליו

 . 64בניםהתבטלה קצת הסמכות של הר

                                                                                                               

 שווים בענין זה, דאם רוב חכמי ישראל והם אבות העולם הפוסקים המפורסמים, כגון הרי"ף

והרמב"ם והרא"ש וזולתם מן הגדולים שהם עמודי ההוראה... מחייבין למוחזק, ויש שני פוסקים 

קטנים בחכמה ובמנין שהם פוטרים, אין הדעת סובל דיאמר המוחזק קים לי כשנים הפוסקים 

הקטנים...". ובד"ה "ומכאן" כתב, שאף שאין לומר קים לי כיחיד, היינו דוקא כשכולם שקולים, 

אותו יחיד מופלג בחכמה הוא פוסק מפורסם, והחולקים עליו קטנים בערכו, יכול החולק אבל אם 

לומר קים לי כמותו, וכפי שמצאנו שבספיקא דאורייתא אזלינן לחומרא, אבל אם אחד הפוסקים 

 .77גדול בחכמה ובמנין מכריעים כמוהו. ולעיין הערה 

 ה סעיף ב'.רמ"א חו"מ סימן כ"61 

במציאות המוכרת לנו, קיימת תופעה של שאלה ל'רב מזדמן' והיינו אדם שיש לו שאלה, ניגש 62 

אל הרב שהוא פוגש )כגון בבית הכנסת(, או שהוא הולך לשאול פעם ת"ח זה ופעם ת"ח אחר, 

דם ולא תמיד הוא שואל רב קבוע, ויש לעיין האם דבר זה נכון על פי הלכה, שלכאורה חובה על א

ללכת על פי מנהג רבו או מרא דאתרא. אמנם במקרים רבים לאדם אין רב ויל"ע כיצד ינהג, ולעיין 

 בחזו"א יו"ד סימן ק"נ ס"ק ה', וצ"ע.

אכן בדרך כלל אין לתלות שהוראה ששמע מרב זה הוספת הגרז"נ גולדברג שליט"א )כת"י(: 

 אול כל חכם שמזדמן.תלויה במחלוקת, וכל שאינו יודע שיש חולק, נראה שיכול לש

(. 77וכנ"ל לגבי בני מקומו של ר' אליעזר שהיו נוהגים כמותו כנגד חכמים )לעיין לעיל בהערה 63 

ולעיין שו"ת אבקת רוכל סימן ל"ב שכתב שיכולה קהילה לקבל פוסק כרבם. אמנם בשו"ת ר' 

הנה כתב בהדיא שבמקום שיש מחלוקת בין "... יהודה בן הרא"ש )זכרון יהודה(כתב בסימן נ"ד

מהם בלי ראיות וכי תאמרו מאחר שצדקו רוב  חדהפוסקים שאין רשות לאדם לפסוק מדעתו כא

זה  .דבריו ובלא מחלוקת לא ניחש למיעוט דבריו שנחלקו עליו כי הכתוב אומר אחרי רבים להטות

ד שנעשה כרבים אבל מי שמחבר ספר שהפסוק אינו מדבר אלא בדין שנחלקו בו רבים ויחי ,אינו

כתבתי הענין הזה להראות  ...בענין דינין והוראות שאם רובו כדין נלך אחר כולו חלילה וחס

". ובחזו"א יו"ד סימן ק"נ שבענין ספר שנתחבר בענין הדינין שאין להביא ראיה מרובו על מיעוטו

ם רבו, אבל אם אחד מהם רבו. ס"ק א' כתב שבשל תורה הלך אחר המחמיר, היינו כשאין אחד מה

יכול הוא ללכת אחריו אף להקל, "ומיקרי רבו כל שהוא קרוב לו ושומע שמועותיו תמיד ברוב 

 



=========================================== 

 לד 

                                                                                                               

המצוות". ובס"ק ה' ד"ה "הא" כתב, שדברי הגמרא שקודם שיצאה בת קול והכריעה שהלכה 

נו במקומו של כב"ה, הרוצה לנהוג כב"ה נוהג, והרוצה לנהוג כב"ש נוהג, הינם במציאות כשאי

 אחד מהם, אבל אם הוא במקומו של האחד, יכול לנהוג כקולותיו, ולעי"ש בהרחבה. 

בהזדמנות אחרת אמר הגרז"נ גולדברג שליט"א, שכיום שבטלה סמכות המרא דאתרא, כיון 64 

שגם בני העיר כשמקבלים רב לא מקבלים אותו לפסוק הלכות, ולכן חזר הדין שיש ללכת על פי 

א דאורייתא לחומרא וכדו' )אלא אם אדם נוהג כרבו(. ועוד אמר הרב, שקבלת הכלל שספיק

השו"ע והרמ"א היא כמרא דאתרא, ואף שאין אנו במקומו, אנו צאצאי האנשים שבאו ממקומו. 

אולם לאחר השו"ע והרמ"א אין פוסק שמחייב את הציבור, אלא אם כן הוא רבו או רב העדה, 

בני זמנינו אלא אם כן הפסק נובע בהכרח מהכרעות השו"ע או ולכן אין חובה לשמוע לפוסקים 

 הרמ"א שאז שומע בקול השו"ע והרמ"א, ע"כ.

החובה של צאצאי בני המקום לנהוג כמקום ממנו באו, נראה שיסודה בכך שכאשר הגיעו למקום 

חדש, ממשיכים לנהוג כפי המקום ממנו באו, כפי שעולה מדברי הגמ' בב"מ דף פג: לגבי עיר 

דשה, וכתב שם הנמוק"י )דף נב. מדפיו( "שמעינן, שכל עיר חדשה אם נודע רוב אנשיה מהיכן ח

באו הכל כמנהג אותו מקום שבאו משם, הרשב"א והרנב"ר ז"ל".  והפר"ח במנהגי איסור באו"ח 

סימן תצ"ו אות י"ט כתב "הרי שנתקבצו עשרה אנשים בעיר חדשה ששה ממקום אחד וארבעה 

 דמילתא נמשכין אחר מנהג המקום של הששה משום דהוו רובא", ולעי"ש.  ממקום אחר, סתמא

ולע"ע באבקת רוכל סימן רי"ב )שעל פי דבריו דנו פוסקים לגבי מנהגי אשכנזים וספרדים בארץ, 

תו ( אבל אם יבואו למקום שיש בו מנהג אחר, נוהגים הם כבני או66ולעיין הערה  -ואכמ"ל 

 מקום.

ולעיין שו"ע חו"מ סימן ב' סעיף א' לגבי סמכותו של גדול הדור לדון דין שלא עפי ד"ת אף 

בזמה"ז ומשמע שסמכותו היא אפילו אם לא קיבלוהו עליהם. אמנם מדברי הרא"ש בב"ק דף צו: 

משמע שבלא מינוי אין למעשיו ערך, ולעיין ביש"ש ב"ק פ"ט סימן ז' שדן במחלוקת זו, ואמנם 

עיין מהרי"ק שורש נ"ד, שאף שרב היה גדול הדור לא נתקבלה דעתו להלכה ולעי"ש בשורש ל

 קס"ט.

ויש לעיין, אם נאמר שיש בכח גדול הדור לחייב אף כשהציבור לא קיבלוהו, יל"ע מנין סמכות זו, 

ועוד יל"ע האם בעינן דוקא גדול שאין כמוהו בכל העולם או כל מי שהוא הת"ח היותר מובהק 

 ומו, הוא נחשב גדל הדור עבור בני מקומו, וצ"ע.במק

דבאמת הענין כן הוא, דבזמן הקדמון לא "…ובערוה"ש סימן יו"ד סימן רמ"ה סעיף כ"ט כתב 

היה המנהג שכל עיר בוחרת לה רב, אלא כשבא חכם והרביץ תורה, ממילא היתה לו חלוקת כבוד 

שו"ת הריב"ש והתשב"ץ ומהרי"ק  ואיזה פרס, ואח"כ בא השני והנהיג ג"כ, כדמוכח מספרי

אבל עכשו שלא ראינו מימינו מנהג זה אלא אנשי העיר בוחרים להם רב פלוני להורות … ותה"ד

ופשיטא שכל הבא להשיג גבולו הוי גזלן גמור )לעי"ש(. ולעיין גם בשו"ת חת"ס יו"ד …ולדון

 ב עמ' שכ"ד(.סימן ר"ל, שכתב דברים דומים )וצויין בחוברת מבקשי תורה, אלול תשס"



=========================================== 

 לה 

 קים לי / ספק והכרעה בדיני ממונות / מטרת מחברי חיבורים בדיני ממונות

 

לעיל הוזכרו דברי הרמב"ם בהלכות ממרים, והדיוק העולה מדבריהם,  טו.

שכאשר יש מי שיודע להכריע, הוא אינו מחוייב לכלל של ספק תורה 

 להחמיר.

 

, והיינו שאם יש בדיני ממונות קיים כלל שאין הולכים בממון אחר הרוב

ספק )מציאותי( למי שייך ממון מסויים, אף אם יש רוב שהממון שייך 

לפלוני, אין להוציא מיד הנתבע )המוחזק( ולתת לתובע שמסתייע ברוב. 

, )וא"כ לכאורה גם 65ואף ע"פ שהתורה אמרה אחרי רבים להטות

בממונות עלינו להכריע אחר הרוב(, בממונות אין לסמוך על הרוב כדי 

להוציא ממון, כיון שהוצאת ממון מיד המוחזק היא דבר קשה, ולא די 

 .66בבירורים שמועילים באיסורים

                                                      

 גמ' ב"ק דף כז: ועוד. ולע"ע תוס' ב"מ דף כג. ד"ה "הא איכא".65 

בשערי ישר, שער ה' בתחילת פרק א' חקר מדוע ספק ממון לקולא )והממון נשאר ביד המוחזק( 66 

ולא ככל איסורים שקי"ל שספיקא דאורייתא לחומרא, וא"כ מספק יתחייב להוציא מידו ולשלם. 

"(, שאיסור גזל שהטילה תורה, חל על הכרעה משפטית המבוססת על פי והעלה שם )ד"ה "אבל

הכרעת השכל. והיינו שחז"ל קבעו כללים מה לעשות במקרי ספק, שיסודם בתורת המשפטים 

והכרעת השכל, והלאו של לא תגזול חל על דבר שעל פי תורת המשפטים התגלה שהוא של 

אין עליו חובה למוסרו לחבירו, אין בזה חבירו. אבל דבר שעל פי תורת המשפטים, מסתבר ש

איסור גזל. ולכן מציאות של 'ספק גזילה' הינה מציאות רחוקה, כיון שעל פי תורת המשפטים יש 

הכרעה כיצד להתנהג, וכיון שתורת המשפטים מכריעה כיצד להתנהג, שוב אין לחשוש משום 

לא תדע להכריע, באמת דינה  גזל. אבל אם תהיה מציאות של ספק גזל, דהיינו שתורת המשפטים

ככל משפטי התורה שמספק עליו לשלם. כגון גזל מאיש שהוא ספק ישראל ספק נכרי, למ"ד שגזל 

 הנכרי מותר לפנינו ספק ככל ספקות התורה, ודינו לחומרא שעליו להשיב 

)דוגמא נוספת לספק גזל שעליו לשלם מספק, כתב בפתחי חושן, הל' שכירות בפרק ט' ס"ק א' 

ם הערך שי בסימן של"ז, בדין של שכר שכיר, שאינו דומה לשאר ספק ממון דאמרינן לקולא, בש

כיון שיש כאן ודאי מצוה של ביומו תתן שכרו. ויל"ע האם לשיטתו, לאחר מועד ביטול העשה של 

אינו ביומו תתן שכרו ג"כ קיים יתחייב לשלם מספק. והגרז"נ גולדברג שליט"א הוסיף )כת"י(: 

 



=========================================== 

 לו 

מכאן למדו פוסקים רבים, שכשם שאין הולכים בממון אחר הרוב 

)בספק המציאות(, כך גם אין מוציאים ממון מיד המוחזק כאשר הדבר 

להוציא נתון במחלוקת בין חכמים, שאף שרוב החכמים סוברים שיש 

, וזהו דין 'קים לי' שמשמעותו על 67ממנו את הממון, ישאר הממון אצלו

פי פשוטו, שהמוחזק אומר שהוא סובר כשיטת פוסקים שמאפשרת לו 

. אבל אליבא דאמת, 68להחזיק בממון, אף ששיטה זו הינה דעת מיעוט.

                                                                                                               

אפשר שגם מצוה ביומו תתן שכרו הוא לאחר שחייב בדיני המשפטים. וכן מצוה לתת מוכרח, ו

 מתנות כהונה שפטור מספק, שכל מצוה שבין אדם לחבירו נידון תחילה בדיני המשפט(.

אמנם השערי ישר עצמו מבאר )שם בפרק י' ד"ה "ונלענ"ד לפרש"(, שהעובדה שהתורה 

אין זו 'הכרעה' אלא הנהגה, וכיון שדין זה הוא רק  המשפטית מלמדת שאינו צריך לתת לחבירו,

הנהגה, אם תתברר האמת, כגון שיבוא אליהו ויגלה שממון שייך לחבירו, עליו לשלם לחבירו. 

ולכן, "היה ראוי לומר, דזכות זה מה שאדם זוכה בכולו או פלגא, אינה זכיה עולמית, אלא כל 

דיין הספק במקומו עומד, יכול להשתמש. שעה ושעה זוכה ומשתמש מחמת הספק, וכל שעה שע

וכשמתברר הדבר, אז אם הדבר עדיין בעין, הוא חוזר לבעליו, אבל גם לאחר שמתברר, אינו בטל 

זכותו למפרע, דהרי מכל מקום מעיקרא לא היה ידוע, והיה הדין אז להתנהג כן, ואף דמסתבר 

אם נתברר שהדבר אינו שלו, לומר שאחד הבירור מחוייב לשלם מה שנהנה או חסר מן הדבר, 

אבל גם דין זה אינו כמו שנתגלה הדבר למפרע שבטעות היתה הנהגה זו, אלא שדין זה של 

ובאמת הוא הענין שמכאן … תשלומים ג"כ חל מכאן ולהבא לשלם בעד מה שנהנה מעיקרא

 ולהבא חל הדין לדון למפרע )ואכמ"ל מה הדין אם קידש אשה בממון זה(.  

מבאר השערי ישר ) שם, ד"ה "אמנם נלענ"ד"(, שמה שנאמר לעיל, שמותר לו ובהמשך דבריו 

להשתמש כיון שעל פי תורת המשפטים זו ההנהגה, ואין לנו ידיעה אחרת, היינו דוקא במקרה בו 

בעלי הדין עצמם  מסופקים, אבל במקרה בו בעל הדין עצמו יודע שהחפץ גזול אצלו, רק בית 

א נוכל לומר שזכה בדבר גזול ע"י העלמת האמת מבית דין )ולעי"ש הדין אינם יודעים, ודאי של

כך ההנהגה, ואף אם  –גם בד"ה "והנה מה שבארנו"(. העולה מדבריו, שעל פי הידיעה של בי"ד 

לא מתחייב על למפרע, אלא הדין הוא שעתה חל עליו חיוב לשלם  –למפרע נתברר שהיתה טעות 

 .47נמצא שהכל תלוי בידיעה. ולעיין הערה על העבר, אבל אינו מבטל את העבר, ו

לשון קונטרס הספיקות בכלל ו' סעיף ו': "וכיון שאין הולכין בממון אחר הרוב, שמעינן שהוא 67 

הדין בפלוגתא דרבוותא בענין ממון, נמי לא אזלינן בתר רוב הפוסקים המחייבים, וזהו שכתבו כל 

 לי, דלעולם מצי לומר קים לי אפילו כמיעוט הפוסקים נגד הרוב". התופסים דגל קים

בהזדמנות אחרת אמר הגרז"נ גולדברג שליט"א, שאדם שבית דין השאירו אצלו ממון מדין 68 

 קים לי, אינו חייב לפייס את חבירו )כלומר אין לחבירו טענה עליו גם בדיני שמים(. 

 



=========================================== 

 לז 

אין הכוונה שאדם פשוט שאינו מבין בסברות החולקים יכול לומר 

לוני, שהרי אין הוא בקי בהלכה כדי להכריע שפוסק זה שהוא סובר כפ

או אחר. הביטוי 'קים לי' הוא מליצה בעלמא, שפירושה שאין בית דין 

יכול להוציא ממון מיד המוחזק. אמנם יש מי שאומר שעל המחזיק 

ואם לא יאמר זאת, יוציאו  69לומר ברי, כמבואר בקונטרס הספיקות

 ממנו את הממון.

סוברים שאף שאין הולכים בממון אחר הרוב )במקרה לעומת זאת, יש ה

של פסק המציאות(, כאשר יש מחלוקת בין הפוסקים, יש ללכת אחר 

 .70רוב הפוסקים ולהוציא את הממון מיד המוחזק ואין לומר "קים לי"

 

ולכאורה, הדבר תמוה והלא התורה אמרה שיש ללכת אחר הרוב, ומדוע 

רים שהליכה אחר הרוב היא רק ? יש אומ71בדיני ממונות ישתנה הדין

במושב בית דין אבל שלא במושב בית דין לא הולכים אחר הרוב, ולכן 

 . 72לא ניתן להוציא ממון

 

                                                                                                               

צודק )או שאינו יודע(, אבל אם הוא יודע שאינו ומסתבר שכל זה רק כאשר המוחזק סובר שהוא 

צודק, ובית דין לא הצליחו להוציא מידו ודאי חייב לשלם לחבירו ולעיין מש"כ בשם השערי ישר 

 .44לעיל לקראת סוף הערה 

שאם קים כלל ה' סעיף א. ותלה זאת בשאלה האם טענת קים לי היא טענת ברי או טענת ספק. 69 

 לי היא טענת ברי, צריך שהתופס יאמר קים לי, ולעי"ש גם בכלל ו' סימן ו' )ובכלל ה' סעיף ג'(.

לעיין מהר"א ששון סימן ר"ז שצויין בקונטרס הספיקות כלל ו' סעיף ו', ובתומים, קיצור תקפו 70 

סימן ב' אות  ובהרחבה בשו"ת יבי"א ח"ז, חו"מ  כהן, שהאריך בדין קים לי  בדף מח מדפי הספר,

 ה'. 

 תוס' ב"ק כז: ד"ה "קמ"ל" ולעי"ש בתירוצו.71 

 אות ג'. 71לעיין לעיל הערה 72 



=========================================== 

 לח 

בעיקר דין "קים לי", יש שכתבו שלא ניתן להוציא ממון מיד המוחזק  טז.

, אבל אם לטובתו רק שיטה 73רק אם לטובת המוחזק יש שני פוסקים

 .74ולהוציא ממנו את הממוןאחת, יש ללכת אחר הרוב 

 

ומצאנו עקרון זה גם בהלכות יום הכיפורים, לגבי חולה שיש מחלוקת 

בין הרופאים  האם יש להאכילו, וכמבואר בשו"ע או"ח סימן תרי"ח 

 :75סעיף ד'

 

אם שנים אומרים צריך, אפילו מאה אומרים אין  

צריך, ואפילו החולה עימהם שאין צריך, מאכילים 

 .76נים אומרים צריךאותו, מאחר שש

 כלומר, שנים הם מיעוט חשוב שמתחשבים בו, וכך גם בדין קים לי. 

 

                                                      

 .41לעיין לעיל הערה 73 

בקונטרס הספיקות כלל ו' סימן ו' כתב: "כיון שאין הולכין בממון אחר הרוב, מה לי אחד מה 74 

שנים. וראיתי להרב מהורמ"ח ז"ל )גט פשוט כלל ב'( שכתב בטעמא דהאי מילתא, משום  לי

דאחד אפילו נגד שנים הוי מיעוטא דמיעוטא, וכה"ג גם בממון אזלינן בתר הרוב, אבל שנים 

אפילו נגד כל העולם הוי מיעוטא מעליא, וסמוך מיעוטא לחזקת ממון ומהמוציא מחבירו עליו 

בטעמא ע"פ מה שכתב הרדב"ז, דלא מהני קים לי אלא היכי שלא קיבלו  הראיה... ולי נראה

עליהם לדון כפי הפוסק ההוא, אבל במקומות שנהגו לפסוק כהרמב"ם או הרא"ש אין לומר קים 

לי כנגדם. ולפי"ז אפשר דבאחד אפילו נגד שנים נהגו שלא לפסוק כוותיה, משום הכי המוחזק 

 אינו יכול לומר קים לי כוותיה".

ראיה זו נכתבה בגט פשוט כלל ב' וציין לה בקונטרס הספיקות כלל ו' סימן ו'. )ואף בבית דין 75 

שדן דיני נפשות יש צורך ברוב של שנים כדי לחייב לעומת רוב של אחד כדי לזכות כמבואר 

 ברמב"ם פרק ט' מסנהדרין הל' ב'(.

א", חידשה שמותר לרופא בשו"ת דעת כהן יו"ד סימן ק"מ כתב, שהתורה שאמרה "ורפא ירפ76 

לרפא אף שקיים ספק אם הרפואה מועילה. ולכן במקרה בו שני רופאים אומרים שצריך לאכול, 

כיון שדעת שנים אי אפשר לומר עליה שהיא כמאן דליתא, וכיון שדעת רוב הרופאים אינה ודאי 

ר אף במקרה בו שומעים לשנים. ויל"ע האם ע"פ שיטתו יש לדמות לדין קים לי שנאמ -אלא ספק  

 קיים ספק כמי להכריע.



=========================================== 

 לט 

אמנם, אם החולה עצמו אומר שהוא צריך לאכול, נותנים לו לאכול אף  יז.

שהוא יחיד, כיון שלב יודע מרת נפש. והרי אנו רואים זאת בחוש, 

שום  שאדם הולך לרופא ומתלונן שאינו חש בטוב, והרופא לא מוצא

מחלה, ואע"פ כן האדם מת, והיינו שהוא ידע והרופא לא ידע, ולכן 

אדם שטוען שהוא יודע את מצבו הרפואי מאכילים אותו אף בניגוד 

 .77לדעת כולם

 

התומים בקיצור תקפו כהן )דף מח: מדפי הספר( היקשה על השיטה  יח.

 :78הסוברת שניתן לומר 'קים לי'

 

ומחברים בראיות וא"כ לשוא עמלו בונים הפוסקים 

שונות ופלפול עמוק בתורה, כי לעולם המוחזק יטעון 

 ? 79קים ליה וח"ו תורתינו הפקר

כלומר, אם לא ניתן להוציא ממון על פי כל הפוסקים מה התועלת בכל 

 ספריהם וחיבוריהם ?  

                                                      

אבל ברור שאין להשליך מכאן לדיני ממונות, והיינו שאדם אינו יכול לומר שידוע לו שהוא 77 

 צודק ולכן יש לנהוג כדבריו.

 לעי"ש. –נראה שעיקר הקושיא היא על אמירת קים לי במחלוקת הפוסקים 78 

ששיטתו היא שניתן לומר קים לי כשיטת ובתומים שם  כתב "ולכן צריך ישוב רב". ולעי"ש 79 

פוסק פלוני, רק אם שיטת הפוסק הובאה בדברי השו"ע והרמ"א. כיון, ש"כתבו דבריהם בכתב 

מיד ה' השכיל על ידם, כי קושיות רבות שהיקשו עליהם אחרונים ותירצו בדרך חריף ועמוק וכמו 

להכל, כי איך היה אפשר לרב  כן כללו במתק וקוצר לשונם דינים רבים. ולאין ספק שלא כוונו

המלאכה מלאכת שמים שהיה עליהם, ומי הוא הגבר שיעשה חיבור על כל התורה לקוח מכל דברי 

הראשונים ואחרונים ולא יכבד עליהם מלאכה מלאכת שמים, רק רוח ה' נוססה בקירבם להיות 

קים ליה נגד הכרעת לשונם מכוון לאמת בלי כוונת הכותב, וחפץ ה' בידם הצליח, ולכן ח"ו לומר 

המחבר ורמ"א". ובקונטרס הספיקות בכלל ו' סוף סעיף ו' כתב שאין לומר קים לי כנגד הרמ"א 

)לבני אשכנז(, והטעם הוא מטעם הקבלה, שקיבלו על עצמם לנהוג כמוהו. ובשם הגדולים 

ות לחיד"א מערכת ספרים אות ט' ס"ק י"ב )ערך טור ובית יוסף(, כתב שבטורקיה קיבלו הורא

 מרן, זולתי בדיני ממונות שנהגו לומר קים לי, ואכמ"ל.



=========================================== 

 מ 

 

תירץ, שהכלל שאין הולכים בממון אחר הרוב  80בקונטרס הספיקות

יודע, והדין הוא שהדיין אינו יכול נאמר כאשר הדיין עצמו אינו 

להסתמך על הרוב כדי לפסוק את הדין. אבל אם הדיין משוכנע שכך 

, ומטרת 81הלכה, אינו מחוייב לכלל הזה, ויכול להכריע כפי ידיעתו

                                                      

בכלל ו' סימן ו' הביא קונטרס הספיקות את קושיית התומים וכתב עליה "אלו דבריו. ואין בהם 80 

כדי לחלוק על האי כללא שהסכימו בו פמליא של רבותינו האחרונים נ"נ". ולאחר מכן כתב את 

 התירוץ שמובא בפנים.

ת אמר הגרז"נ גולדברג שליט"א, שמי ששאל רב וקיבל על עצמו לעשות בהזדמנות אחר81 

כהכרעת הרב, אך לאחר זמן השואל בירר לעצמו את השאלה והגיע למסקנה אחרת, יתכן שיכול 

לנהוג כמסקנתו, וצ"ע. ע"כ. ונראה שהסבר הדברים הוא שמעיקרא היה לשואל ספק, וכיון שלא 

מקרה של ספק דאורייתא לחומרא או לקולא בספק דרבנן( ידע נהג כדברי הרב )כמו מי שנוהג ב

אבל לאחר שבירר את ההלכה, שוב אין לו ספק, וכיון שעתה ברורה לו ההלכה, ינהג על פי מה 

 שברור לו )כפי שאדם שאין לו ספק אינו מחוייב לכללי הפסיקה(. 

ה בירר את ההלכה ויל"ע האם יכול אדם לנהוג כן ביחס למנהג אבותיו או מקומו, והיינו שעת

ונראה לו שלא כמנהג אבותיו או מנהג מקומו )ובלא להתייחס לדין לא תתגודדו ביחס למקום בו 

הוא גר עתה(. ואולי ניתן להביא ראיה ממנהגו של הגאון ר' נתן אדלר, שרצה לכוון כוונות 

חת"ס  בתפילה ולכן התפלל בנוסח ספרד אף שבני מקומו התפלללו נוסח אשכנז כמבואר בשו"ת

לעיין הערות ' ט"ז. )ולא שמענו שהחליף את שאר מנהגיו למנהג הספרדים, ו-או"ח סימן טו

67,77)  

בהליכות שלמה, פרק חמישי כתב: "הקובע מקום תפילתו בבית הכנסת שבו הנוסח שונה מנוסח 

ת נוסח תפילתו משום איסור אל תיטוש )ומכל מקום את בניו יחנך אבותיו... אינו רשאי לשנו

להתפלל כנוסח בית הכנסת שהוא מתפלל בו"  )ולעיין מהרשד"ם או"ח סימן ח'(. ובדבר הלכה 

שם אות  ל"ז כתב "אך מי שנתחנך מקטנותו להתפלל כן וקשה עליו לחזור לנוסח אבותיו, רשאי 

ה קושי מיוחד חייב לחזור למנהג אבותיו בנוסח ובהברה להמשיך בנוסח שהורגל, אבל אם אין בז

וכו'. ואף בעל תשובה שאביו לא חינכו כלל לשמירת תורה ומצוות, מסתבר שצריך לכתחילה 

לנהוג כמנהג בית אבותיו )כי הרי חייב אדם גם בכבודו של אבי אביו, ועוד דמנהג אבות הוי כעין 

מהכלל רח"ל, מ"מ למה יפקיע הוא גם את עצמו  קבלה לדורות, ולכן אף אם אביו הוציא עצמו

ממנהג טוב שקיבלו אבותיו על עצמם(, אך אם הוא קשור לרב או ולסביבה שהצילו אותו 

והחזירוהו למוטב, רשאי להתפלל כמנהגם, דרואה אותם כאילו ילדו הם אותו, ובחור הלומד 

ם ולא יצליח בלימודו כראוי בישיבה, וחושש שע"י שיהיה שונה במנהגיו יחסר לו בדיבוק החברי

 



=========================================== 

 מא 

המחברים היתה לשכנע שכך הלכה, ואם הדיין ישוכנע מדבריהם, יפסוק 

 .82כמותם

  

ב"ם בפרק א' מהלכות ממרים, דברי קונטרס הספיקות הינם כדברי הרמ

שכתב שכאשר יש ספק יש להחמיר באיסור תורה. אבל, אם האדם 

תלמיד חכם ויודע להכריע, אינו מחוייב לכלל של ספיקא דאוריתא 

 לחומרא, אלא יכריע על פי ידיעתו.

 

במקרה בו הדיין אינו יודע כיצד להכריע, נאמר הכלל של ספיקא  יט.

בר בממון אינו יכול להוציא מיד המוחזק דאורייתא לחומרא, ואם מדו

כיון שהמחוזק יכול לומר שקים לי כדברי המיעוט, אבל אם הדיין יודע, 

 יכריע על פי ידיעתו, וכמבואר לעיל.

 

לכאורה יש לעיין, שאם הדיין אינו יודע כיצד להכריע, מדוע יסתמך על 

יע, כללי הפסיקה, לכאורה עליו לשלוח את הדיון לדיין שיודע להכר

. ונראה שהיום 83שהרי מי שאינו יודע לדון שולח את שאלתו למי שיודע

אין מי שיודע להכריע בין הרמב"ם, ר"ת ורש"י, אבל אם הדיין אינו 

 .84יודע, ויש דיין אחר שיודע, צריך הדיין לשלוח את הדין למי שיודע

                                                                                                               

יעשה שאלת חכם. ושם באורחות הלכה כתב, שמנהג החסידים להתפלל נוסח ספרד, הינו בכלל 

מנהג שיש ללכת אחריו, אף שמעיקרא אבותיהם התפללו נוסח אשכנז, שכיון שמתפללים בנוסח 

א בירושלמי זה מאתים שנה הוה ליה מנהג קבוע". ולעיין מג"א תחלת סימן ס"ח )ולגבי הגירס

 (. 66שהובא במג"א לעיין ירושלמי עירובין פ"ג ה"ט, ואכמ"ל. ואמנם לעיין מש"כ לעיל בהערה 

ועוד יש לומר, שמועילים כל החיבורים, לזמן בו ישוב בית דין הגדול ויכריע, ויעיין בכל מה 82 

ועוד, שאף אם דבריהם אינם להלכה, מצות שנאמר כדי להחליט ולתת הלכה ברורה לכל ישראל. 

 תלמוד תורה בידם.

כמבואר בשו"ע חו"מ סימן י"ג סעיף ו'. ואין לומר שכל זה רק בבית דין הגדול, שהרי השו"ע 83 

 מביא הלכה זו בזמן הזה.

אבל אם הוא חושב, שגם הדיין שאומר שהוא יודע, אליבא דאמת אין בכוחו לדעת, מסתבר 84 

לשלוח את השאלה לאותו דיין. ויש לעיין האם רב ששיטתו לאסור, מותר לו שאין עליו חובה 

 



=========================================== 

 מב 

 

 הכרעות השו"ע בדיני ממונות

 

של השולחן ערוך, שהרי  , תמה על דרך הפסיקה85בקונטרס הספיקות כ.

השו"ע לא הכריע על פי ראיות, אלא פסק על פי הרוב )שיטת השו"ע 

(, והרי בדיני 86היא להכריע על פי רוב בין הרמב"ם והרי"ף והרא"ש

ממונות אין הולכים אחר הרוב, וכיצד הכריע השו"ע בין שלושתם על 

 פי הרוב ? 

  

                                                                                                               

לשלוח את השואל לרב שמיקל, ושמא תלוי אם הרב הראשון אוסר מחמת שיודע שכך הלכה, 

וא"כ אינו יכול להסכים שיש שיטה חולקת, לבין מקרה בו אוסר מחמת כללי פסיקה ואילו חבירו 

 "ע, ואכמ"ל. מיקל כיון שלמד והכריע להקל, וצ

 כלל ו' סימן ו'.85 

כמבואר בהקדמתו לב"י. ורבים תמהו על דרך פסיקה זו, שהרי אף אם החליט לנהוג על פי 86 

כל שכן שכל : "רדב"ז חלק ב סימן תרכוהשו"ת הרוב, כיצד הסתפק בפוסקים אלו בלבד. וכתב ב

רעותם הכרעה בין הגלילות האלו קבלו עליהם את הריא"ף ואת הרמב"ם ואת הרא"ש להיות הכ

", ומכאן למד הברכי יוסף בחו"מ סימן כ"ה סעיף כ"ט להקל בין להחמיר בין לפטור בין לחיוב

והשו"ע נהג כפי המנהג המקובל,  –"הא למדת שדבר זה קבלה ביד בני ספרד מראש מקדם" 

 לעי"ש בהרחבה.

פי הרוב )לעיין הערה עוד יתכן, שכיון שהפוסקים לא נשאו ונתנו זה עם זה, אין הכרח ללכת על 

בשם המשפטים ישרים( וכיון שאין חובה ללכת אחר רוב הפוסקים, בחר השו"ע ללכת אחר  71

הגדולים, שהם הרמב"ם הרי"ף והרא"ש, וביניהם בחר את הרוב )ואולי אף היה חייב לבחור 

אר בגמ' בע"ז דף ז., וכיון ששלושתם לנהוג כן, כיון שבמקום שיש גדול יש ללכת אחריו כמבו

 גדולים שא"א להכריע ביניהם, הכריע כרוב, וצ"ע(.

ולעיין חזו"א חו"מ, ליקוטים סימן א' ס"ק א' "ואף שאנו נוהגים ע"פ השו"ע, מ"מ אנו רגילים 

לנטות מהשו"ע מחמת שנטו אחרונים ז"ל בראיות נכונות לדעת חכמי כל דור ודור, ובכל הלכה 

ים לעיין בהכרעת אחרונים כי החכמה היא המכריעה בכל, אלא כשהדבר שקול אנו אנו מוכרח

נוטים אחרי מי שגדול, ובזה קיבלנו הכרעת ב"י ורמ"א" . ולע"ע בחזו"א שביעית סימן כ"ד ס"ק 

ה' )שדן בהכרעת הרמב"ם והשו"ע(. ולע"ע בפתיחה לשו"ת יביע אומר חלק ה', ובשו"ת חמדה 

 בדרכי  הפסיקה בכלל, ובפסיקת השו"ע, ואכמ"ל. גנוזה סימן כ"ג שהאריך



=========================================== 

 מג 

מתוך שלשה. כלומר, ותירץ בקונטרס הספיקות, שהשו"ע מכריע כשנים 

המיעוט הוא דעת יחיד, ודין קים לי כמיעוט, נאמר רק כאשר המיעוט 

, אבל כאשר המיעוט הוא רק אחד, לא 87כולל לפחות שני פוסקים

, וממילא יכול 88אמרינן קים לי כיחיד, שיחיד אינו נחשב אפילו כמיעוט

 השו"ע להכריע בדיני ממונות על פי הרוב. 

 

  

 

                                                      

 .41לעיין לעיל הערה 87 

בקונטרס הספיקות כלל ו' סימן ו' כתב: "כיון שאין הולכין בממון אחר הרוב, מה לי אחד מה 88 

ם לי שנים, וראיתי להרב מהורמ"ח ז"ל )גט פשוט כלל ב'( שכתב בטעמא דהאי מילתא, משו

דאחד אפילו נגד שנים הוי מיעוטא דמיעוטא, וכה"ג גם בממון אזלינן בתר הרוב, אבל שנים 

אפילו נגד כל העולם הוי מיעוטא מעליא, וסמוך מיעוטא לחזקת ממון ומהמוציא מחבירו עליו 

הראיה... ולי נראה בטעמא ע"פ מה שכתב הרדב"ז, דלא מהני קים לי אלא היכי שלא קיבלו 

פי הפוסק ההוא, אבל במקומות שנהגו לפסוק כהרמב"ם או הרא"ש אין לומר קים עליהם לדון כ

לי כנגדם, ולפי"ז אפשר דבאחד אפילו נגד שנים נהגו שלא לפסוק כוותיה, משום הכי  המוחזק 

 .41אינו יכול לומר קים לי כוותיה". ולעיין הערה 


