
 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 1 - 

 

 

 

 

 

 תנאי בדבר שבממון

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 ועד טוב
 גבעת שמואל

 תשע"ז סיון   



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 2 - 

 

 

וגיא למדנית ספעם בחודש ללבן ת יחדיו 'ועד טוב' הינה חבורת לומדים שנפגש

ובמיפגש המשותף מתלבנים הדברים  ר שעמלו עליה כל אחד בלימודו שלולאח

 במלחמתה של תורה. 

 

האדם להתנות כנגד  נעוץ ביכולת של בדבר שבממון' יתנא'סוגיית דות מיסואחד 

ם פעמיהפליאה י, אולם למרבית אשון נראה בלתי אפשרהתורה, דבר שמבט רדיני 

נסיון להבנת פשר ל והדבר מעוררכך ולא רק בדבר שבממון שיש אפשרות להתנות 

 ר.הדב

 

 

 בשם חבורת הלומדים

 רפאל שטרן

 

 חבורת לומדי סוגיא זו:

 

 אבינדב אבוקרט הרב

 יהושע גב הרב

 איתי ליפשיץ הרב

 מנור ןאלו הרב

 הרב עופר שוורץ

 הרב יצחק קראוס

 

 

  

  



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 3 - 

 

 

 

 :העניינים תוכן

 - 4 - .... / לכו"ע יש אפשרות להתנות על דברי תורה  י"ור מ"קת רמחלו

 - 6 - ............. האם דבר שבממון פירושו חיוב ממוני י"רו מ"מחלוקת ר

 - 9 - .................................... האם חיוב מזונות וכסות הינו חיוב ממוני

 - 11 - ......... תנאי או במחילהבה / מחלוקת ר"מ ור"י תנאי לעומת מחיל

 - 14 - ......................... האם תנאי מועיל –מחלוקת ר' מאיר ור' יהודה 

 - 15 - ............. הצעות לביאור המחלוקת -מחלוקת ר' מאיר ור' יהודה  

תנאי  -מתי מודה רבי מאיר שתנאי שבממון קיים / חידושו של רש"י  

 - 18 - ........................ קודם קידושין / ממון שיש בו גם לאו של תורה

 - 20 - ...בלת קרובים ופסולים האם נחשבת מתנה על מה שכתוב בתורהק

 - 23 - ............................................................... אין לך עלי אונאה

 - 25 - ........................................... האפשרות להתנות בדבר שבממון

 

  



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 4 - 

 

 

 
 / לכו"ע יש אפשרות להתנות על דברי תורה מחלוקת רבי מאיר ורבי יהודה 

  

 . : בבא מציעא דף צדגמ'  א.

 

וכל המתנה על מה שכתוב  ,מתנה על מה שכתוב בתורה הוא...

הא מני רבי יהודה היא דאמר בדבר שבממון  ?  בתורה תנאו בטל

דתניא האומר לאשה הרי את מקודשת לי על מנת שאין תנאו קיים. 

ליך עלי שאר כסות ועונה הרי זו מקודשת ותנאו בטל דברי רבי 

 רבי יהודה אומר בדבר שבממון תנאו קיים .מאיר

 

בור שבכל מקרה בו תנאי מכיל דרישה לע מדברי הגמ' היה מקום לומר 

על דבר תורה התנאי בטל ורק לגבי ממון נחלקו ר"מ ור' יהודה. אולם 

מסוגיית הגמ' בגיטין פד: מוכח שיתכנו מקרים בהם התנאי יכיל דרישה 

 אינו בטל:התנאי לעבור על דברי תורה ו

 

הרי זה גיטך ע"מ שתאכלי בשר חזיר ואם היתה זרה על מנת 

יין נתקיים התנאי  שתאכלי בתרומה ואם היתה נזירה ע"מ שתשתי

ותיפוק ליה דמתנה על מה שכתוב  ....הרי זה גט ואם לאו אינו גט

 ?  בתורה הוא וכל המתנה על מה שכתוב בתורה תנאו בטל 

 

אמר רב אדא בריה דרב איקא כי אמרינן מתנה על מה שכתוב 

בתורה תנאו בטל כגון שארה כסותה ועונתה דהוא קא עקר אבל 

  .הכא איהי קא עקרה

 

מתקיף לה רבינא כלום קא עקרה איהי אלא לקיומי לתנאי דידיה 

  .אישתכח דאיהו קא עקר

 



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 5 - 

 

 

אלא אמר רבינא כי אמרינן מתנה על מה שכתוב בתורה תנאו בטל 

)רש"י: שהרי מסר לה כגון שארה כסותה ועונתה דודאי קא עקר 

קידושין והרי היא אשתו להתחייב בכולן וכי אתני ע"מ שלא יתחיב לה 

אבל הכא מי קאמר לה לא סגיא דלא אכלה לא תיכול  ליה עוקר(הוה 

 .ולא תיגרש

 

התנאי בטל,  עצמו הוא זה שיעבור על דין התורהאם מטיל התנאי כלומר,  

אין בכך איסור למרות  אבל אם האדם שביחס אליו נאמר התנאי יעבור,

כך היא שיטתו של רב אדא בר  - התנאי הוא לעבור על הלכה של תורהש

איקא )והריטב"א ביאר שהסיבה היא שהעקירה היא לאחר זמן ולא  רב

ויל"ע האם גם אם הוא זה שיאמר תנאי לחלות הגט  .בשעת מתן הגט עצמו

וע"ע חכמת  .יועיל לשיטת הריטב"א, וצ"עהאם חזיר בעצמו שהוא יאכל 

הדבר תלוי אם ודאי קא עקר  ,לרבינאו(. שלמה או"ח סימן ק"ח סעיף ח'

 .בדברי הגמ' אליבא דרב ביחס לדין אונאה(ן לקמן אות כ' )ועיי או לא

  

ומ"מ למדנו שעצם העובדה שתנאי מכיל בקרבו תנאי לעבור על איסור  

תורה, אין בכך כדי לבטל את התנאי )וכן מצאנו שנדרים חלים על דברי 

ט' משנה ב'. וע"ע נתיבות סימן  תורה כמבואר במשנה בנדרים פרק ב'

. א' לגבי שכר עבור עדות שקר וברמ"א אבהע"ז סו"ס קע"ז ס"ק ביאורים

ובחידושי הרשב"א בדף פג.  ובריטב"א בגיטין פד: ובביאור במאירי

  ובחידושי רעק"א עליו בדף פד.( 

 

ה בעצם שמחלוקת ר"מ ור' יהודה איננ כרח יש לומרומכאן שבה 

שהדבר  שהרי מוכח בסוגיא בגיטין) האפשרות שתנאי יכיל איסור

המחלוקת היא במקרים בהם אסור שתנאי יכיל איסור האם  (,אפשרי

הדין שונה. וכגון שהוא עצמו זה שיעבור )כגון שהתנאי  בדבר שבממון

הוא שלא יתן מזונות לאשה, שהוא העוקר ובודאי עוקר כי התנאי מפקיע 

את החיוב ואפילו אם יתן מזונות הרי הם מתנה בעלמא( האם התנאי 

 יחול.



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 6 - 

 

 

 

 חיוב ממוני ורבי יהודה  / האם דבר שבממון פירושוחלוקת רבי מאיר מ

 

אינה הלכה  "בדבר שבממון תנאו קיים"מוכח שבב"מ לעיל, הגמ'  מדברי ב.

של רבי יהודה בתנאים. כללית  פרטית ביחס לדין קידושין אלא שיטה

 נוכל לפרש את דברי רבי יהודה בשני אופנים:וביחס לקידושין 

 

ומבין שלשה תנאים  –להתנות על 'שאר כסות ועונה' המקדש ביקש  •

תקפים והאחרים אינם  –התנאים שנחשבים 'דבר שבממון'  ,אלו

 ם.תקפי

דבר שבממון  םכל התנאים שהתנה המקדש )שאר כסות ועונה( הינ •

 .ולכן תנאו קיים

 

)לקמן לא נדון האם מדובר במקרה בו כרך את שלשת החיובים יחדיו  

יין מאירי קידושין ח. ואכמ"ל ע –בקידושיו או כל מקרה בפני עצמו 

 . (ב"ן ב"ב קכ"ו ד"ה "ולי"מרובחידושי ה

 

מה הם חיובי שאר כסות ועונה שנאמרו בתורה תחילה ותחילה נבאר  

ר בחיובי ממון או האם מדובולאחר מכן לבאר  )שמות, משפטים כ"א י'(.

שפ"ג לגבי תנאי  תועיין בשערי ישר שער ז' פרק ט"ז או לא )לקמן אות ד'.

ביעוד האם נחשב תנאי בעצם המכירה שתתבטל למפרע או תנאי על מה 

 .שכתוב בתורה(

 

א דרבי ישמעאל תבביאור חיוב שאר כסות ועונה נחלקו תנאים במכיל .ג

כמבואר  -: בכתובות מז ובברייתא 'משפטים, מסכתא דנזיקין פרשה ג

 :בטבלה לקמן

  



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 7 - 

 

 

 עונתה כסותה שארה 

 ר' יאשיה
במכילתא ות"ק 

 בכתובות

 דרך ארץ כמשמעו מזונות

 ר' יונתן
 במכילתא

כסות שמתאימה לשארה )לבשרה( על פי מידותיה 
 ועל פי עונות השנה. מזונות בק"ו. דרך ארץ בק"ו.

ר"א בן יעקב 
 בכתובות

 ללא ק"ו למזונות או לד"א כר' יונתן אבל

במכילתא ור'  רבי
 אלעזר בכתובות 

דרך 
 ארץ

 מזונות כמשמעו

  

חיובי מזונות וכסות הינם חיובי ממון ואילו חיוב דרך ארץ אינו  ,בפשטות 

חיוב ממוני. ועל פי ר' יונתן ור"א בן יעקב חיוב זה אינו נכלל במילים 

ולשיטתם חיובי שאר כסות ועונה הינם חיובי ממון  'שאר כסות ועונה'

 ,ואילו לר' יאשיה ורבי במכילתא ולת"ק בברייתא ולרבי אלעזר .בלבד

 בחיובים אלו נכלל גם חיוב דרך ארץ שאינו חיוב ממוני.

 

שיטת רבי יהודה בביאור שאר כסות ועונה לא נאמרה בפירוש. ומכאן,  .ד

ור' אלעזר בן יעקב, נמצא שכל שאם ננקוט ששיטתו היא כרבי יונתן 

החיובים הינם חיובי ממון ולפיכך יש לפרש את דברי ר' יהודה שבאות א' 

המקדש להתנות על שאר כסות  והיינו שיכול –כפירוש השני שהוזכר שם 

  .ועונה כיון שהם חיובי ממון

 

ואם ננקוט ששיטתו של רבי יהודה היא כשיטות הסוברות שבחיובים של  

נה נכלל גם חיוב דרך ארץ )שאינו חיוב ממוני(, יש לפרש עושאר כסות ו

את דברי ר' יהודה שבאות א' כפירוש הראשון ש"בדבר שממון" והיינו 

 מזונות או כסות תנאו קיים אבל לא ביחס לדרך ארץ.

 

ולכן רבי ת( וס)לעומת שאר וכ הקביעה שדרך ארץ אינה דבר שבממון  .ה

יהודה סובר שאי להתנות עליה, הינה שיטת רש"י )וראשונים רבים( 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 8 - 

 

 

)עיין גם בדבריו בב"מ נא. ד"ה "ר'  "בב"מ דף צד. ד"ה "דבר שבממון

 : יהודה(

 

 שאר וכסות. -בדבר שבממון 

 

וזאת על  ך ארץ הינו חיוב ממוני אולם יש מהראשונים הנוקטים שאף דר 

 :ז' הלכה ז' סמך דברי הירושלמי בב"מ פרק

 

תני כל המתנה על מה שכתוב בתורה תנאי ממון תנאו קיים. תנאי 

שאינו של ממון תנאו בטל. כיצד אמר לאשה הרי את מקודשת לי 

שאם מתי  .לי שאר כסות ועונה הרי זו מקודשתעל מנת שאין ליך ע

 הרי זו מקודשת ותנאו בטל. ,לא תהא זקוקה לייבום

 

שבממון המועיל ובין תנאי שאינו של ממון הירושלמי מחלק בין תנאי  

 שאינו מועיל וחיוב עונה נכלל בתנאי ממון שמועיל.

 

היה מקום לומר ששיטת הירושלמי היא כשיטת ר' יונתן ור"א בן יעקב  

הנוקטים שבשאר כסות ועונה לא נכלל חיוב דרך ארץ כי אם חיובי ממון 

ן לו הב"ש ל"ט ס"ק )כנ"ל אות ב'( אולם המרדכי בב"מ אות שס"ט )וציי

הינה דרך ארץ ואע"פ עליה מדובר בירושלמי ה'( נקט כדבר פשוט שעונה 

 כן ניתן להתנות עליה: 

 

משמע דעונה אף הוא כשל ממון כיון דע"י תנאי  ...בירושלמי אמרינן

ולא כפי' רש"י דפירש דבר שבממון תנאו קיים כגון  .אפשר לבטלה

 ניתן למחילה.שאר כסות אבל עונה שהיא של צער לא 

 

 : )ע"פ הירושלמי הנ"ל( וכך כתב גם  בשו"ת הריטב"א סימן קי"ז  

 

עונה דבר שבממון הוא כפי הפירוש הנכון וכפי הירושלמי  לודאפי

  .וכל הנאה שבגוף כדבר שבממון חשוב



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 9 - 

 

 

 ובאגודה בב"ב פרק ז' כתב על פי הירושלמי:  

 

 .לבטלה על ידי ממון ומחשיב עונה דבר שבממון כיון דאפשר

  

כלומר, חיוב דרך ארץ נחשב דבר שבממון כיון שהוא 'הנאה שבגוף'  

שיכולה אשה למחול עליה )ועיין משל"מ פ"ו מאישות הל' י במחלוקת 

שא"א להתנות  'בענין זה ובב"ח אבהע"ז תחילת סימן ס"ט ובשו"ע סעיף ו

יוב ממוני אלא על עונה(. ולשיטה זו הנוסח 'דבר שבממון' אינו דוקא ח

כל הנאת הגוף שיש יכולת למחול עליה )הריטב"א( או שדבר שבממון 

תמורת ממון )כפי  הוא דבר הניתן למחילה ובדרך כלל המחילה הינה

 .ועיין לקמן –העולה מהאגודה( 

 

פי שיטה זו דברי ר' יהודה שבדבר שבממון תנאו קיים )לעיל באות ועל  

 את דבריו כפירוש השני )שם(. לפרשא'( כוללים גם דרך ארץ ויש 

 

 האם חיוב מזונות וכסות הינו חיוב ממוני

 

נקטנו שחיוב מזונות וכסות הינם "תנאי שבממון" שמועיל. לעיל  . ו

ובפשטות הגדרת מזונות וכסות כממון נובעת מכך שהבעל חייב לתת 

לאשתו כסף עבור מזונותיה או כסותה )לעומת עונה שאינה חיוב ממוני 

על פי שיטת רש"י לעיל אות ד'. ועוד יש לעיין ע"פ דברי הרמב"ם  דאיובו

בפרק י"ב מאישות הל' י"ב שאף אם נותן לאשה מזונות חייב לאכול עמה 

מע"ש לע"ש משמע שיש גם חיוב הגוף בדבר ושמא מחילה מועילה גם 

 .לכך, וקצ"ע(

 

 וכך ביאראולם יש הסוברים שאף מזונות )וכסות( אינם חוב של ממון  

 הצפנת פענח בכתובות פרק י"ב מהלכות אישות הלכה י"ג: 

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 10 - 

 

 

 .אך באמת זה תליא אם צריך ליתן הבעל לה לאכול או מזונות

 

ועי"ש בדבריו נפקויות רבות לדינא )והרחיב בכך בצפנת פענח המבואר  

וכך כתב לכתובות בחלק השלמות על הרמב"ם הנ"ל עמ' קצ"א ואילך( 

 בקובץ שיעורים לכתובות אות ר"כ: 

 

דכיון שכבר אכלה שוב אינה צריכה למזונות דתרי כריסי לית לה, 

ולא אמרינן כבר נתחייב הבעל בדמי מזונותיה משום דאינו חוב 

 .ממון, אלא חיוב לזונה בשעה שהיא צריכה וכמו בריפוי

 

שהיא צריכה לקבל  קום לומר שמזונות הינם חיוב ממונילולי דבריו היה מ 

 לו הקובץ שיעורים נוקט שכלל לא נחשב חיוב ממוני. יממנו וא

 

והחזו"א בב"ק סימן כ"ב ס"ק כ"ח )בביאור שיטת רבנו אליהו בתוס'  

סג. ד"ה "באומר" שאדם חייב להשכיר עצמו עבור מזונות בכתובות 

 אשתו( כתב:

 

ונות דמחויב להשכיר עצמו בשביל מזונות אשתו, נראה דדוקא למז

אשתו דשיעבוד אישות אפשר דישנו גם בגופו כמו עונתה ה"נ חייב 

 .בשארה וכסותה

 

שחיוב מזונות )וכסות( אינו חיוב ממוני, מה היא כוונת רבי  על פי דרך זו .ז

יהודה )עיל אות א'( שהמתנה על מנת שאין לו חיוב מזונות וכסות תנאו 

 שבממון ?  קיים כיון שהוא 'דבר שבממון' והרי אין זה דבר

 

' שעונה אינה חיוב באות היתכן שמכאן ראיה לשיטות שהובאו לעיל  

ממון ואע"פ כן נחשבת דבר שבממון כיון שניתנת למחילה )וע"ש עוד( 

שהאשה יכולה למחול לבעל שאינם חוב ממוני והוא הדין במזונות וכסות 

 את החיוב.



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 11 - 

 

 

נראה שאין מכאן ראיה מכרעת לשיטות הנ"ל, כיון שיש חילוק  אמנם 

מהותי בין מזונות וכסות לבין חיוב עונה. חיוב מזונות וכסות אף אם אינו 

מוגדר חיוב ממוני, יכול הבעל לצאת ידי חובתו אם יתן לאשה ממון כדי 

שתקנה לה מזונות או כסות מה שאין כן בעונה שחייב לקיים בגופו 

ך רק מזונות וכסות נחשבים דבר שבממון אבל לא חיוב שעליו ולפיכ

שבהו"א סברא הגמ' ששומר חינם יכול  .)וע"ע בב"מ צד לבצע בגופו

להתנות שלא להתחייב שבועה על פי שיטת ר' יהודה שבדבר שבממון 

שבאה לפטור שבועה בממון או בתנאו קיים, משמע שלמרות שמדובר ב

 ה"ז דבר שבממון(.מהתשלום, 

 

 האם מדובר בתנאי או במחילהלעומת מחילה / מחלוקת ר"מ ור"י תנאי 

 

 לעיל אות א' –)בביאור מחלוקת ר"מ ור"י חידושי הרשב"א כתובות נו.  . ח

 :(ומעין דבריו בקיצור בחידושי הר"ן שם

 

 ור' יהודה דאמר בדבר שבממון תנאו קיים לאו למימרא דסבר...

דמתנה על מה שכתוב בתורה תנאו קיים דהא קיי"ל כל המתנה על 

ודה דאמר בדבר של מה שכתוב בתורה תנאו בטל וקיי"ל נמי כר' יה

  .ממון תנאו קיים

 

קאמר  'דין שאר וכסות'אלא דר' מאיר סבר דעל מנת שאין לך עלי 

וכן באומר על מנת  .וע"כ יש לה עליו דין שאר וכסות דהכתוב חייבו

  .נאה כאומר שאין לך עלי דין אונאהלך עלי או שאין

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 12 - 

 

 

ור' יהודה סבר דלאו דין שאר ודין אונאה קאמר אלא מחילת ממון 

יש כאן כלומר שתמחול לי ממון האונאה שיש לך עלי או שתמחול 

לי ממון השאר והכסות שיש לך עלי וממון ניתן הוא למחילה, והרי 

ילת ממון יש כאן זה כאומר לחבירו קרע את כסותי והפטר דמח

וקיים, אבל אלו אמר לו קרע את כסותי על מנת שאין לך עלי דין 

נזקין תנאו בטל דעל כרחו הכתוב רמא עליה דין נזק, זהו דרכן של 

רבותינו בעלי התוספות ז"ל שכתבו במסכת גיטין )פ"ד א'(, והיינו 

נמי דבממון דוקא תנאו קיים מפני שניתן למחילה אבל דבר שאינו 

מון כגון עונה דצערא דגופא הוא ולא ניתן למחילה אינו מחול של מ

וכ"ש כשהתנה עמה בדבר  ולא התנה עמה אלא להפליגה בדברים

זקוקה ליבם שזו שאינו בידה למחול כגון על מנת שלא תהא 

 ...מקודשת ותנאו בטל

 

הרשב"א עולה שאין מחלוקת מהותית בין ר' מאיר לרבי יהודה  מדברי 

 רשנית'. כלומר:אלא מחלוקת 'פ

 

לכו"ע אם אמר: "הרי את מקודשת על מנת שתמחלי לי מזונות  ❖

 וכסות" תנאו קיים.

לכו"ע אם אמר: "הרי את מקודשת על מנת שלך לך עלי דין מזונות  ❖

 תנאו בטל. –וכסות" 

מחלוקת אם אמר:  "הרי את מקודשת על מנת שאין לך עלי  מזונות  ❖

 או ביטול הדין.לשון זו פירושה מחילה האם  –וכסות" 

 

ומעין ראיה לדברי הרשב"א מדברי הגמ' בב"מ נא. אליבא דרבי יהודה 

עי"ש(  –שדבריו נאמרו במקרה בו "ידעה וקא מחלה" )לעומת אונאה 

  כ(.-משמע שמדובר בדין מחילה ומדברי רב ענן שם )ולקמן אות יט

 

אף כלומר, ברור הדבר שאין לאדם יכולת להתנות על מה שכתוב בתורה  

בדבר שבממון וברור הדבר שזכותו של אדם למחול על זכויות שמגיעות 

 .לו מן התורה. ולכן אם אדם מתנה שלא יחול דין מדיני התורה תנאו בטל



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 13 - 

 

 

אבל אם הוא מתנה עם חבירו שלמרות שתורה זיכתה לו זכות ממונית 

בביאור דברי  הדבר מועיל )ועיין שיטת הראב"ד –חבירו ימחל לו 

הרמב"ם בפרק ד' ממלוה הלכה י"ג שמחילה מועילה לכתחילה אפילו 

 אכמ"ל(.ו , ועיין מ"מ שפירש שרק בדיעבדבריבית

 

עמ' קל"ד שביאר את החילוק בין  'ועיין יד פשוטה פרק ו' מאישות הל' י) 

אדם הנמחל לבין דבר שחייבה בו מחילה בדבר שמטרתו היא טובת ה

 (. הן צדקפיכך אף מחילה לא תפטור את הנותן וכגותורה את הנותן ול

 

החילוק בין מחילה לבין תנאי יש לעיין בו. שהרי התוצאה המתבקשת הן  

בתנאי והן במחילה היא אותה תוצאה )אין מזונות לאשה(, ומדוע יש 

 משמעות כה גדולה לאופן בה נאמרו הדברים ? 

 

אם במחוייבות של אדם במישור המעשי כי  חילוק אינושה יש מקום לומר 

לקבלת עול תורה. איש היודע שיש עליו עול חיוב של מזונות ואשה 

, יכולים להחליט ביניהם שהם יודעים שיודעת שיש לה זכות למזונות

ואע"פ כן היא מוחלת לו. לעומת זאת לצאת נגד דין תורה אין להם שום 

 זכות.

 

ה. מחילה הינה דבר ניתן להציע שקיים הבדל בין תנאי לבין מחילאמנם,  

עיין  -  בעל ערך כספי )אדם יכול לקדש אשה בהנאת מחילה מלוה

קידושין ו:(. אם האשה מוחלת לו את המזונות והכסות הרי שמחילה זו 

'שווה ממון' ויש מקום לומר שנחשב הדבר שהאיש הרוויח ממון )ויחשב 

ו או לו רווח לענין מעשר כספים(. כלומר המזונות או הכסות לא נעלמ

להיפך הם קיימים ונעשתה לגביהם עיסקה שיכולה להיות תמורת  ,נמחקו

תשלום ממשי )כגון, שהבעל ישלם לאשה סכום כלשהו עבור מחילת 

אבל היא בעלת ערך  –המזונות מצידה( או מחילה ללא תמורה ממשית 

)ולדברינו  ן תורה של מזונות או כסות לא בטלכספי כמבואר ונמצא שדי



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 14 - 

 

 

אא"כ נאמר שגם הנאה  תנאי יועיל ומחילה לא תועיל במודר הנאה,

 .(עקיפה שבתנאי ג"כ נחשבת בכלל הנאה שנאסרה בנדר

 

כי אם תנאי  ,אין כאן נתינה של האשה לאיש –ואילו במקרה של 'תנאי'  

בעקבות מזונות נעלם ונמחק ודין ה ביניהם שאין לו משמעות ממונית

בביאור שיטת רש"י ובאות יט לגבי  ' ובאות יגועיין לקמן אות י .התנאי

 קבלת פסולים.

 

 האם תנאי מועיל  –מחלוקת ר' מאיר ור' יהודה 

 

מחלוקת ר"מ ור' יהודה על פי שיטת את הקצות בסימן ר"ט ס"ק י"א ביאר  .ט

 הרמב"ן )בחידושיו לב"ב דף קנו:(: 

 

דגבי ממון אפילו באומר על מנת שאין לך עלי דין, נמי מהני, וכן 

להדיא מלשון רש"י ריש פרק הכותב )כתובות פד, א ד"ה על משמע 

מנת( גבי על מנת שאין לך עלי אונאה, על מנת שאין לך עלי דין 

 אונאה ע"ש. 

 

וכן משמע מדברי הרמב"ן בחידושיו פרק יש נוחלין דף קכ"ו )ע"ב 

סוד"ה הרי( ע"ש ז"ל, ור' מאיר סבר על מנת שאין לך עלי לאו כלום 

לו, ולאו כל כמיניה שלא יתחייב לו, ור' יהודה  הוא אא"כ ימחול

סבר בידו לומר לו שלא יתחייב לו, שהרי מוחל ובדבר של ממון יכול 

הוא למחול, שלא אמרה תורה שיתחייב אלא ברצונו של זה, אבל 

בדבר שאינו של ממון לא שהרי הן עיקר נישואין של תורה ואינו 

 לחצאין עכ"ל.

 

שלא יתחייב נמי מהני ליה, ומשום  ונראה מדבריו דאפילו מתנה

אין רצונו בחיובו ליכא  דהתורה לא חייבתו אלא ברצונו של זה ואם

 ...חיוב כלל

 



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 15 - 

 

 

 דה ברור הדבר שאשה יכולה למחול עללומר הן לר' מאיר והן לר' יהוכ 

מזונות וכסות כפי שיכול אדם למחול על כל זכות ממונית שיש לו. 

גם למחילה יש אפשרות לעשות זאת  המחלוקת היא האם כיון שיש זכות

לשיטת ר' מאיר הדבר לא אפשרי ואילו של תנאי ולא בדרך מחילה. בדרך 

 אפשרי. - לר' יהודה

 

 אדםההאם  ,', ההבדל בין מחילה לתנאי הואעל פי דברינו לעיל באות ח .י

 (במחילה)והאם דין התורה קיים  חלו לו נחשב שקיבל הנאה מחבירושמ

לשיטת ר' יהודה כיון שיכול המוחל לתת הנאה לחבירו . (בתנאי) או נעלם

באופן של מחילה, ניתן לעשות זאת גם באופן של תנאי שאין בו מחילה 

והנאת ממון שכיון שתורה גילתה שאין חיוב לקבל את הממון )המזונות 

ול עליהם, אפשרי גם להתנות עליהם, שאם יש יכולת והכסות( וניתן למח

ות שלה )לבקש תמורה עבור מחילה או למחול לאשה ל'סחור' עם הזכוי

 ללא תמורה( ממילא יש לה גם זכות שלא לקבלם מעיקרא.

 

ואילו ר' מאיר סובר שאין ללמוד ממחילה לתנאי. התורה הסכימה  

הצורך במחילה מלמד שיש  , שעצם'למחילה' שאין בה עקירת דין תורה

של החיוב  כאן הבנה של הצדדים שהחיוב קיים ובמחילה יש 'הענקה'

צד שכנגדו והוא אף שווה ממון וחיוב של תורה לא נעלם. לעומת זאת ל

 הדבר אסור לשיטת ר' מאיר. –בתנאי שהחיוב 'נעלם' 

 

 הצעות לביאור המחלוקת  -מחלוקת ר' מאיר ור' יהודה  

 

על פי המבואר לעיל, לשיטת הרשב"א המחלוקת בין ר"מ לר"י אינה  .אי

'( חהדברים האם הוא תנאי או מחילה )אות מהותית אלא בביאור נוסח 

ואילו לשיטת הרמב"ן לשיטת ר' יהודה תנאי מועיל ולר"מ תנאי אינו 

מועיל )אות ט'(. ולקמן נציע הסברים נוספים בביאור המחלוקת על פי 

 שיטת הרמב"ן.



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 16 - 

 

 

ם בדיבורו את ידלא על פי משפטי התנאים )כגון שהקמתנה תנאי ששמי  

תנאו בטל והמעשה קיים. ולכאורה  –לאו להן( או את ה יהמעשה לתנא

אם ידוע שהוא רוצה בקיום הדבר רק מכח התנאי, היה ראוי לומר שגם 

 המעשה כולו בטל ומדוע יתקיים המעשה כנגד רצונו ? 

 

יתכן, שמי שמתנה תנאי שלא על פי דין תורה, יודע הוא את ההלכה שכך  

לא מתנים תנאים וממילא הוא עצמו סתם 'הפליג בדברים' ולא היתה לו 

  כוונה לתנאי כלל אלא לקיום המעשה כמו שהוא.

 

שאף אם תנאי היה יכול להועיל )אפילו לשיטת רבי עוד יתכן לומר  

יהודה( תנאי על מזונות וכסות המוטל על המושג 'קידושין' הינו סתירה 

ה'קידושין' גוברים  -למושג הקידושין וכיון שיש סתירה בדבריו 

)ואכמ"ל בדיני 'סתירות' מתי גובר איזה חלק של דיבורו(. אבל אם 

ין' יתכן שאף רבי יהודה יודה )כגון, אם מעיקרא לא יוזכר הביטוי 'קידוש

פלגש מותרת להדיוט( שהתנאי יועיל כיון שמעיקרא לא נכנס לפרשת 

'קידושין' וכפי שרבי יהודה מודה שאדם יכול לקבל על עצמו חיובים 

הדומים לחיובי שמירה שלא על פי דיני השומרים כמבואר בגמ' בב"מ 

לא הכניס עצמו לפרשת  , כלומרדף צד. "דמעיקרא לא שיעבד נפשיה"

אבל לא על פי שמירה של  –השומרים אף שבפועל קיבל חפץ לשמירה 

בר מותר אף לרבי מאיר )וכפי שכתב בתשובות הרמב"ם מהד' תורה והד

והו"ד גם ביד  תע"א שכאילו לא נעשה שומר, עי"ש בלאו ח"ד סימן

ה ויש לעיין האם במקרה ז .פשוטה פרק ו' מאישות הלכה י' עמ' קל"ו

שהתנה על אחד מדיני שומרים, אין לגביו שאר כללים של דיני שומר 

שחייבה תורה או שרק לענין עליו התנה אינו נחשב שומר ועל פי האמור 

ה מחמת מלאכה תויש לעיין מה דין מ ,נראה שאין עליו דיני שומרים כלל

 (.וכדו' על פי דרך זו

 

ורה גם חידשה דיני עוד יתכן להציע שאחר שתורה לימדה דיני קנין, ת 



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 17 - 

 

 

תנאים. ולולי חידשה תורה את דיני התנאים, היה מקום לומר שקנין הוא 

דבר החלטי ואין אפשרות להתנות עליו. וכאשר התירה תורה תנאים, יש 

ומי שלא עשה )ולהקדים תנאי למעשה וכו'( לעשותם כפי שציוותה תורה 

 ס(.כך, המעשה קיים אף ללא רצונו )ושמא מדובר בסוג של קנ

 

תנאים  יומכאן גם לגבי מי שמתנה על מה שכתוב בתורה. אם ננקוט שדינ 

הם חידוש שחידשה תורה, כיון שאדם נזקק לחידוש התורה כדי להתנות 

וכיון שתורה קבעה חיובי  במסגרת של תורה תנאים, עליו לעשות זאת

וזו היא שיטתו של  –ממון, התנאי לא יחול אף על חיובי ממון של תורה 

 מאיר. ר'

 

אולם רבי יהודה סובר שהטלת תנאים היא דבר שאינו זקוק לחידוש  

התורה ואף שיש צורך במשפטי התנאים של תנאי קודם למעשה וכו' אין 

משפטי התנאים מחדשים את האפשרות להטלת תנאי. וכיון שכך, יכול 

להיתר התורה לתנאי  אי בדבר בממון שהרי הוא לא זקוקאדם להטיל תנ

 א יכול להחילו על כל התחייבות ממונית.זה וממיל

 

שכל מצוה שבין אדם לחבירו יש  אפשרות נוספת לביאור המחלוקת היא  יב.

ודאי גם מצוה בין אדם למקום. ר' מאיר סובר שהמצוה שבין אדם בה 

לחבירו הינה נדבך נוסף על גבי המצוה שבין אדם למקום ולפיכך אין 

שהחלק הממוני אינו משפיע על הבדל בין תנאי שבממון לשאר תנאים 

החלק שבין אדם למקום ודין תנאי שבממון כמו שאר תנאים. ולעומתו 

תלוי רבי יהודה סובר שבמצוה בין אדם לחבירו, החלק שבין אדם למקום 

חלק שבין האדם לחבירו וממילא יש יכולת להתנות בדבר שבממון ב

צוות שבין אדם )ואולי תלוי גם בדיון האם מצוות צריכות כוונה גם במ

 לחבירו(.

 

לדעת רבי יהודה כל חיובי ממון של תורה הם נוכל לומר ש ובאופן דומה 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 18 - 

 

 

ולכן אם המקבל מוחל או אינו לבד בחיובים שמטרתם טובתו של המקבל 

 אותעיין  – ן"יטת הרמבשל אופן של תנאיגם ב) רוצה בהטבה זה מועיל

 כעין מה שאמרו בדרבנן "אי אפשי" בתקנה זו שתיקנו בשבילי.  ,(ט'

 

אמנם היה בכך כדי  ,ואילו לדעת רבי מאיר כשהתורה הטילה חיובי ממון

אבל מעבר לכך היו גם מטרות נוספות כגון  ,לדאוג לטובתו של המקבל

שבין הצודקת לחייב את הנותן לתת או כדי לעצב את מערכת החיובים 

יועיל תנאי סויים בחברה וכו'. למטרות הנוספות לא אישה לאיש באופן מ

 . ול עליהםן זכות למחשלמוחל איכיוון 

 

תנאי קודם  -  / חידושו של רש"י שבממון קיים מתי מודה רבי מאיר שתנאי

 קידושין / ממון שיש בו גם לאו של תורה

 

מ דף צד. נאמר ששומר חינם יכול להתנות להיפטר משבועה ב"במשנה ב יג.

ושואל מתנה לפטור עצמו מלשלם וכדו' ובמסקנת הגמ' מבואר שמשנה 

 טעמים בדברובראשונים נאמרו כמה זו היא אפילו לשיטת ר' מאיר. 

ושיטת רש"י  )ועיין מחנ"א, שומרים כ"א האם מדובר בתנאי או במחילה( 

  בד"ה "אפילו" היא:

 

והאי לאו מתנה על מה שכתוב בתורה הוא אלא שאמר לו אי אפשי 

עד דמשיך להיות שומר שלך אלא בכך, ושומר לא נחית לשמירה 

ולא  ועהפירש על מנת שאין לו עליו שב כבר לבהמה, והאי כי משיך

 .מרין אלא למקצת, ולמה שירד ירדשיעבד נפשיה לירד בתורת שו

ה הרי את מקודשת לי  אבל המקדש את האשה, מכי אמר ל

מתנה על מה  ,וכי אמר לה על מנת שאין ליך עלי .איתקדשה לה

 יסלגמרי תפת לחצאין, וכי תפיס קדושין שכתוב בתורה, דאין אישו

 .והוה מתנה על מה שכתוב בתורה

 

כתב שמדברי רש"י  (דף נד. מדפיו אות כ'על הרי"ף ) בהגהות חו"י 



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 19 - 

 

 

 למדנו:

 

מכאן יצא דבר חידוש ודין חדש, אם התנה הבעל עם אשתו לפני 

שקידשה שלא יהיה לה עליו שאר וכסות ועונה אפילו בעונה תנאו 

 קיים ודוק.

 

שי )רבים הקשו על שיטת רש"י, עיין תוס' כתובות נו: סוד"ה "הרי", חידו 

אינו שולל את הרמב"ן בסוגייתנו ועוד( ומ"מ למדנו מדבריו שרבי מאיר 

רק שהדבר תלוי באופן בו  ,האפשרות של קידושין ללא שאר וכסות

באופן בו  לר' יהודה אין קפידא. ולשיטתו יש לומר שנאמרו הדברים

. ונמצא שהמחלוקת איננה ובכל מקרה הדבר יועיל יאמרו הדברים

לא באופן בו יתנו )ועיין מש"כ לעיל בביאור שיטת להתנות א תבאפשרו

 הרשב"א בסוף אות ח' ובאות י'(.

 

ב"א מבאר באלו מקרים ר' מאיר מודה שניתן להתות תנא ישבממון הריט יד.

ובאלו לא מכלל דבריו נוכל לבאר באילו מקרים נחלקו ר' מאיר ור' 

 יהודה:

 

נמי נימא וא"ת גזרת הכתוב שאין אישות בלא שאר וכסות הכא 

 ?  א שומר שלא יתחייב בדיני שומריםגזרת הכתוב הוא שלא יה

 

והפירוש הנכון בזה בעיני דהא דשומרים לא דמי לאידך דאיתמר 

בהו מתנה על מה שכתוב בתורה, דבכולהו אידך אזהר רחמנא 

בהדיא דבאונאה כתיב אל תונו ובשביעית כתיב לא יגוש ובשאר 

ובאלו רחמנא קפיד בהו, הילכך כל  .וכסות ועונה כתיב לא יגרע

  .כנגד זה מתנה על מה שהקפידה תורהשמתנה 

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 20 - 

 

 

אבל בדיני שומרים לא גלי קרא קפידא ולא אזהר עליה שלא יפטר 

מדיני שומרים אלא שגזר הכתוב על השומרים שמקבלים שמירה 

סתם מה יהא דינם, אבל כל שפירש לגרוע מחיובו ולא נחית להכי 

ל וכשמתנה לגרוע מחיובו או להוסיף אינו מתנה לא קפיד רחמנא כל

 על דין תורה.

 

לשיטת ר' מאיר אין להתנות תנאי שבממון במקום בו התורה  כלומר, 

נקטה לשון איסור )לאו( אבל במקום בו לא נאמר בתורה לשון איסור, 

לשיטת ר' יהודה נראה לומר, מודה ר' לרבי יהודה שניתן להתנות )ו

 יחול רק אם לא היה תנאי מעיקרא(. שהלאו

  

בתוס'  .פטור )ב"ק צב.( -האומר לחבירו קרע כסותי על מנת לפטור   טו.

הרי" דן האם אמירה זו נחשבת מתנה על מה שכתוב בכתובות נו: ד"ה "

בתורה, עי"ש בדבריו. ובתורה לא מפורש האיסור להזיק )ודנו ראשונים 

ועיין קהילות יעקב בתחילת ב"ק(  –ואחרונים האם יש לאו האוסר להזיק 

ונראה, שלשיטת הריטב"א אם אין איסור להזיק אף ר' מאיר יודה לאמור 

 אפשרי להתנות על האמור בתורה.  –במשנה כיון שבמקום בו אין לאו 

 

  ים ופסולים האם נחשבת מתנה על מה שכתוב בתורהקבלת קרוב

 

 :א"שאלות ותשובות סימן קנ ',ראבי"ה חלק א .טז

 

וגם לא ידעתי אם מקבל לקרובים או לפסולים אמאי לא הוה 

כמתנה על מה שכתוב בתורה, דמאי שנא משאר כסות ועונה, דאע"ג 

 .דמדעת שניהם היא

 

בדין 'נאמן עלי אבא' שהוא יסוד הדין לקבלת קרובים ופסולים )סנהדרין  

 כד.( לעדות או לדיינים נאמר במשנה שר' מאיר סובר שיכול לחזור בו.

וא"כ נוכל לתרץ ולומר שר' מאיר לשיטתו שתנאי שבממון אינו מועיל 



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 21 - 

 

 

היא מועילה, ובכך ניישב ולכן הקבלה לא מועילה ורק לשיטת ר' יהודה 

 את קושיית הראבי"ה.

 

אולם מסתבר שהראבי"ה מקשה על פי מסקנת הגמ' )שם, כד:( שאף לרבי  

ה( וקשה כיצד יכול אחר גמר דין אינו יכול לחזור בו )הקבלה מועיל ,מאיר

 לקבל עליו חיוב ממוני )או פטור מלקבל ממון( על פי קרובים או פסולים.

 

להציע שבנאמן עלי אבא, יתכן שבסופו החיוב הכספי היה אמיתי  נראה 

אמת ובגמ' בגיטין פד )לעיל  לים יעידו או יפסקו דיןפסוכיון שאבא או 

 מותר.( הוכח שאם לא ודאי עוקר דין תורה הדבר אות א'

 

ומר שבתנאי שבממון אדם דורש שלא יתכן לחלק בין המקרים ולעוד  

לשלם כסף שהוא חייב בו על פי דין תורה. לעומת זאת בנאמן עלי אבא, 

החיוב יהיה על פיו ולכן אין  –חיוב הממון אינו ישיר אלא אם אבא יאמר 

 בכך קפידא אף לשיטת רבי מאיר. 

 

)ובכך לכאורה עוקר  פסול או קרובולעצם העובדה שמוכן לשמוע בקול 

, אין בכך פגם כיון שאין בכך עשיית דין אלא חיוב או פטור דין תורה(

שאנשים יכולים לקבל על עצמם )ואכמ"ל האם דיינים פסולים שנתקבלו 

 – שלום וכדו'( או שמדובר במצות עשייתלדין מקימים את המצוה לדון 

 ועיין לקמן.

 

( ר' מאיר אוסר להתנות על מה לעיל אות טועל פי שיטת הריטב"א ) .חי

אם קיים לאו מפורש בתורה. ולשיטתו קושיית הראבי"ה  שכתוב בתורה

הינה קושיא חזקה, שהרי תורה אסרה להעמיד עדים ודיינים פסולים או 

 קרובים וא"כ כיצד ניתן להתנות על כך ? 

 

ה מעש אמנם אם ננקוט כדברינו לעיל שקבלת קרובים או פסולים איננה 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 22 - 

 

 

נוכל  –ולא מכח המצווה לדון  של 'דין' אלא קבלה לעשות כדבריהם

ואף נוכל להציע שהראבי"ה נוקט  ליישב אף על פי שיטת הריטב"א.

 שבקבלת פסולים או קרובים מתקיימת המצוה לדון ולכן נשאר בקושיא.

 

קהל יכול לתקן תקנות כתב ש ט"סימן תשכ 'שו"ת הרשב"א חלק אב .יט

שאפשר לומר 'נאמן עלי אבא' )סנהדרין כד( וכן יחיד יכול בממון וכפי 

לקבל עליו עדות של עד אחד שתהיה מקובלת כמו שני עדים )שבועות 

דף מב( אפילו לשיטת ר' מאיר שאין אדם מתנה על מה שכתוב בתורה 

 והטעם הוא: 

 

והפרש בין זה לאומר לאשה על מנת שאין ליך עלי שאר כסות ועונה 

על מנת שאין לך עלי אונאה ואין בזה מקום  ולאומר לחבירו

 אריכות. 

 

ועוד שהצבור יכולין למנות עליהם ב"ד אף על פי שאינו ראוי מדין 

  ..תורה כערכאות בסוריא.

 

)בניגוד לראבי"ה  הרשב"א אינו מבאר מה הוא ה'הפרש' בין הדברים 

 שנותר בקושיא(, ועיין בחילוקים שהצענו לעיל.

 

לשיטת הרשב"א, המחלוקת בין "א לשיטתו. שהרי הרשבש ויתכן להציע

ר' מאיר לרבי יהודה בדין המקדש על מנת שאין לו שאר כסות ועונה הינה 

בפרשנות דבריו האם כוונתו לתנאי )שלא מועיל לכו"ע( או למחילה 

ב"א נוקט שקבלת שויתכן שהר ועיל לכו"ע( וכמבואר לעיל באות ח'.)שמ

מחילה מובהק ולכן אינו חושש קרובים או פסולים מהווה מעשה 

שם ובספר  י הש"ס סנהדרין כד ובעיניים למשפטמלקבלם )וע"ע גליונ

 ל שליט"א עמ' צ"ח(.יאדיני בוררות לרב יגאל אר

 

 



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 23 - 

 

 

 אין לך עלי אונאה

 

 נא:  –גמ' ב"מ דף נא.  כ.

 

על מנת שאין לך עלי אונאה רב אמר יש לו  איתמר האומר לחבירו

  .עליו אונאה ושמואל אמר אין לו עליו אונאה

 

לימא רב דאמר כרבי מאיר ושמואל דאמר כרבי יהודה דתניא 

האומר לאשה הרי את מקודשת לי על מנת שאין לך עלי שאר כסות 

ועונה הרי זו מקודשת ותנאו בטל דברי רבי מאיר רבי יהודה אומר 

  .ממון תנאו קייםבדבר שב

 

אמר לך רב אנא דאמרי אפילו לרבי יהודה עד כאן לא קאמר רבי 

)רש"י:  אבל הכא מי ידע דמחיל, יהודה התם אלא דידעה וקא מחלה

 .דאיכא אונאה, הוא סבור שאין בו אונאה(

 

ושמואל אמר אנא דאמרי אפילו לרבי מאיר עד כאן לא קאמר רבי 

עת התנאי עוקר דברי תורה, בש) מאיר התם אלא דודאי קא עקר

נותן  שהטילה עליו שאר כסות ועונה, וזה עוקר החובה מעליו, ואפילו הוא

שמא ) אבל הכא מי יימר דקא עקר מידי( מתנה בעלמא הוא -לאחר זמן 

 (.לא יהא בו אונאה

 

האומר 'שאין לך עלי אונאה' יש לו אונאה אפילו לרבי יהודה  ,אליבא דרב 

שרבי יהודה אמר את דבריו רק במקרה בו המוחל יודע  )עיין אות א'( כיון

שברור שהוא מוחל אבל במקום בו האדם האמור למחול יכול לסבור 

שאין לו צורך למחול )כי הוא מניח שבאמת אין אונאה( אין משמעות 

 למחילתו. 

 

ובגמ' בכתובות נב: מוכח שמזונות אין להם קיצבה. כלומר הסכום של  

כיון שאי אפשר לדעת מה שיעור המזונות שיתחייב המזונות אינו ידוע 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 24 - 

 

 

בהם האדם במשך כל חייו. ונמצא על פי סוגייתנו, שר' יהודה מתיר תנאי 

שיש בו מחילה על מזונות למרות שלא ידועה קיצבתם אבל אינו מוכן 

 להתיר תנאי שיש בו מחילה על אונאה אם יתכן שכלל אין אונאה בדבר.

 

ונות מעיקרא ידוע שאין ידוע מה הוא הסכום ונראה שהחילוק הוא, שבמז 

ולכן המחילה חלה ולעומת זאת באונאה כיון שיכול לסבור שבאמת אין 

אונאה המחילה לא חלה. ולפי זה אם יוכח שידוע שיש אונאה בדבר 

 לכו"ע יש אפשרות להתנות על דין אונאה. 

 

ח ולשיטת שמואל, הסברא היא ההיפך מדברי רב, דוקא כיון שלא בטו 

זו עצמה הסיבה להיתר, כי יתכן שהתנאי כלל לא עוקר  –שתהיה אונאה 

דבר תורה ובמקרה בו אין ודאות שהתנאי יעקור דבר תורה, אף ר' מאיר 

מודה )ועיין בדברי רבינא לעיל באות א'(. ולשיטתו במקרה בו יוכח שיש 

 אמ משמעות.  ר' מאיר יסבור שאין לתנ –ידיעה שיש אונרה בדבר 

 

ונמצא, שאף שרב ושמואל נקטו שכל אחד מהם יכול לסבור הן כר' מאיר 

למדנו מדבריהם מחלוקת בין ר' מאיר לר' יהודה במקרה  –והן כר' יהודה 

בו ודאי יש אונאה, שלשמואל אליבא דר' מאיר במקרה זה התנאי לא 

יועיל )וע"ע בחידושי יועיל, ואילו לרב אליבא דר' יהודה התנאי 

 ביחס לתנאי בירושה(. הריטב"א כאן

 

 המשך סוגיית הגמ' שם:  .אכ

 

האומר לחבירו על  ,אמר רב ענן לדידי מפרשא לי מיניה דמר שמואל

כדפרישית, דמי יימר ) אין לו עליו אונאה  ,מנת שאין לך עלי אונאה

אם אמר לו בלשון ) הרי יש בו אונאה ,על מנת שאין בו אונאה .(דעקר?

דעל מנת שאין  .נאהאין זה לשון מחילת אונאה אלא לשון תביעת או ,זה

ואם רצה לחזור חוזר  הויומקח טעות נמי  והרי יש בו בו אונאה אמר

 .(לגמרי



 =======================תנאי בדבר שבממוןבס"ד========

 - 25 - 

 

 

 

מלמד שאף לשמואל יש מקרה בו 'יש לו עליו אונאה' והיינו רב ענן  

במקרה בו הוכח שיש שקר בדבר, שהוא אמר שאין כאן אונאה אבל 

כאן אונאה, הרי שהוא רימה את הצד שכנגדו ועל כך אין תנאי באמת יש 

 מועיל לכולי עלמא שרמאות הינה דבר שאין אפשרות להתנות עליו.

 

 האפשרות להתנות בדבר שבממון

 

קיימים מקרים האפשרות להתנות בדבר שבממון )שעל פי המבואר לעיל  .בכ

ורה הלכות מעלה את השאלה, לשם מה כתבה ת (שאף ר' מאיר מודה לכך

ר שתורה כתבה את דבריה להתנות עליהם. ואף שאפשר לומשיש יכולת 

תנה מראש, הדבר מחייב תלמוד שהרי נראה לומר שדיני תורה למי שלא ה

או לא רצו להתנות תנאים  הם מחייבים ולא רק פתרונות לאלו ששכחו

ועיין מו"נ ח"ג מ"ב לגבי  מפורשים )ועיין בדברי הריטב"א לעיל אות יד

 (.ישרותם של דיני ממונות של תורה

 

אם ננקוט שההיתר הוא רק למחילה, הרי שעל פי דברינו לעיל במחילה  

ברינו בביאור שיטת הרשב"א באות דין התורה קיים ומשמעותי )עיין בד

( יש לעיין מדוע יטות שגם תנאי מועיל )עיין אות ט'( אולם על פי השח'

ש 'מעלה' שלא להתנות על דין התירה תורה להתנות על דבריה. והאם י

 תורה או שאין בדבר מעלה או חסרון כלל.

 

לגבי דברי נביאים נאמר בגמ' שפעמים לא מדובר במצוה אלא ב'עצה  

טובה' )עיין ב"ב כח: לגבי 'וכתוב בספר וחתום'( אולם יש לעיין האם גם 

פרשיות שבתורה שיש בהם חיובים הלכתיים נוכל לומר שהם 'עצה 

תורה שאלו הם התנאים העדיפים אבל אם רוצים להתנות טובה' של 

 יכולים להתנות, וצ"ע. 

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 26 - 

 

 

נראה לומר על פי האמור לעיל באות א', קיימים מקרים בהם אדם יכול ו 

גיטך ע"מ להתנות תנאים לעבור על איסורי תורה מפורשים )"ה"ז 

"( וברור שאין זה רצון התורה שתאכל חזיר ותתגרש שתאכלי בשר חזיר

ם התנאי חל גם באופן זה. כלומר, העובדה שתנאי חל אינה מלמדת אול

שכך הוא רצון התורה, כשם שנדרים חלים על דבר מצוה )משנה נדרים 

דור נדר שיבטל מצוה ב, ב'(, אף שודאי שאין רצון התורה שאדם י

ממצוות התורה אבל הבחירה נתונה לאדם אפילו לחטוא חלילה. וכשם 

ובגופו שיקבל מאת הבורא כך יכול האדם  שאדם יכול לחטוא בידיו

 לחטוא באמצעות המצוות שניתנו לו ולידור נדר נגד רצון ה' והנדר יחול.

 

אינו דיון מחודש ביחס לדבר ומכאן, שהאפשרות להתנות תנאי שבממון  

שבממון אלא חלק מדיון כללי על היכולת לפעול בעולמו של הקב"ה נגד 

 רצונו חלילה ונכלל בכך הדיון על דין 'הערמה' וכו'. 

 

להתנות על או לא טוב בהכרח האם טוב אינה מלמדת היכולת להתנות  

 שומרים.מזונות אשתו או טוב ששומר יתנה תנאי שאינו על פי דיני 

שאכן לכתחילה טוב שאדם לא יתנה על חיוב מזונות של אשתו  מסתברו

ותורה לא ) בי שומרים, אף שהדבר אפשרי וחלושומר לא יתנה על חיו

ואכתי  (סגרה דלת זו כדי לאפשר להתנות במקרים בהם יש הגיון בכך

 .למודריך תצ

 

  

   


