
 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 1 - 

 

 

 

 

 

 בתר מחשבתו או בתר מעשיו 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 ועד טוב
 גבעת שמואל

 תשרי תשע"ח /  תשע"ז אלול



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 2 - 

 

 

ר וגיא למדנית לאחספעם בחודש ללבן ת ות לומדים שנפגשוחבור 'ועד טוב' הינן

ובמיפגש המשותף מתלבנים הדברים  בלימודו שלושעמלו עליה כל אחד 

הסוגיא שלפנינו נלמדה בשתי חבורות נפרדות והאמור בפנים במלחמתה של תורה. 

 הינו מפירות הלימוד של שתיהן.

 

הלימוד של סוגיית "בתר מחשבתו או בתר מעשיו" נוגע בשאלות יסוד של היחס 

י איסור על ידי גילוי למפרע בין המעשה ובין הכוונה ובין האפשרות ל"הציל' מיד

 ה להבא( של מעשה מצוה שיבטל את מעשה האיסור.ש)או מעשה שיע

 

 הינה לסוגיית הגמ' במנחות סד. –הפניה לסוגית הגמ' ללא מראה מקום מסוים 

 

 

 בשם חבורת הלומדים

 רפאל שטרן

 

 ת לומדי סוגיא זו:וחבור

 

 הרב אבינדב אבוקרט

 הרב יהושע גב

 הרב יהודה יונגסטר

 הרב איתי ליפשיץ

 הרב אלון מנור

 הרב יצחק קראוס

 הרב עופר שוורץ

 

 

 ליאור אופירהרב 

 הרב דודי ליפשיץ

 הרב נח ליפשיץ

 הרב ישי ספיבק

 הרב רון קליינמן

 

 

 

 



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 3 - 

 

 

 

 :העניינים תוכן

 - 4 - ................................................................................ הקדמה

 - 4 - שחט בשגגה שני קורבנות ביו"ט והתחדשה סיבה להקריב את השני

 - 5 - ............ שחט בהמה שמנה כדי לא להקריב את הכחושה הראשונה

 - 5 - ...נתברר שא"א להקריב את הראשונהשחט שמנה באיסור ולמפרע 

 - 6 - ......... מחלוקת כששמע -לישנא קמא דרב אשי / העלה דג ותינוק  

 - 9 - ....... מחלוקת כשלא שמע -בשיטת רב אשי / העלה דג ותינוק  "דא

 - 10 - ............ האם מותר לכתחילה/   כוונה כפולה )העלה דגים ותינוק(

 - 15 - ......................................... מדוע פטור ? –העלה דגים ותינוק 

 - 16 - ..................... הדמיון בין שחיטת שמנה לבין העלה תינוק ודגים

 - 17 - ................................. שיטת הרמב"ם  / חילוק בין מזיד לשוגג

 - 20 - ............. האם תועיל פעולה חדשה כדי להציל את מעשהו למפרע

 - 24 - ... נספח: ביאור מחלוקת רבה ורבא / הרב יהודה יונגסטר שליט"א



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 4 - 

 

 

 הקדמה

 

במקרה בו מעיקרא עולה שעל פי המבואר בסוגיית הגמ' במנחות דף סד.   א. 

עשה מעשה של חילול יו"ט או שבת כדי לקיים מצוה הדוחה יו"ט אדם 

או שבת  )שחיטת קרבן, הצלה מפקו"נ( אבל מחמת סיבה כלשהי מעשיו 

לא שימשו לקיום המצוה )כגון, שחט בהמה ונשפך דמה, שחט בהמה 

אלא אחר וף לא הציל סולבונמצאה טריפה, חילל שבת להציל מפקו"נ 

 –את המעשה  עשה לחייבו כיון שבשעה בה ( ברור הדבר שאיןהציל

 בהיתר עשה. 

 

אולם במקרה הפוך בו מעיקרא כוונתו היתה למעשה עבירה אבל תוצאת  

 חילוקינאמרו בגמ' כמה מקרים וכמה  –מעשיו שימשה למעשה מצוה 

 וכדלקמן.  –שיטות 

 

 והתחדשה סיבה להקריב את השניביו"ט שני קורבנות בשגגה שחט 

 

להביא להביא שעיר עיזים לחטאת )במדבר כ"ח ט"ו( חובה בראש חודש  ב.

השוחט שחט בשוגג שני שעירים )שטעה שמותר חל בשבת. אם גם אם 

ילו שחיטת הראשון היתה בהיתר ואהקריב שני שעירים של ציבור(, ל

לאחר שחיטת השני אירע מאורע שחיטת השני היתה באיסור. אבל אם 

שנשפך הדם של הקרבן הקרבן השני כגון  'חדש' שבגללו הקריבו את

 הראשון:

 

אמר רבה ואי תימא רבי אמי, חייב על השניה ופטור על הראשונה 

  .)רש"י:.... דבתר שחיטה אזלינן(

  

למרות שבפועל הקריבו את הקרבן השני, אין בכך כדי להכשיר למפרע  

את השחיטה של הקרבן השני )שנעשתה קודם שפיכת הדם ולכן היתה 



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 5 - 

 

 

( ולכן יש לחייבו )חטאת( על שחיטת השני )ועיין מחשבת איסור/באיסור

 ועיין לקמן אות –ין לחשוש לדין מצוה הבאה בעבירה( שפ"א מדוע א

)ועיין שו"ת מנחת יצחק ח"ב סימן י' שדן האם האם קי"ל כך להלכה יח 

  .הסוגיא בתמורה כג. שאומרים לו התכפר באבודה חולקת על סוגייתנו(

 

 מה שמנה כדי לא להקריב את הכחושה הראשונהשחט בה

 

שחוט נה, מצוה לבמקרה בו עמדו בפני השוחט שתי בהמות, כחושה ושמ .ג

 .)שיהא מכובדת יותר לקרבן(את השמנה 

 

אומרים לו שישחט בהמה שמנה  ,אפילו אם שחט כחושהלשיטת רבה  

)מחמת החשיבות של הבאת השמנה(, ואילו לרבי אמי )ע"פ מסקנת 

 '( אין לשחוט בהמה נוספת אחר שהראשונה הכחושה נשחטה.הגמ

 

ולאחר השחיטה של הראשונה  לשיטת רבי אמי, אם שחט את הראשונהו 

ועיין לקמן  – )לשון רש"י "ו"קודם שחיטת שניה נמצא הראשונה כחושה

 ונראה שביאר את סוגיית הגמ' באופן שונהבאות יז בשיטת הרמב"ם 

אסור לשחוט את הבהמה  והעיר ע"כ בלח"מ בפ"ב משגגות הל' ט"ו(

השניה השמנה ואם שחט חייב )ונראה, שאפילו אם לבסוף הקריבו את 

השניה כיון שהיא שמנה, חייב על מעשה השחיטה שהיה 

 . (מחשבת איסור/באיסור

 

 להקריב את הראשונה שא"א שחט שמנה באיסור ולמפרע נתברר

 

ה מותר לכתחילה לשחוט בהמה שמנה כאשר מתברר כנ"ל לשיטת רב .ד

שהראשונה כחושה ואילו לרב אמי אסור. ולשיטת רבה המתיר לשחוט 

מה הדין במקרה  שאל רבינא את רב אשי,אחר שחיטת הכחושה,  שמנה

בו בשעת השחיטה של השניה )השמנה( עוד לא נודע שהראשונה 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 6 - 

 

 

הראשונה כחושה( שהרי לא ידוע )"כחושה" ושחט את השניה שלא כדין 

ולכן  ן"ייבבני מעורק לאחר שחיטת השניה נודע שהראשונה "כחושה 

 :ורבינא מבאר את הספקמעלה היא להקריב את השניה 

 

)רש"י:... לאו דוקא בתר מחשבתו אזלינן וגברא לאיסורא קא מיכון 

)רש"י: ואיגלאי מילתא או דילמא בתר מעשיו אזלינן  דהא שוגג...(

 .1עבד(למפרע דשפיר 

והיינו שלמפרע נתגלה  –ספק הגמ' הוא רק ביחס למקרה זה בפשטות  

ראשונה כחושה שיש תועלת בשחיטתו השניה, שלא היה ידוע לנו שה

. אבל אם הסיבה שבגללה ואז יש מקום לומר שמעשיו יצילו את מחשבתו

ה של ולא מסיב)ה רק לאחר שחיטת השניה יש תועלת ב"מעשיו" נתחדש

החדשים להציל את  מעשיו( לא יועילו היתה ידועה לנו"למפרע" שלא 

שהתבאר לעיל בדין "נשפך והוא חייב וכפי  (שעת השחיטה) מחשבתו

 .אמנם עיין אות יח לקמן (ועיין תוס' ד"ה "ואפילו") לעיל אות ב' –הדם" 

 

 מחלוקת כששמע  -לישנא קמא דרב אשי / העלה דג ותינוק  

 

ונאמרו בגמ' שתי לישנות הנ"ל.  בינארב אשי פושט את ספקו את ר ה. 

בדין צד תינוק  מחלוקת שבין רבה ואבייהבהעמדת בדבריו שתלויות 

 והלישנא הראשונה היא:ודגים. 

                                                   

יתכן להציע שיסוד במחלוקת הוא בביאור דין שוגג. האם החיוב על שוגג הינו על עצם המעשה  1
אף שאין טענה כלפיו שהיה צריך ללמוד או לשים לב כיון שנעשה פכם בעולם )כתינוק שנשבה 

עיין פ"ז משגגות ה"ב, ונראה שאינו  –שעליו להביא חטאת, למרות שאין טענה עליו שלא ידע 
י אין אונס חיצוני של אדם שמאיים עליו וכדו'( או שחיוב שוגג הינו על כך שהיה צד נחשב אנוס כ

פשיעה במעשיו שהיה לו לשים לב או ללמוד )כי שנראה מדביר הרמב"ם בפרק ה' משגגות הל' ו' 
שהיה לו לדקדק ואכמ"ל בישוב הסתרה לכאורה בדברי הרמב"ם(. אם ננקוט שיסוד החיוב הוא  –

מעצם המעשה הרי שיש מקום לחייב מכח "מחשבתו" אבל אם החיוב הוא על פגם שנעשה בעול 
בנידון שלפנינו לא נעשה פכם שהרי עשה בסופו של דבר מעשה מצוה של הצלת תינוק )אף  –

 שהעלה עימו דג(. 
 



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 7 - 

 

 

 

לתרוייהו חייב דבתר דכלומר  :רש"י) 2לאו היינו דרבה ורבאמר ליה, א

דעד כאן לא פטר רבה אלא כיון דשמע שטבע תינוק איכא  ,מחשבה אזלינן

  .(למימר מחשבתו נמי אתינוק הואי

 

דאיתמר שמע שטבע תינוק בים ופרש מצודה להעלות דגים והעלה 

רבא אמר חייב ורבה . 3להעלות דגים והעלה דגים ותינוק .דגים חייב

ועד כאן רבה לא קא פטר אלא כיון דשמע אמרי' נמי  .אמר פטור

 עתיה אתינוק אבל לא שמע לאד

  

התברר  נה מחמת שלבסוףר, אין אפשרות לפטור את שוחט השמכלומ 

, כיון שבשעה ששחט לא ידע שמנהשהיה ראוי מעיקרא לשחוט את ה

מכך ולא היתה לו שום הצדקה למעשיו. אבל במקרה בו היתה הצדקה 

מצוה למעשיו אבל כוונתו היתה לרעה )לצוד דגים( ולבסוף נעשה מעשה 

)ר"ח כאן: "דהא לא איכון אלא לדגים" )דג דגים עם תינוק( רבא מחייב 

( עיין אות יא – ומשמע שמודה שאם היתה לו כוונה כפולה יהיה פטור

שכיון ששמע מחשבתו היא גם על התינוק )ויש לעיין האם ורבא פוטר 

כך הוא אומר או שכך אנו אומדים את דעתו ומה הדין אם יאמר שכלל 

 וון לתינוק(.לא התכ

 

                                                   

 בניחותא. כלומר אין זה המקרה עליו נחלקו רבה ואביי. 2
יש לעיין האם שעת החיוב בצידה הינה השעה בה הדבר הניצוד נלכד במצודה או על פי השעה  3

בה העלה מן המים. והאם יש נפ"מ בדבר לגבי השאלה האם הדג נלכד קודם התינוק או התינוק 
ודאי היתה יחדיו אולם אם שעת החיוב היא שעת  קודם הדג או שניהם נלכדו יחדיו. שהרי ההעלאה

הלכידה במצודה שתחת המים, לכאורה אם מעיקרא נלכד רק דג ורק לאחר מכן תינוק או ההיפך, 
דחיוב יש לחייב שמדובר בזמנים שונים, וצ"ע. ובשו"ת אבני נזר או"ח סימן תט"ז אות ז' כתב: "

עלה המצודה עדיין אין הדגים נצודין. צידה הוא בשעה שמעלה המצודה מים. דכל זמן שלא ה
וכאשר באו למצודה כן יכולין לחזור ולצאת משם רק בשעה שמעלה המצודה. דעל כורחין כן הוא 
שאין הדגים נצודין בבואם למצודה. דאם כן בלאו הכי אין כאן חיוב חטאת שהוא לא צדם. והדגים 

ממש כמו שכתבו התוספות שבת נצודין ממילא בביאתם אלא אם כן באו למצודה בשעת פריסה 
)דף יז ע"ב( בד"ה אין. ואם כן בפורס מצודה ביום מנין יכול לידע זה. אלא ודאי מיירי באופן שכל 
 זמן שהמצודה במים יכולין לברוח. ובהעלאה הוא צודה אותם. הרי דהחיוב הוא בשעת העלאה.

 ן הואיל לנידו"ד(.ששעת הוצאה המצודה היא המחייבת" )ועי"ש מדוע אין סתירה בין די
 .7,11ועיין ליד ציון הערות 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 8 - 

 

 

ויש לעיין האם המחלוקת בין רבה לרבא הינה מחלוקת בהלכה או  

כלומר, האם במקרה מחלוקת ביכולת שלנו לבאר את מעשיו של הדייג. 

בו ברור לנו שכוונתו הן לדגים והן להצלת התינוק אף רבא יודה לפוטרו 

א )וכפי שעולה מדיוק דברי ר"ח לעיל( והמחלוקת היא רק במקרה בו הו

האם אנו יכולים להניח שלמרות שלא אמר  ,אמר שכוונתו לדגים

 שיטת רבא היאשאו  במפורש, ודאי היתה לו כוונה גם להציל את התינוק

יש לחייבו  –שאפילו אם יאמר במפורש שכוונתו הן לדגים והן לתינוק 

כיון שבסופו של דבר התקיימה מחשבתו למעשה האיסור של הצלת 

  ה הזדמנות גם הציל תינוק אינו פוטרתו.והעובדה שבאות הדגים

 

ברור הדבר שאילו שמע והיתה לו כוונה שלשיטת ר"ח( ובעיקר ) ונראה 

. המחלוקת היא האם )ולקמן אות יא( כפולה )לדגים ולתינוק( פטור

  ניתן לומר שהתכוון גם להצלה. ,במקרה בו לא ידועה כוונתו

 

והתכוון לדוג דגים והעלה תינוק  במקרה בו לא שמע מנפילת התינוק ו.

ברור שרבא יחייב )ק"ו ממקרה בו שמע  ר רב אשי שאין מחלוקת.ובס

ואע"פ כן חייב( ואף רבה פטר רק במקרה בו שמע שנפל התינוק וזאת 

מכח הההנחה שכוונתו גם לתינוק כנ"ל אבל אם לא שמע א"א לומר 

אין בכוחו שכוונתו גם לתינוק ולכן חייב אף לרבה. ומעשה ההצלה 

 להציל 'למפרע' מהאיסור.

 

ולפיכך סובר רב אשי שאף במקרה של שחיטת הבהמה השניה קודם  

שנודע שהראשונה כחושה בבני מעיים, אין לפוטרו מכח הטענה שסו"ס 

מעשיו הועילו והקריבו בהמה זו על גבי המזבח, כיון שאין אפשרות 

 ללכת אחר תוצאת מעשיו כאשר מעיקרא מחשבתו היתה לאיסור. 

  

  



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 9 - 

 

 

 

 מחלוקת כשלא שמע -י / העלה דג ותינוק  איכא דאמרי בשיטת רב אש

 

רב אשי, מחלוקתם של רבה ורבא הינה בשיטת "איכא דאמרי" על פי  ז.

 במקרה בו לא שמע שנפל תינוק והתכוון לדוג דגים והעלה תינוק ודגים. 

 

כי מעשה ההצלה שלו יש בכוחו  ,שמע אלדעת רבה פטור למרות של 

)למרות שבפועל נתקיימה "זיל בתר מעשיו" לגבור על מחשבתו לאיסור 

אבל אם הוציא רק דגים חייב אפילו  מחשבתו והוציא דג יחד עם התינוק

ואילו לרבא העובדה שהציל את ( רש"י ד"ה "לאו היינו –במקרה ששמע 

התינוק אין בכוחה לשלול את העובדה שבסופו של דבר התכוון לאיסור 

 בתר מחשבתו"."זיל  ועשה איסור )דג דגים ותינוק(

 

ומכאן שגם במקרה של שחיטת הבהמה השניה בשעת האיסור ולמפרע  

נתברר שהראשונה היתה כחושה בני מעיים ולכן הקריבו את השניה, 

ועיין  – לרבה פטור ולרבא חייב.  –הדבר תלוי במחלוקת רבה ורבא 

 לבין העלאת דג ותינוק. שמנההדמיון בין שחיטת ה בביאור אות טו לקמן

 

על פי ה"איכא דאמרי", רבה פוטר בין שמע שטבע תינוק ובין לא שמע  ח.

ד"זיל בתר מעשיו" )רש"י ד"ה "לאו היינו"(. ואילו רבא מחייב כשלא 

 שמע. 

 

ויש לעיין מה היא שיטתו של רבא במקרה ששמע והתכוון לדוג דגים  

האם נאמר )כפי שנאמר בלישנא הראשונה( שכיון ששמע נוכל לפוטרו 

התכוון להצלה )אות ה'( ומה הדין אם אמר במפורש שמתכוון  שמסתמא

ובגמ' לא נאמר  –לדגים ותינוק האם יהיה פטור ל"איכא דאמרי" 

 במפורש מה הדין.  

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 10 - 

 

 

קודם שנודע שהראשונה  שמנהרב אשי מדמה דין שחיטת השניה ה ט.

כחושה בבני מעיין לדין הניח מצודה ולא שמע שמת תינוק והעלה דגים 

 ז'(, ולמדנו:-)אות ו'ותינוק 

 

לא שמע שטבע תינוק  
והניח מצודה לדוג דגים / 
לא שמע שראשונה 
כחושה בבני מעיין ושחט 
ולמפרע התברר שכחושה 

 והקריבו השניה

שמע שטבע 
תינוק והניח 
מצודה לדוג 

 דגים

שמע שטבע תינוק 
והניח מצודה לדוג 

 דגים עם תינוק

"ק ל
דרב 
 אשי

פוטר רבא  רבה לכו"ע חייב )אות ו'(
 מחייב )אות ה'(

ע"פ ר"ח פטור לכו"ע 
 (.ואות י' )אות ה'

"ד א
דרב 
 אשי

 רבה פוטר 
 רבא מחייב )אות ז'(

 רבה פוטר. 
 שיטת רבא לא נתבררה )אות ח'(

 

 לכתחילה האם מותר/   נה כפולה )העלה דגים ותינוק(כוו

 

על פי המבואר לעיל, דייג שמעיקרא שמע על טביעת התינוק והתכוון  י. 

פטור לכו"ע או לשיטת רבה. ויש  -לדגים ולתינוק והעלה את שניהם  

לעיין בטעם הדבר והרי בסופו של דבר נתקיימה מחשבתו לדוג דגים 

פוטרת  –בשבת וכיצד העובדה שגם התכוון להציל תינוק ולבסוף הצילו 

 סור שעשה.  אותו ממעשה האי

 

או שעדיין  ין האם לרבה הפוטר, פירוש הדבר שפטור ומותרעוד יש לעי 

ברור הדבר שמעיקרא אסור  ,אם ננקוט שיש איסוריש עליו איסור כלשהו. 

לו לכוון לשניהם. וממהלך הסוגיא נראה שפטור לגמרי שהרי החיוב הוא 

שום התורה אין כאן קרבן החטאת והפטור הוא מחטאת, משמע שמן 

הורות נתן כאן איסור דרבנן במפורש )אמנם עיין שו"ת  איסור ולא הוזכר

' שכתב שאף לרבה איסורא איכא כיון וחי בהם, פרק א סימן כ ',חלק ט



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 11 - 

 

 

שהתכוין גם לדגים וא"כ ודאי שאסור לכוון לכתחילה, אולם לא ביאר 

 מה תוקף האיסור לשיטתו(.

 

 :גמ' יומא פד:  יא.

 

וק שנפל לים פורש מצודה ומעלהו והזריז הרי ראה תינ ...תנו רבנן

זה משובח ואין צריך ליטול רשות מבית דין ואף על גב דקא צייד 

  .(אתא לאשמועינן, שאפילו הוא צריך לדבר)רש"י...  כוורי

כדי להשפיל שפת הבור, ויהא נוח )ראה תינוק שנפל לבור עוקר חוליא 

יך ליטול רשות מבית ומעלהו והזריז הרי זה משובח ואין צר( ליכנס

ואף על גב דקא מתקן דרגא )הרא"ש גרס: " דין אף על גב דמתקן דרגא

  (."לחול

שוברה ומוציאו והזריז ( והתינוק נבעת)ראה שננעלה דלת בפני תינוק 

הרי זה משובח ואין צריך ליטול רשות מבית דין ואף על גב דקא 

 -נא: בשיפי נסרים שצריך להם, לישנא אחרי) מיכוין למיתבר בשיפי

ואף ע"ג דקא מתבר לה שיבי וגירסת הרא"ש כאן: " קיסמין להדלקה

 (.שיבי

בכלים של מתכת או של חרס ) מכבין ומפסיקין מפני הדליקה בשבת

והזריז הרי זה  (מלאים מים, ובדליקה שיש בה סכנת נפשות קאמר

משובח ואין צריך ליטול רשות מבית דין ואף על גב דקא ממכיך 

 .4(ציע הגחלים לצלות עליהם לערבמשפיל ומ) מכוכי

                                                   

 צאה ומש"כ ע"כ ברב פעלים או"ח ח"א סימן י"ב. עיין שבת דף צ: לגבי הו 4
ר' יוסי בי ר' בון בשם רב חינא היה צבי רץ כדרכו ונתכוון לנעול הלכה ו': " בת פרק יגשירושלמי וב

בעדו ונעל בעדו ובעד הצבי מותר. ר' יוסי בי ר' בון בשם רב חונה ראה תינוק מבעבע בנהר ונתכוון 
מו מותר. ר' יוסי בי ר' בון בשם רב חונא היה מפקח בגל ונתכוון להעלותו ולהעלות נחיל של דגים ע

" משמע שכוונה כפולה מותרת. ולגבי המקרה להעלות ולהעלות צרור של זהובים עמו מותר
הראשון בו לא מדובר במעשה מצוה והצלה אלא במלאכת הרשות, שיטת הרשב"א היא שאכן מותר 

ל הרי"ף דף לח. מדפיו( תמה עליו כיצד יתכן להתיר אולם הר"ן )חידושי הר"ן שבת קו: ובהר"ן ע
והרי ההיתר הוא רק במקרה בו עשה פעולת מצוה והצלה וביאר שבמקרה של צידת הצבי לא היתה 

 כוונה לצידת הצבי רק שאין עליו חובה לפתוח לאחר שסגר הדלת והתברר לו שהצבי בתוכו. 
בנספח לקמן. והאבני נזר באו"ח סימן קצ"ד  עייןאך מדוע אין כאן פס"ר? ובביאור שיטת הרשב"א, 

דן מדוע צידת צבי באמצעות סגירה דלת אינה גרמא וביאר שכאשר כוונתו רק לצבי ה"ז מלאכת 
מחשבת ומכח זאת חייב עליה )ועיין ב"ק דף ס. לגבי זורה ורוח מסייעתו שרק לגבי שבת נחשב 

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 12 - 

 

 

צאות פעולתו, למעט לתוומכוון  בגמ' לא נאמר במפורש שהמציל זקוק יב.

בתחילת הדברים שאכן הוא זקוק  אולם רש"י ביאר המקרה של הדלת.

לתוצאת מעשיו גם בתחילת הדברים ונראה מדבריו הוא הדין בכל האמור 

נראה ב' מהלכות שבת הלכה י"ז  הרמב"ם בפרקמדברי  אמנם. בסוגייתנו

 : שאין לו כוונה וצורך לתוצאת פעולתו

 

נפל תינוק לבור עוקר חוליה ומעלהו ואף על פי שהוא מתקן בה 

מדרגה בשעת עקירתו, ננעלה דלת בפני תינוק שובר הדלת ומוציאו 

ואף על פי שהוא מפצל אותה כמין עצים שראויין למלאכה שמא 

ה דליקה ויש שם אדם שחוששין שמא יבעת התינוק וימות, נפל

ישרף מכבין אותה להצילו מן האש ואף על פי שהוא כובש דרך 

 .ומתקנה בשעת כיבוי

 

מדברי הרמב"ם נראה, שהמציל מכוון רק להצלה ואין לו כוונה לעשות  

ו שיש בנעשה מעשה תוך כיד ההצלה מעשה שיועיל לו עצמו, אלא 

במפורש שיש לו כוונה לעצמו תועלת. ואף במקרה בו נאמר בגמ' 

ושמא גירסתו בגמ' היתה כגירסת  ם לא ציין לכך.)שבירת הדלת( הרמב"

 הרא"ש שצויינה לעיל שהשמיט את הכוונה בנוסח הגמ' )ועיין רעק"א

שכ"ח על דברי המג"א בס"ק ח' שהעיר על גירסת הרא"ש( או"ח סי' 

 ולשיטתו אסור שתהיה לו כוונה לאיסור.

 

 והלח"מ במקום תמה על כך וביאר: 

 

                                                   

י גרמא, כלומר יש כח במלאכת מעשה כיון שמלאכת מחשבת אסרה תורה אבל לגבי נזיקין הו
מחשבת להחשיב גרמא כמעשה( ולכן כשאין לו כוונה לצוד הצבי, רק לסגור את ביתו לא נאמר דין 

ואם כן ניחא דברי פס"ר. אמנם הרשב"א מתיר אפילו אם יש לו כוונה גם לצוד צבי וביאר: "
פילו במתכוין הוי הרשב"א אפילו במתכוין גם לשמור הצבי. דסבירא לי' להרשב"א דלעולם א

גרמא, רק במתכוין בנעילת הדלת לשמור הצבי לבד. הרי עשה הדלת בסיס אל הצבי והוי כאלו עשה 
". ויל"ע לשיטתו האם ההיתר מעשה בצבי. אבל אם העיקר לשמור חפציו שוב פטור משום גרמא

 הוא רק כאשר מחשבתו היא בעיקר על שמירת ביתו, וצ"ע.



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 13 - 

 

 

ומפני כן  ,נה אסורוונראה דהוא ז"ל סבור דודאי אם עשה כן בכו

ומה שאמר בגמרא  .בשאר החלוקות לא הזכיר בגמרא כונת מעשה

אף על גב דקא מכוין למיתבר וכו' מפרש הוא ז"ל דאינו מכוין לכך 

ממש אלא דמעשיו מוכיחין דדעתו לעשות עצים למלאכה דהרי 

להוציא את התינוק היה די בשבירת הפתח ולא היה צריך לפצל את 

הפתח בפיצולים הרבה כמין עצים דקים לכך הודיענו דאף על פי כן 

מותר אבל בפורש מצודה ועוקר חוליא לא שייך לומר בהם מעשיו 

מוכיחים דאין כאן הוכחת מעשיו שיוכיח בפורש המצודה אם 

תכוין לתקן דרגא ומפני כן לא נתכוין לדגים או בעוקר חוליא אם נ

נה דלא שייך בהם הוכחה במעשיו דהכא והזכירו בהם בגמרא כו

 .וזהו שכתב רבינו שהוא מפצל אותה וכו'

 

 לגבי מקרה בו היתה לו 'כוונה כפולה' ם חולקיםלשיטתו, רש"י והרמב" 

)וכן ע"פ גירסת הרא"ש  לרש"י מותר ולרמב"ם אסור ר ולאיסור(,ת)להי

אולם צ"ע שהרי בהלכה  (.ועיין אות ה' בשיטת ר"ח – שאסורלעיל יתכן 

פל תינוק והעלה ט"ז שם כתב הרמב"ם שהצד דגים, אפילו לא שמע שנ

ואם במקרה בו היתה לו כוונה אסורה בלבד, הצלת  דגים ותינוק פטור.

התינוק פוטרתו כל שכן כשיש לו כוונה כפולה, ושמא לכתחילה אסורה 

מסתבר שהוא איסור דרבנן( אבל לאחר יסור כוונה כפולה )ואם יש א

 מעשה פטור.

 

או שנאמר לאידך גיסא, הרמב"ם לא ראה צורך לפרט שמותר אף שיש לו  

כוונה למעשה האסור, כיון שברור הדבר שהדבר מותר מק"ו מהלכה ט"ז, 

וצ"ע )ולשיטת המתירים יש מקום לומר שמותר אפילו היה יכול לעשות 

לטובתו ובחר בדרך בה יש תוצאה לטבותו ג"כ  בדרך בה לא תהיה תוצאה

הדבר מותר, אולם יש לעיין האם גם מותר אם באופן שבו יש תוצאה 

שרוצה בה יש ריבוי פעולות אסורות ג"כ מותר או שכיון שהיה יכול 

 באופן אחר שבמיעוט פעולות יש לאסור ולכאורה כך נראה מסברא(.

 

מ עצמו "ע"פ הלחצ"ע שהרי   -לגבי הדלת של הלח"מ )ובעיקר ביאורו  



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 14 - 

 

 

נחת יצחק חלק ה' סימן ל"ו וכך תמה עליו בשו"ת מ –הוכח שכוונתו לכך 

. ועוד משמע מדבריו שהוא עושה מעשה מיוחד לפיצול הדלת אף אות ז'

ויש לעיין האם היתר הוא גם אם  .שהיה יכול באופן אחר ואע"פ כן מותר

ן אחר, ועיין מחצית בפיצול עשה יותר איסורים מאשר היה עושה באופ

השקל שכ"ח ס"ק ח' שאם היה יכול לשבור בקרדום ופיצל, חייב והעיר 

 על כך במנחת יצחק הנ"ל(.

 

אמנם הר"ן בפירושו על הרי"ף לשבת דף לח. מדפי הרי"ף כתב )וכן  

 בחידושיו לשבת קו: ועיין גם בחידושיו לדף מ.( במפורש:

 

( והטעם מפני :)דף פדרו בגמרא דילן במס' יומא וכיוצא בזה אמ

שהוא מלאכת מצוה וחובה היא עליו לפיכך אף על פי שהוא מתכוין 

עם אותה מלאכה למלאכה אחרת שהיא אסורה בשבת התירו 

 חכמים כדי שלא ימנע בשום ענין מפקוח נפש המוטלת חובה עליו

 

ה נוספת ונראה בביאור דבריו, שהיה מקום שחכמים יאסרו אם יש לו כוונ 

הוא מכוון והותירו דין תורה על כנו ואף ש בל חכמים לא אסרולעצמו, א

 גם לאיסור, הדבר מותר(, כדי שלא ימנע בפקו"נ.

 

נמצא שעל פי רש"י והר"ן אם מכוון למלאכה אסורה יחד עם מלאכת  יג.

 סד. בסוגיא במנחות (כו"עלהמצוה, הדבר מותר. וכך היא שיטת רבה )או 

ותינוק והעלה דגים ותינוק שפטור כאשר היתה לו כוונה לדוג דגים 

)ומותר(. אולם לשיטת הלח"מ בביאור הרמב"ם )ושמא זו גם שיטת 

רבה ש ם יש לו 'כוונה כפולה' הדבר אסור. ולמדנו לשיטתוהרא"ש( א

וקצת תימא שרבה יחלוק על על הברייתא במסכת יומא )המתיר חולק 

 ברייתא(.

  



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 15 - 

 

 

 מדוע פטור ?  –העלה דגים ותינוק 

 

פוטרו )ומחלוקת בין  לצוד דגים והעלה דגים ותינוק, רבהכוונתו כאשר  יד.

הלישנות של רב אשי האם אפילו לא שמע שנפל תינוק(. יש לעיין מדוע 

 העלאת התינוק פוטרתו והלא סוף סוף הוא העלה )גם( דג במצודתו

 ? לעשות מעשה איסור ונתקיימה )גם( מחשבתו 

 

ש אפשרות לנתק ר מעשיו" סובר שישיש ללכת "אח שנוקט שרבה מסתבר 

לבין תוצאת מעשיו וכיון שתוצאה של העלאה 'דג  בין כוונתו המקורית

הרי שאם העלה מצודה מן הים בלא כוונת צידה ותינוק' אין בה איסור, 

היתה לו כוונה 'שלילית' יש ודאי שפוטר אפילו אם העלה דג, כך גם אם 

אפשרות להתעלם מכוונתו השלילית ולהביט רק אחר מעשיו ויש לבאר 

)ובמיוחד אם נאמר שפטור אפילו אם לא שמע שנפל תינוק טעם הדבר את 

 לים(.

 

ו רוצה לקיים מצוה )עיין רמב"ם יתכן להציע שאנו נוקטים שכל אדם בליב 

ת גט בכפיה למי שהדין מחייבו פ"ב מהלכות גירושין הלכה כ' לגבי נתינ

 ( ולכן אם העלה תינוק אנו אומרים שבודאי היה בלבו להעלות תינוק. בכך

 

אמנם סברא זו מחודשת, כיון שכאשר חידש הרמב"ם שאף אדם שנתן גט  

מחמת כפיה בליבו הוא רוצה לעשות מצוה, כל זה כשידע שהוא עומד 

שהוא  כלל לא ידע לתת גט, אבל בנידון שלפנינו בשעת המעשה הוא

 הוא לומר שלמפרע התכוון לטובה.עושה מעשה הצלה וחידוש 

 

עוד ניתן להציע, שכיון שמדובר במעשה אחד של העלאה מהים, מעשה  

וכשם שאם העלה כמה דגים חייב רק על צידה  ון רק כמעשה אחד.זה ניד

אחת, ואם העלה דג ועוד דבר שאין במינו ניצוד, ההתייחסות היא רק 

גם אם עושה מעשה חיובי של הצלה ר שבמינו ניצוד וחייב עליו, כך לדב



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 16 - 

 

 

ון אותו רק על מעשה אחד הדג, יש בכוחנו לדצידת העבירה של  יחד עם

וממילא פטור על מעשה הצידה,  על מעשה ההצלהשיש לדונו  וסובר רבה

אולם עדיין יש לברר מדוע לא נוכל לומר שאמנם מדובר במעשה אחד, 

 ה על הצלת הנפש.ומשמעויות ויתחייב על הדג ויזכה במצ אבל יש לו שתי

 

שחייב אם התכוון לדג למרות שהעלה תינוק  לשיטת רבאונראה להציע,  

בנפרד ומחשבתו נתקיימה  ל פעולהכעם הדג, טעמו הוא שיש להביט על 

סובר, שכיון שהעלה גם תינוק,  רבהויש לחייבו על כך. אולם  ביחס לדג

יימה מחשבתו )שהיתה רק לדוג דג( ולכן יש להתעלם נוכל לומר שלא נתק

ופטור  –ממחשבתו ולהביט רק עליו מעשיו, שעשה בהם מעשה הצלה 

 על צידת הדג.

 

 לבין העלה תינוק ודגים שמנה הדמיון בין שחיטת

 

שלמפרע נתברר  שמנהעל פי המבואר בגמ', רב אשי מדמה בין שחיטה ה .טו

( לבין מי שהיתה כחושה בבני מעייןכי הראשונה היתה שהיה בה צורך )

 לו כוונה לצוד דגים ולבסוף העלה תינוק ודגים. 

 

ונראה שיש חידוש בכך שאנו מדמים בין המקרים, כיון שבנידון של  

שחיטת הבהמה השניה בסופו של דבר התברר למפרע שהיה נכון לשחוט 

 אותה והשחיטה היא מעשה היתר גמור, אבל בנידון של הדגים, בסופו

 באותה פעולה גם עשה מעשה איסור. של דבר אף שהציל תינוק, 

 

רבה שפוטר במקרה של הדגים )למרות שיש צד איסור( ודאי ולשיטת  

 שיפטור במקרה של השחיטה )שיש בה רק היתר(. 

 

בביאור רב אשי לשיטת רבא. רבא שמחייב בנידון של הוא החידוש  

 (,ותינוק דגים)עשה איסור עם היתר התכוון לאיסור )דגים( והדגים בו 



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 17 - 

 

 

שלמפרע  גם במקרה של שחיטת הבהמה השניה (לשיטת רב אשי)מחייב 

ולכאורה יש מקום לשאול מנין לרב אשי שרבא   התברר שהיתה מותרת.

יחייב גם במקרה זה והרי בפועל התברר למפרע שעשה רק היתר )ולא 

מודה רבא  מא במקרה זהשו איסור והיתר כמו בנידון של הדגים(

 ?  6'5שפטור

 

שרב אשי סובר, ששיטת רבא היא שכיון שהיתה שעה בה ברור הדבר  

לו הדבר נראה לנו אסור, אין בכח ה"למפרע" לפטור אותו על מעשיו אפי

 היתר גמור. הם אם 

 

קרים מדובר בהיתר שיחול רק ששיטת רבא היא שבשני המיתכן להציע  

ושיטת רבא היא שגילוי למפרע לא מסיר את האיסור. בנידון של  למפרע.

רבא מחייב למרות שהתגלה שעשה מעשה מצוה שהרי אחר הדגים, 

הוצאת המצודה מהמים נתגלה התינוק במצודה יחד עם הדג, אבל פעולת 

ולכן בשעת ההעלאה עשה מעשה  7האיסור היתה בעצם העלאת המצודה

וה ואין לפטור על סמך "למפרע". וכך אסור שלמפרע נתברר שיש בו מצ

)ועיין  גם בנידון של שחיטת השניה, אין לפוטרו מחמת הגילוי למפרע

 . אות יח(

 

 שיטת הרמב"ם  / חילוק בין מזיד לשוגג

 

, לא נתברר האם מדובר שהצידה והשחיטה היו בסוגית הגמ' במנחות טז.

                                                   

השפ"א )מנחות מד. ד"ה "שם לאו"( הקשה לאידך גיסא, כיצד ניתן לדמות בין הצד דגים  5
שמחשבתו לאיסור לבין השוחט את השניה שסבר שמצוה לשחוט אותה )אף ששגג במעשיו 

 שבעשה ששחט לא נודע שהראשונה כחושה בבני מעיין( וא"כ 
ן בברכי יוסף סימן ש"א דין כ"ה אם הניח מצודה לצוד דגים והעלה תינוק מסתבר שפטור ועיי 6

כתב שפטור אבל אסור )ועיין גם בשפ"א שצויין בהערה הקודמת(. אמנם אין מקרה זה דומה לנידון 
של שחיטת השניה. כיון שבמצודה בפועל נתפס תינוק וא"כ לא היתה שעה בה היה מעשה איסור 

 נתברר שהיה צורך בשניה.משא"כ בשחיטה היתה שעה בה היה נראה לנו שעשה איסור ורק למפרע 
 .3עיין הערה  7



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 18 - 

 

 

ובפשטות מדובר ובגמ' נאמר: "לאיסורא  קא מיכוין" במזיד או  בשוגג. 

במזיד. אולם רש"י שם מפרש שאין כוונתו לאיסור אלא מדובר בשוגג 

לאיסורא"(. ויש לעיין האם רש"י בא ללמד שמדובר דוקא בשוגג )ד"ה "

)ורבה פוטר כיון שהיה שוגג ואילו היה מזיד היה מחייב( או שרש"י בא 

ן שוגג ללמד שרבא מחייב אפילו היה שוגג ולא רק במזיד ואין נפ"מ בי

שסוגייתנו היא דוקא בשוגג שהרי סובר ויותר נראה שרש"י  למזיד.

"לאיסורא קא מכוין" רש"י מדגיש שמדובר המפורשת לשון הגמ'  תלמרו

 ועיין בלשון הרמב"ם לקמן.  – בשוגג, אולם אין זה דיוק מוכרח בדבריו. 

 

  רמב"ם פרק ב' משגגות הלכה ט"ו: יז.

 

והיתה  שמנהור אחת כחושה ואחת היו לפניו שתי בהמות של צב

חובת היום באחת בין חטאת בין עולה ושגג ושחט השתים, אם שחט 

פטור מקרבן חטאת ולא עוד  שמנהכחושה בתחלה ואחר כך שחט ה

אבל אם שחט  .ושחוט לכתחלה שמנהומרים לו הבא אלא שא

 .ל התוספתתחילה ואחר כך הכחושה חייב חטאת ע שמנהה

 

טריפה בבני מעיים אף על פי שלא ידע  שמנהנמצאת הראשונה ה

שהיא טריפה בעת ששחט הכחושה ולא לזה נתכוון הואיל ונשחטה 

  .אחרונה כמצותה הרי זה פטור מחטאתה

 

וכן הפורס מצודה להעלות דגים מן הים בשגגה והעלה תינוק עם 

הדגים בין ששמע שטבע תינוק בין שלא שמע הואיל והעלה תינוק 

מחטאת אף על פי שלא היתה כוונתו אלא לצוד מפני הרי זה פטור 

 שהיה שוגג וכן כל כיוצא בזה.

 

ח שהפטור הוא רק במקרה שהיה מדברי הרמב"ם "מפני שהיה שוגג" מוכ 



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 19 - 

 

 

ויש .  8אילו היה מזיד, לא היה ניתן לפוטרו מחמת שבדיעבד הצילשוגג ש

לשיטת לעיין מה טעם החילוק בין מזיד לשוגג, והרי אם יסוד הפטור )

רבא( הוא מחמת שלמפרע נודע שמעשיו נכונים, לכאורה אין לחלק בין 

 .9שוגג למזיד

 

מוכח, שאין אפשרות להתגבר על מחשבת מזיד  מהחילוק בין מזיד לשוגג 

על ידי שלבסוף הוכח שעשה מעשה מצוה, רק אם היה בבחינת 'טועה' 

 א. ל -היה מזיד  ביד המעשה לפוטרו, אבל אם יש כח - )שוגג( 

 

ונראה שטעם הדבר הוא, שכאשר היה מזיד, הרי שהיתה לו כוונה  

וכיון  ה בשעה שסיים את הפעולה כפי שהיא.במעשיו, כוונה שהסתיימ

שהיר הוא עצמו  שהיתה לו כוונה לעבירה, אין אפשרות לבטלה למפרע

רצה לעשות עבירה ומעשהו הסתיים וכוונתו נתקיימה בסיום המעשה 

ת זאת, במקרה בו לא היתה לו כוונה למעשה עבירה . לעומשעשה בידיו

                                                   

שמעתי מהגרש"ז אויערבך זצ"ל, דעבריין המדליק פנס מפני "פרק מ"א ס"ק פ"ט: כתב בשש"כ  8
שמזלזל בש"ק, אם נתברר לו אח"כ שלא הציל כלום, יתכן דחשיב כמחלל שבת, כיון דלא עשה 

למעשה לא הציל כלום, משא"כ שומר שבת ודאי יקבל שכר על  מפני שמותר לעשות כן בשבת וגם
 ודומה לו בבית הלוי בית הלוי שמות פרק ב כה:  ".ההדלקה אף אם נתברר שלא הציל כלום, עכ"ד

והנה טענת אונס לא שייך רק היכא דאם לא היה האונס לא היה עושה אותו דבר והאונס הביאו 
כא דגם אם לא היה האונס היה עושהו הגם דעתה הוא לעשות ואז נחשב כאילו לא עשאו. אבל הי

אנוס בכה"ג לא מקרי אנוס כלל... וכמו בשמירת שבת וכדומה דלפעמים אנוס הוא לעשות מלאכה 
או עבור חולה ר"ל וכדומה מ"מ לא מקרי אונס רק לאותם שהיו שומרים אותו אם לא היה האונס, 

אמנם בית הלוי לא דן על  ".נוס מקרי מחללאבל המחלל שבת כשאינו אנוס, גם במלאכה שהוא א
 .מי שמחלל לצורך פקו"נ

יתכן להציע שאליבא דאמת הרמב"ם אינו מחלק בין שוגג למזיד, אולם כיון שהוא עוסק בהלכות  9
שגגות, הוא דן בדינו של השוגג. ומעין ראיה לדבר מדברי הרמב"ם בפרק ב' מהלכות שבת הל' 

ואין צריך ליטול רשות מבית דין, והמקדים להציל הנפש הרי זה מפקחין פיקוח נפש בשבת ט"ז: "
משובח, כיצד ראה תינוק שנפל לים פורש מצודה ומעלהו ואף על פי שהוא צד הדגים עמו, שמע 
שטבע תינוק בים ופרש מצודה להעלותו והעלה דגים בלבד פטור מכלום, נתכוין להעלות דגים 

". וכאן לא שטבע הואיל והעלה תינוק עם הדגים פטורוהעלה דגים ותינוק פטור אפילו לא שמע 
 חילק הרמב"ם בין שוגג למזיד.

אמנם הצפנת פענח בהלכות שבת כתב שיש לפרש את האמור בהלכות שבת על פי האמור בהלכות 
ס"ז( ובספר אור המועדים -שגגות דהיינו בשגגה. ועיין כלי חמדה פרשת ויחי אות ג' )ובעמ' ס"ו

גולדברג שליט"א, מהדורה מורחבת, תשס"ב( שיעור כ"א עמ' רל"ז בביאור שיטת )משיעורי הגרז"נ 
 האו"ז. באמרי בינה דיני יו"ט סימן ג'.

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 20 - 

 

 

לוי תיכול להיות אינו מסתיים בסוף הפעולה בידים ון לומר שהמעשה כית

יתה בו תועלת, ניתן פוטרו למפרע )ועיין לקמן בסוף ועומד ואם לבסוף ה

 .10אות יט(

 

 כדי להציל את מעשהו למפרעחדשה האם תועיל פעולה 

 

רבא פטר במקרה שלאחר שחיטת השניה נתברר שהראשונה כחושה בבני  יח.

מעיין. כלומר, סיבת ההיתר היתה בעולם עוד קודם שהוא התכוון 

לעבירה )עיין תוס' מנחות סד. ד"ה "אפילו" שכתב: "אם יבוא אליהו 

 (. "שמנהויאמר שהיא כחושה בבני מעיים היה מביא 

 

לצוד דגים והתינוק נפל למים קודם רבא גם פטר במקרה בו כוונתו היתה  

שהעלה את מצודתו  ועשה מעשה מצוה של הצלת התינוק יחד עם מעשה 

יתר הוא הלגבי מקרה זה יש מקום להסתפק האם העבירה של צידת הדג. ו

וכך גם  שמנהע התברר שהיה צורך בכמו בדין שחיטת השמנה שלמפר

במקרה זה נאמר שלמפרע התברר שהיה צורך בהשלכת המצודה או ש

כיון שיש מקום לומר שהאיסור נעשה בפועל לא בשעת הטלת המצודה 

אלא תר מחמת "למפרע" יהא בשעת הוצאת המצודה מהים, אין הלים אל

 .11(מחמת מעשיו עכשיו )ועיין אות טז

 

ומ"מ לא מצאנו שרבא התיר במקרה בו כבר עשה מעשה אסור ואם יעשה  

פקיע ממנו את האיסור. וכגון, מעשה לה ועתה מעשה חדש אחר יוכל אות

אדם שבישל בשבת ולאחר מכן אירע שאדם נעשה חולה שיש בו סכנה 

והוא נתן לו את התבשיל והצילו, האם כיון שבסופו של דבר התבשיל 

                                                   

עיין גם בחוברת  –לגבי האשפרות ש"סיום מעשה" אינו בשעת סיומו המעשי אלא לאחר זמן  10
 שני שבילין )ועד טוב, אייר תשע"ז(, אות ט'.

 .3עיין הערה  11

 



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 21 - 

 

 

או שכיון שהמאורע  12שימש להצלת נפשות לא יתחייב על חילול השבת

ההצלה של החולה אירע כולו לאחר שעת האיסור לא יהיה בכח מעשה 

 . 13לפטור אותו מחיובו

 

עולה מדברי הגמ' במנחות סד. בדין "שחט  כאפשרות השניהובפשטות  

נשפך הדם לאחר שחיטת הראשונה והקריבו ושתי חטאות של ציבור" 

והביא  חייב על השניה )כמבואר לעיל אות ב'ולמרות זאת את השניה 

, אמנם (עי"ש ולגבי מלאכת בורר ראיה זו ברב פעלים ח"א סימן י"ב,

שהרמב"ם שהשמיט דין זה  לח"מ בפרק ב' משגגות הל' ט"ו ביארה

גם במקרה זה  ,)עיין אות ד, יז( מהלכה, נוקט שכיון דקי"ל "בתר מעשיו"

 .14פטור

 

)ואכמ"ל במחלוקת רב חסדא ורבה( וכתב  .אסור לאפות מיום טוב לחול יט.

 :המאירי בפסחים דף מו: 

 

שאינו מכוין לצורך אף על פי שאפשר שיבוא לידי צורך אבל כל 

בכניסת אורחים אין מפקיעין ממלקות העושה דבר הנעשה שלא 

לשום צורך יום טוב משום הואיל והילכך לוקה ובהתראה ואף על 

פי שהתראת ספק היא שמא יכנסו לו אורחים הרי מ"מ התראת 

ת מלאכתו ספק שמה התראה וכשנתברר שלא באו לו אורחים ונעשי

 שלא לצורך יום טוב לוקה

 

ף כן באו אורחים ונזקקו למאכלו וסמדנו מדבריו, שאם אפה באיסור ולבל 

                                                   

ואם תאמר אי אמרינן הואיל א"כ בטלת כל מלאכת : סוד"ה "רבה": "פסחים דף מוועיין תוס  12
". ובעיקר שבת הואיל וראוי לחולה שיש בו סכנה וי"ל כיון דלא שכיח כלל לא אמרינן הואיל

ימודי השם לימוד ר"ג, יבי"א ח"ב או"ח סימן כ"ו אות ז'. וע"ע דף על הדף בפסחים השאלה עיין ל
 מו: .

 ויש מקום גם לדון לגבי נזיקין כה"ג, ואכמ"ל. 13
לשון האבי עזרי בפ"א מהלכות יו"ט הל' ט"ו: "הרי ששיטת הרמב"ם שאף במקרה שהתהווה  14

 אח"כ עוקר האיסור למרע משום דבתר מעשיו אזלינן".



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 22 - 

 

 

האורחים היה מאוחר למעשה  נפטר ממלקות. למרות שבואם של –

)הל' יו"ט פ"א הט"ו ד"ה "ונסתפקתי"( דן אבי עזרי ובהאיסור שלו. 

יום חול האם יוכל אודות אדם שבישל ביו"ט לצורך עכו"ם או לצורך 

, ףוהוסי המאכל בעצמו וציין לדברי המאירי.לתקן האיסור על ידי אכילת 

שלא רק שמותר לו לאכול אלא הוא מחוייב לאכול כדי להינצל מאיסור 

 דאורייתא.

 

 ומעין הדברים כתב במשנ"ב סימן תע"ג ס"ק ל"ב: 

 

ור ולפ"ז אס ...ואסור לאכול הזרוע בלילה דאין אוכלין צלי בלילה

לצלות הזרוע בלילה אלא מבעו"י אם לא שדעתו לאכלו למחר 

באותו היום וע"כ אם שכח וצלאו בלילה יזהר לאכלו מחר בבקר 

 .15כ"כ המ"א

 

ובספר שביתת השבת )מלאכת בורר אות ט'( כתב שמי שברר בכוונה  

להניח לאחר זמן ונמלך ואכל לאלתר אין אכילתו מצילתו מהאיסור 

המקרה ההפוך(, כלומר אי אפשר להציל את האיסור על )ועי"ש גם לגבי 

 ידי פעולה שתיעשה לאחר זמן.

 

שט הסוגיות כדברי בעל שביתת השבת והנה פ ויש לבאר במה נחלקו. 

חלוקים בשאלה בשיטת המאירי והמשנ"ב. ויתכן שהם  והחידוש הוא

האם מעשה מסתיים בשעת סיום המעשה בידים )ולכן אם בשעה שעשה 

                                                   

ועובדא ידענא בעיר מולדתי בזלאטשוב שהי' חולה מסוכן : "ה"שו"ת מהרש"ם חלק ג סימן רכ 15
ובאותו זמן הי' מו"ר הגה"ק מוהר"ש אבד"ק בעלז זצ"ל משובתי ש"ק בבראד והתיר דיין א' לכתוב 
ע"י עכו"ם בש"ק שם החולה ואמו ושלח לבראד והרעיש הגאון מהרש"ק ז"ל ופסל את הדיין 

וכבוד מו"ר הגה"ק הנ"ל נתרעם ג"כ על הכותב ואמר עכשיו אני מחויב להתאמץ  מלהורות עוד
שישיג החולה רפואה שלא יוגרם על ידי חילול ש"ק וכן הי' שנתרפא ובכל כה"ג אין להקל ובפרט 
בדור הזה אין להקל מכמה טעמים ועל כיוצא בזה אמרו שבת הוא מלזעוק וכו' יכולה היא שתרחם 

 ".וכו'
 



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 23 - 

 

 

א היה אסור, אין לפוטרו מחמת מעשה שנתחדש לאחר זמן( המעשה הו

או שמעשה מסתיים בשעה בו מתבררת תוצאת מעשיו אף שסיום המעשה 

בידים היה קודם לכן ולכן גם מעשה שנתחדש לאחר זמן יכול לפטור את 

 .16, וצ"ע)וכנ"ל אות יז( יש לדונו על פי התוצאה הסופיתעושה המעשה ו

  

                                                   

י הֲתַחַת אֱלֹ ם את אחיו: "יוסף מנח 16 ירָאוּ כִּ סֵף אַל תִּ י:  וְאַתֶם חֲשַבְתֶם עָלַי קִּ וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם יוֹּ ים אָנִּ
ת עַם רָב ם הַזֶה לְהַחֲיֹּ בָה לְמַעַן עֲשֹּה כַיוֹּ ים חֲשָבָהּ לְטֹּ (". ויש לעיין כא-בראשית פרק נ, יט) רָעָה אֱלֹהִּ

לטובה אין להענישם או הוא לא ראוי להענישם והדין הוא  האם כוונתו לומר שכיון שהכל נהפך
 אצל אלוקים, ואכמ"ל.



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 24 - 

 

 

 

 / הרב יהודה יונגסטר שליט"א רבה ורבאביאור מחלוקת נספח: 

 

בסוגיא במנחות )סד ע"א( נחלקו אביי ורבא לגבי מי שדג דגים בשבת בשוגג 

פטור. בגמ' מבואר,  –חייב חטאת, ולרבה  –והעלה עם הדגים גם תינוק. לרבא 

שהמחלוקת היא אם הולכים אחר מחשבתו )רבא( או בתר מעשיו )רבה( והדברים 

 צריכים הסבר. 

 

וד מבואר שם, כי מחלוקת זו אם הולכים בתר מחשבתו או מעשיו באה לידי ביטוי ע

במקרה נוסף: אדם שחט קרבן ציבור בשבת, ושגג ושחט קרבן נוסף. בסופו של 

דבר התברר שהבהמה הראשונה לא היתה ראויה לקרבן, כך שמותר היה לשחוט 

שכן בשעה ששחטה  עדיין חייב על השניה, –את השניה. אם הולכים אחר מחשבתו 

אילו היה שואל היה נאמר לו שאסור לשחטה, אך אם הולכים אחר מעשיו, בסופו 

 של דבר מותר היה לשחוט את השניה, ופטור.

 

, לפיו מי שנועל ביתו לשמרו והיה 17את הסברות נבאר בעזרת חידושו של הרשב"א

הגדול ביותר הרי זה מותר. דומה כי הקושי  –שם צבי, והתכוון גם לצוד את הצבי 

בהבנת דברי הרשב"א אינו נובע מן השמחה על צידת הצבי אלא מן העובדה 

שלכאורה לפנינו מקרה של פס"ר. הרשב"א אמנם הבין, שאין כאן פס"ר, שהרי 

 –כיוון ששמח על צידת הצבי הרי שניח"ל, ופשוט שפס"ר דניח"ל  –אילו כך היה 

 אסור מה"ת.

 

ום שיכול היה לנעול את ביתו בלי לצוד את אך מדוע אין כאן פס"ר? כנראה מש

הצבי, שהרי יכול היה לגרשו מן הבית ואח"כ לנעול )וכמו מש"כ רש"י בזבחים צא 

בעניין זילוף יין על גבי האשים בטיפין גסות כשיכול לזלף בטיפין דקות, ואכמ"ל(. 

והטעם: סברת פס"ר עומדת רק כאשר התוצאה האסורה היא מחיר הכרחי לשם 

                                                   

 (.4)עיין הערה  17



 בס"ד=====================בתר מחשבתו או בתר מעשיו

 - 25 - 

 

 

התוצאה המותרת, שאז לא יוכל העושה לטעון שלא פעל את האסורה, שהרי השגת 

ברור שפעל את האסורה כדי להשיג את המותרת. אולם אם יכול להשיג את 

המותרת ללא האסורה, יכול הוא לומר שהאסורה מאליה באה, ולא הוא עשאה, 

 שאין כאן שתי תוצאות הקשורות מהותית זו לזו. 

 

גדרת אך ורק על פי חלק ההיתר שלה, ואף שיש בה תוצאה מעתה י"ל, שפעולה מו

מאליה באה, ואיסור שבת הוא רק  –מה בכך? הרי זו  –אסורה שהוא שמח בה 

לעשות פעולה, ואילו תוצאות הבאות מאליהן, גם אם בדרך כלל הן תוצאות 

 אין כל איסור לשמוח בהן!  –שנובעות מפעולה אסורה 

 

לא היה רוצה לשמור עליו כלל, אלא כל כוונתו היתה אכן, אילו לא היה זה ביתו ו

פשוט שפעולה זו היא פעולה ישירה של צידה, שמחשבתו עושה  –לצוד את הצבי 

את נעילת הדלת לפעולת צידה. אולם כל עוד נעילת הדלת היא לשמירת ביתו, והיא 

פעולה שהיה עושה אותה גם ללא הצבי, מחשבתו זו מגדירה את הפעולה כפעולת 

 אינה מלאכת שבת.  –יתר, ושמחת הלב על זכייתו בצבי ה

 

עתה תבואר הסוגיא: ראשית נאמר לפי הסברא הנ"ל, שהפורש רשת כדי להעלות 

פשיטא שאין כל איסור  –תינוק והעלה עמו דגים, אף שהוא שמח מאד בדגים 

בדבר, שהרי פעולת הפרישה היא אותה פעולה בדיוק שהיה עושה גם אילו לא היו 

מה בכך? זו תוצאה שלא הוא  –דגים כלל, ומה שהוא שמח שעלו לו דגים שם 

עשאה אלא ממילא באה, ואין כל איסור לשמוח בתוצאות כאלה. אלה למעשה 

דברי הגמ' ביומא )פד ע"ב(, המתירה לעשות פעולת הצלה גם באופן שתבוא 

ה מאותה פעולה עצמה גם תועלת אחרת )הוצאת תינוק מן הבור באופן שהחפיר

נעשית בצורה מסודרת היוצרת דרגא ; שבירת הדלת בפני התינוק כשעושה כן 

בשבירה מסודרת שתאפשר שימוש בעצים לאחר מכן(. כלומר: כשעושה פעולה 

שהיא כשלעצמה מותרת, ואפשר היה לעשותה ללא התוצאה האסורה, והמטרה 

וצאה המותרת היא עיקר מחשבתו, מחשבתו זו מגדירה את הפעולה כהיתר, והת

 האסורה נחשבת כבאה מאליה, שלא הוא עשאה. 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 26 - 

 

 

 

: לעיל אות יא( -)פד:  המקרים במנחות )סד ע"א( הם תמונת ראי של הסוגיא ביומא

כוונתו היא לבצע פעולה אסורה, שאפשר היה לעשותה ללא התוצאה הרצויה של 

הצלת התינוק, ולפי הסברא דלעיל יש לומר, שמחשבת האיסור היא שמגדירה את 

הפעולה, והוצאת התינוק נחשבת כבאה מאליה ולא הוא עשאה. לפי סברא זו ברור 

ת סברת בתר מחשבתו שחייב חטאת על הדייג, וכך סבור רבא. כך נראה לבאר א

 אזלינן. 

 

חולק. לדעתו, אפשר לקבל את הסברא הזו )סברת הרשב"א( רק כאשר  –רבה 

הפעולה נעשתה מתוך דקדוק, היינו, שההחלטה לפעול נובעת מתוך מחשבה נכונה 

ואמתית. נעילת הבית היא מלאכה מותרת אליבא דאמת, ולכן אנו אומרים 

את שאר התוצאות לכאלה שאינן באות  שמחשבתו מגדירה את הפעולה, והופכת

ממעשהו אלא מאליהן. אולם מי מחשבה שגויה, כגון מחשבתו של זה שפרש שת 

לדוג מתוך שטעה לחשוב שמותר לדוג באותו זמן, מחשבת טעות כזו אינה יכולה 

לא היה פורש את הרשת כלל,  –להעניק שם לפעולה, שהרי אילו היה מדקדק 

, ואין בכוחה של מחשבה חסרה להגדיר את שם ונמצא שמחשבתו היתה חסרה

הפעולה. במקרה כזה, שם הפעולה יוגדר ע"י התוצאות בפועל, שכן אי אפשר לומר 

 עשה מעשה אסור אם בפועל יצא שעשה מעשה מותר.  –שכיוון שלא דקדק 

 

לשחיטת שתי הבהמות: לפי רבא, כיוון ששחט מתוך מחשבה שמותר  –מכאן 

מגדירה את הפעולה כמלאכה בשבת, וגם אם יתברר אח"כ לשחוט, הרי שמחשבתו 

 פעולתו עדיין נחשבת מלאכה, וחייב חטאת.  –שהיה צורך בשחיטה זו 

 

אינה מגדירה פעולה, ולפיכך אי אפשר לומר  –רבה סבור, שמחשבת טעות 

שפעולתו היא מלאכה בשבת כל עוד לא התברר מהן תוצאותיה, שהתוצאות בפועל 

לה המבוססת על מחשבת טעות. לכן, אם בסופו של דבר יתברר הן המגדירות פעו

 אי אפשר לחייבו חטאת.  –שהשחיטה השניה היתה לצורך 

 


