
 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 1 - 

 

 

 

 

 

 הולכין בממון אחר הרובהאם 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 ועד טוב
 גבעת שמואל

 תשע"ח כסלו /מרחשון - קונטרס ח'  



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 2 - 

 

 

ר וגיא למדנית לאחספעם בחודש ללבן ת ות לומדים שנפגשוחבור 'ועד טוב' הינן

ובמיפגש המשותף מתלבנים הדברים  כל אחד בלימודו שלושעמלו עליה 

הסוגיא שלפנינו נלמדה בשתי חבורות נפרדות והאמור בפנים במלחמתה של תורה. 

 הינו מפירות הלימוד של שתיהן.

 

רבים עסקו בסוגיית "אין הולכין בממון אחר הרוב" ואין כוונת החיבור שלפנינו 

אלא להאיר כמה נקודות שעלו בביאור  ,למצות את השיטות הרבות שנאמרו בענין

 הדין ובביאור מחלוקת רב ושמואל לגבי חלותו של כלל זה.

 

 

 בשם חבורת הלומדים

 רפאל שטרן

 

 ת לומדי סוגיא זו:וחבור

 

 הרב יהושע גב

 הרב יהודה יונגסטר

 הרב איתי ליפשיץ

 הרב יצחק קראוס

 הרב עופר שוורץ

 

 

 הרב הראל גורדין

 הרב נח ליפשיץ

 ישי ספיבקהרב 

 הרב רון קליינמן

 

 

 

 

 

 

 

 



 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 3 - 

 

 

 

 :העניינים תוכן

 - 4 - .................. האם הולכים בממון אחר הרוב –מחלוקת רב ושמואל 

 - 5 - ...................... רוב לא מועיל אם לא התעורר ספק ללא טענותיהם

 - 8 - ...................................................... הכח המתנגד רוב בממונות

 - 13 - ..... אין הולכין בממון אחר הרוב כיון שבממון אין משמעות לרוב

 אין הולכים בממון אחר הרוב / הרב נח ליפשיץ

 - 16 - ............................ שיטת הרשב"ם בביאור מחלוקת רב ושמואל

 - 17 - ................................................ רוב חשוב ורוב שאיננו חשוב

 - 18 - .............................................................. רוב שקדם למעשה

 - 19 - .............................................................. שיטת השערי ישר



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 4 - 

 

 

 האם הולכים בממון אחר הרוב –מחלוקת רב ושמואל 

 

 צב: :-גמ' בבא בתרא צב. א.

 

איתמר המוכר שור לחבירו ונמצא נגחן. רב אמר הרי זה מקח טעות 

ה ושמואל אמר יכול לומר לו לשחיטה מכרתיו לך... רב אמר הרי ז

ושמואל אמר לך  .מקח טעות בתר רובא אזלינן ורובא לרדיא זבני

 .1לא –כי אזלינן בתר רובא, באיסורא, בממונא 

 

שהרי ברור סד כספי )ישיר( לאף אחד מהצדדים )במקרה המדובר, אין הפ 

                                                   

כז: בדין כד וחבית ובתוס' שם ד"ה "קמ"ל" ציין לשיטת ר' -עיין גם בסוגיית הגמ' בב"ק כז. 1
יאשיה בסנהדרין דף ג: שדין "זיל בתר רובא" בהכרעה אחר רוב דיינים בדיני ממונות, נלמד בק"ו 

שאני דחשיב מיעוט דידהו כמו שאינו" ונראה שכוונתו לומר  מדיני נפשות וכתב שם: "גבי דיינים
שלמרות שיש דיין בדעת מיעוט, דעתו בטלה ואין כאן מיעוט וכאשר בית הדין מכריע להוציא ממון 
מהנתבע, אין זו הוצאת ממון על פי רוב, אלא אחר שנקבע הרוב בבית הדין, ה"ז זה פסק דין של 

כלל והוצאת הממון היא מכח בית דין ואיננה נזקקת ל"רוב". בית הדין כאילו לא היה בו מיעוט 
והיה מקום לומר באופן אחר, אף בדיינים הוצאת הממון היא מכח "רוב" שיש בכוחו להוציא ממון 
אף לשיטת שמואל, כיון שכנגד הרוב עומדת רק חזרת הממון של הנתבע והמיעוט )מסיבה שלא 

ממון אחר הרוב הינה רק במקרה בו מול הרוביש מיעוט נתבררה( בטל ושיטת שמואל שאין הולכין ב
 וחזקה אבל כאשר אין "מיעוט" החזקה לא תועיל, ונראה יותר כאפשרות הראשונה.

וע"ע תוס' יומא פה. ד"ה "להחזיר" שסייג את שיטת שמואל שאין הולכין בממון אחר הורב, רק 
 במקרה שהמחזיק החזיק ברשות, עי"ש.

 רחא ןוממב ןיכלוה ןיאש לאומש תטישל םאה ןדש "ד"אב" ה"ד .בי ןילוח א"קער ישודיח ןייעו
 :מ"ללהב וא ארבסב אוה ןידה דוסי םאה הלאשב רבדה תא הלתו ןמק אתיאד אבורב םג אוה בורה
בא"ד א"נ אחרי רבים להטות וכו' דמ"ש האי מהאי וכו' עכ"ל רש"י ז"ל. נ"ל דיש לדון הנ"מ לענין "

הא דקי"ל אין הולכין בממון אחר הרוב דאם אמרינן דמסברא אין חילוק בין רובא דאיתא קמן 
: לליתא קמן ממילא בממון בכל ענין אין הולכין אחר הרוב, וזהו נראה דעת התוס' כתובות )דף ט"ו

ד"ה להחזיר לו(, אבל אם נימא דהלל"מ הוא דבאיסור אף ברובא דליתא קמן אזלי' בתר הרוב א"כ 
י"ל דבממון דוקא ברובא דליתא קמן לא אזלי' בתר רובא אבל באיתא קמן אזלי' בתר רוב, וזה נראה 

ה דיני דעת רשב"ם ב"ב )דף צ"ג. ד"ה דהיא גופ' מוחזק וכו'(, ועי' בתוס' סנהדרין )דף ג' ב( ד"
ממונות דנראה כמסתפקים בזה, ויש לתת טעם לזה דאם נימא דהטעם דאין הולכין בממון אחר 
הרוב דאמרי' סמוך מיעוטא לחזקה אף דקי"ל כרבנן דר"מ מ"מ להחמיר אמרו חכמים סמוך מיעוטא 
לחזקה וממילא אין יכולים להוציא ממון, ]ועי' תוס' בב"ק )דף כ"ז ע"ב ד"ה קמ"ל[, וא"כ י"ל 
למ"ש רש"י קידושין )דף פ א( לחלק בין תינוק בצד עיסה דאין סומכין, בין ט' שרצים וא' צפרדע 
דשורפים, דהתם הוי רובא דאיתא קמן, דנראה דברובא דאיתא קמן אפי' להחמיר לא חיישינן לחזקה 

 ."דהא שורפין עליו א"כ ה"ה דברובא דאיתא קמן מוציאין ממון
 
 
 



 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 5 - 

 

 

, המחלוקת היא מי יחזיק (שאם המקח יתבטל, הכסף ששולם ישוב לקונה

מוכח בגמ' שרב סובר שניתן להוציא ממון ור. אמנם בממון ומי יחזיק בש

. שהרי בגמ' בב"ב שם )צב:( 2ממוחזק על פי רוב והשני יפסיד לגמרי

בעל לשלם כתובת בתולה כיון את המבואר שלשיטת רב היה מקום לחייב 

שרוב נשים בתולות נישאות, ורק מהטעם שהיה אמור לצאת קול אילו 

היה מקום לחייב זאת היתה בתולה, יש צורך בעדים. משמע שלולי 

להוציא ממון ולהפסידו לשלם כתובת בתולה על פי רוב, ועי"ש עוד 

 בסוגיא. 

 

דבר שתחת יד אדם שלו )עיין ולכאורה רב אינו מקבל את החזקה שכל  

אבל אין כוחה יפה כנגד הרוב )שהרי  או שהוא מקבל אותהלקמן( 

ל את הכלל וגם אינו מקבמוציאים ממון מחזקתו של אדם על פי רוב( 

, אלא 3עדיםפירושה ראיה שש"המוציא מחבירו עליו הראיה" )ב"ק מו:( 

יא מחבירו בלא ראיה ורק בכח הרוב )אא"כ נאמר להוצ לסובר שאדם יכו

 והוא נחשב ראיה טובה, וצ"ע(. –שהוא מפרש שראיה פירושה 'רוב' 

 

 רוב לא מועיל אם לא התעורר ספק ללא טענותיהם 

 

מבואר  ,לך למדינת הים ועמדה )מעצמה( ונישאתהו הקטנה שקידשה אבי ב.

 : בגמ' בקידושין מה:

 

 ה רב שאם מתה אינו יורשה., ומודאמר רב שמואל בר רב יצחק

  צֶהדכיון דמספקא לן אם מתר)רש"י: אוקי ממונא בחזקת מריה 

 .(בחופה או לאו אוקימנא ממונא בחזקת מריה

 

                                                   

ואף למ"ד דאזלינן בתר רובא לדון גם בממון הוא רק רוב סימן ס"ה: "א ח"שו"ת אג"מ יו"ד  2
שבגוף הדבר שלא תלוי בסברות ובהבנות ולא שייך שיתחלף דעתו מכפי שהוא עתה או שלא יהיה 

 ".כדעת אחרים
 .םידע ונייהו – היאר וב ןיאש םוקמב קר העובשב רטפנ רמושש .גפ ףד מ"ב םג ןייע 3



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 6 - 

 

 

 וכתב שם הרא"ש בפ"ב סימן ח':   

 

היינו מפרשים לפי שרוב פעמים אין האב מוחה מסתמא דניחא ואם 

הילכך אכלה  ,ליה לאב בנישואיה כיון דכבר נתקדשה לדעתו

בתרומה דאזלינן בתר רובא ובממונא הוא דלא אזלינן בתר רובא 

אבל אי אפשר לומר כן דהא רב הוא  ,ואז היה מותר אפי' ליטמא לה

 .כין בממון אחר הרוב( דהול:דאמר בריש המוכר פירות )דף צב

 

כלומר, הכרחי לומר שאין רוב המוכיח שרוב הפעמים אין האב מוחה  

, שאילו היה רוב שכזה, היה רב סובר 4בבתו מלהינשא אחר קידושיה

כיון  – יש ללכת בממון אחר הרובשיטתו ש יפ לע התוא שבעלה יורש

 שיש כח ברוב להוציא ממון.

 

את שמעון לדין בטענה שחפץ  ש לעיין לשיטת רב, האם ראובן שיתבעוי 

שביד שמעון הוא שלו ויוכיח שרוב החפצים מסוג זה הינם בבעלותו, 

ומדובר בחפץ שאינו עשוי להשאיל ולהשכיר ושמעון אינו מוחזק כגנב, 

ושמעון יטען שקנה חפץ זה מראובן או מאדם אחר, האם טענתו תתקבל 

 והרי הרוב הינו לטובת ראובן ?  –לשיטת רב 

 

מר שרוב התלוי במעשה או בהנהגת בני אדם, אינו נחשב רוב, אין אם נא 

כיצד יוכל  –, אולם אם נאמר שרוב מועיל 5משמעות לרוב שלטובת ראובן

לכתוב מטלטלין בעדים או שמעון להוכיח את בעלותו, האם חובה לקנות 

 שטר ראיה שאם לא כן יוכל ראובן להוציא ממנו מכח הרוב ? 

 

                                                   

ולכאורה תמוה, האם אין רוב שאומר שרוב המתקדשות הם גם נישאות לזה שקידשן ? וצ"ע, ועיין  4
 .פני יהושע כאן

אמנם גם המיעוט תלוי במעשה. ועיין רשב"א חולין יב. ד"ה "ומיהו" שאם הן הרוב והן המיעוט  5
אזלינן בתר הרוב. ועיין שו"ת עוגת אליהו סימן י"א, דת ודין חלק השו"ת סימן  –תלויים במעשה 

 ז'.



 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 7 - 

 

 

שאף לשיטת רב יש מקרים בהם אין  ד"ה "המניח" כתבתוס' בב"ק כז. ו 

 לכין בממון אחר הרוב:וה

 

ואומר ר"ת דאפילו רב דאמר... הולכין בממון אחר הרוב, גבי 

המוכר שור לחבירו ונמצא נגחן, הכא מודה שיכול המוחזק לומר 

למוציא, אע"פ שהרוב מסייעך, לא תוציא ממני ממון דקים לי 

, אבל בנמצא נגחן לא מצי מוכר למימר בנפשאי שאני מן המיעוט

 .6קים לי בנפשך שאתה מן המיעוט

 

נו, יוכל הנתבע לומר ש"קים לי בנפשאי" תומכאן, שאף בנידון של שאל 

שבבעלותך. אולם  –שאני מהמיעוט שמחזיק חפצים כאלו ולא מהרוב 

ר"ת הם רק  בתחילת פרק ג' בב"ק הוכיח שדברירעק"א בפירושו למשנה 

ע טענת ברי, אבל אם יש לתובע טענת ברי )אף שלנתבע ובלת כאשר אין

ג"כ יש טענת ברי(, סובר רב שיש ללכת אחר הרוב, ושבה קושייתנו 

 למקומה. 

 

ונראה לבאר, רוב יש בכוחו לקבוע כיצד לנהוג, במציאות בה קיימת  

מציאות מסופקת  )כגון, שלא ידוע האם היתה כוונה למכירת כד או חבית,  

או שמכר זרעים וקיים ספק לצורך מה קנאם כמבואר בב"ב  7כז.בב"ק  -

ת צב. וכן שאר המקרים שם(, אבל במקרה בו אין ספק, ברור שאין משמעו

אין מציאות  של תביעת ראובן הנ"לובמקרה לרוב כי אין בו צורך. 

למעט היוצרת ספק ביחס לבעלותו של שמעון על החפץ שברשותו, 

בעלמא )אף שהיא טענת ברי( אין בכוחה ליצר ו'טענה' טענתו של ראובן 

ציא וכח לרוב לה גם הצד שכנגד טוען טענת ברי( וממילא אין שהריספק )

                                                   

לגבי  יש מקום להציע שלא בכל מקרה מדובר באותו סוג של רוב, במחלוקת בתחילת פרק המניח 6
 מכירת כד וחבית, יתכן שמדובר בשאלה מי חייב לפרש את דבריו.

ועיין שו"ת עוגת אליהו סימן י"א  –ושם יש לדון שהרוב אינו תלוי בטבע אלא במנהג בני אדם  7
 ובהפניותיו שם.

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 8 - 

 

 

 .8ממון אף לשיטת רב )ועיין אות ה'(

 

המחלוקת בין רב לשמואל אם הולכין בממון אחר הרוב, הינה במקרה בו  

המציאות יוצרת ספק אף לא הטענות של הצדדים, שלדעת רב יש כח ביד 

אין כח ברוב  –הרוב להכריע אף להוציא ממון ואילו לשיטת שמואל 

 .9הוציא ממון במקרה זה, כיון שאין בכח טענות בעלמא ליצור 'ספק'ל

 

 רוב בממונותלהכח המתנגד 

 

ין תורה. ובגמ' בחולין דף יא. דנה הגמ' הן לגבי רובא דאיתא רוב הינו ד ג.

הגמ' ראיות קמן והן לגבי רובא דליתא קמן ולגבי שניהם מציינת 

ין אחר כלון הוממ. ומכאן ששיטת רב שאף ב10מפסוקים שהרוב מועיל

 בכל התורה כולה הולכים אחר הרוב. הרוב מובנת, כיון ש

 

, יותר בורנראה שיש צד 'קל' יותר לומר שבממון הולכין אחר ה ועוד 

כאשר הולכין אחר  מאשר באיסורין )ונפשות(. והטעם הוא, שבאיסורין

הרוב, יש כח ברוב להפקיע איסור )ביטול איסור ברוב, לא חוששים 

כל צד יש חשש ב(, לעומת זאת בממונות, 11למיעוט שאינו מצוי וכו'

 ידכת בו אחר הרוב כי צדוממילא 'קל' יותר לל ,ביחס לשני איסור גזל

וא"כ קל יותר ללכת ונוכל להתעלם מהם,  בשווה זה נגד זה םידמועהגזל 

 .12םידדצה דחאמ יאדואחר רוב שאינו צריך להתגבר על איסור 

                                                   

אא"כ נאמר שגם המקרה של שור ונמצא נגחן הבסיס של הדיון הוא מכח הטענות, אולם יש מקום  8
 .אתתעמש בשה ירבדב ןמקל ןייעו שהמציאות של רוב השווירם ידועה עוד מקודם.לדחות 

קמן ורובא דליתא קמן. ושמא בנידון  אתדאי אבורעיין גמ' חולין דף יא. שקיימים שני סוגי רוב,  9
 משני סוגי הרוב הללו, וממילא אין מקום לשאלה, וצ"ע. דחאשל שאלתנו א"א לומר שמדובר ב

שמעתתא אות ה', שנוטה לומר שרובא דאיתא  אמנם עיין קובץ ביאורים,  קובץ שמועות על השב 10
 קמן הינו גזרת הכתוב אבל רובא דליתא קמן הינו בירור, ועי"ש עוד.

 עיין רש"י חולין יב. "ד"ה "פסח". 11
סברא מעין זו העלה בספר דת ודין )הרב אליעזר בן ניסים אבן שאנג'י( בחלק התשובות סימן ז'  12

 ו"ת עוגת אליהו סימן יא.ד"ה "ואני" בהקשר שונה, עי"ש וע"ע ש



 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 9 - 

 

 

יתכן שבכך נעוצה מחלוקת רב ושמואל. לשיטת רב יש לעולם ולדברינו  

הצד האיסורי ויש כח לרוב לגבור על איסור וכל יש להביט תחילה על 

לכל צד שנביט יש צד איסור )גזל( שהרוב יכריע. ולעומתו  ושכן במקום ב

שמואל סובר, שבממונות מביטים תחילה על עצם הענין בעין האנושית 

בהתעלם מהאיסור שהוא יהיה תוצאה של ההבטה האנושית, וכיון 

אין  –ש לו כח יותר מהמוציא שההסתכלות האנושית אומרת שהמחזיק י

 .13לרוב כח כנגדו

 

הסובר שאין הולכין בממון אחר עדיין יש לעיין לשיטת שמואל אולם  

ועיין  ,הרותבש בור לכבממנין לו לחדש הסתכלות שונה על ממון הרוב, 

 .14לקמן

  

 תרומת הדשן סימן שמ"ט: ד. 

 

ונראה דהא דקי"ל אין הולכין בממון אחר הרוב היכא דאיכא חזקת 

ממון נגד הרוב, אף על גב דבשאר דוכתא אמרינן רובא וחזקה רובא 

 עדיף, 

                                                   

 בשיטת השערי ישר. 35עיין לקמן בהערה  13
הפוסקים דנו האם שיטת שמואל היא דין תורה או דרבנן. וכפי שכתב בהערות לגינת ורדים כלל  14

 ...ולכין בממון אחר הרוב הוי מדרבנןי רבינו כאן דאליבא דחכמים הא דאין הוהעולה מדברלט: 
וכתב בשו"ת בית שלמה להגר"ש דרימר )יו"ד ח"ב סי' קפ"ז( על דברי רבינו שכן נראה לכאורה 
מדברי התוס' בב"מ )כ: ד"ה איסורא( שמדמים דין זה דאין הולכין בממון אחר הרוב למים שאין 

אך בשו"ת שואל ומשיב )מהדו"ק ח"א סי' קצ"ה( נחלק על  רא מדרבנן.להם סוף שהוא רק חומ
רבינו וס"ל דהוי מן התורה. וכבר כתב כן בתרומת הדשן )סו"ס שמ"ט(, ונתן טעם דאף דבכל מקום 
רובא עדיף מחזקה, שאני חזקת ממון משום דהמוציא מחבירו עליו הראיה ורובא לא מיקרי ראיה. 

ם. ]וכן דעת הרבה אחרונים דמן התורה אין הולכין בממון אחר הרוב וכן מסיק בשו"ת בית שלמה ש
 ".ובשב שמעתתא )שמעתא ד' פרק כ"ד([עיין בשו"ת חתם סופר )אה"ע ח"א סי' צ"ב(  -
 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 10 - 

 

 

 'המוציא מחבירו עליו הראיה'דשאני חזקת ממון דאית בה טעמא 

 .15,16ורובא לא מיקרי ראייה

 

, אולם 17הרוב כלומר, חזקת ממון בפני עצמה לא היה בכוחה לעמוד כנגד 

כיון שהתחדש הדין האומר שאין להוציא ממוחזק ללא 'ראיה'  והיינו 

עדים )ורוב אינו מוגדר כראיה( אין בכח התובע יכולת להוציא מיד 

 המחזיק. 

 

 ועל פי דברינו לעיל, יש לברר מה מקור הכלל "המוציא מחבירו עליו 

שאינו נחשב  ברוב ולא דישהם 'ראיה' להביא עדים  - )חובת(  הראיה", 

 וכיצד יש  לכלל זה את היכולת לגבור על דין רוב שהוא דין תורה.  ראיה.

                                                   

וכתב התה"ד סי' שמ"ט דשאני חזקת : "ד"סימן פ 'שו"ת שואל ומשיב מהדורה רביעאה חלק ג 15
הראיה ורובא לא מקרי ראיה ע"ש וכוונתו דהוא יכול ממון דאית ביה טעמא דהמוציא מחבירו עליו 

 ".לומר אני מן המיעוט ומה ראיה הוא מרובא דעלמא
בתר  נןמשום דאזלי ,בתר רובא נןדהטעם דלא אזלי" ביאור הגר"א חו"מ סימן רל"ב ס"ק ל"א: 16

 ". ויש לעיין האם שיטתו כתה"ד.חזקת הממונא והמע"ה
מפורש בגמ'  וניאש ללכ םייקלגבי מקורה של חזקת ממון )וחזקת מטלטלין( נחלקו הדעות.  17

נאמר שיתכן שיסודה בכלל  םגו)משל"מ פ"א ממלוה הלכה ד'( "חזקה כל דבר שתחת יד אדם שלו" 
וממילא המחזיק הינו מחזיק כדין,  "לאחזוקי איניש בגנבי לא מחזקינןבגמ' בשבועות דף מו: "

וכך כתב באבן האזל פרק ה' מגניבה הלכה י' ד"ה והאחרונים דנו האם מדובר בחזקה המבררת 
"אכן" )וסמך דבריו על דברי הגמ' דלקמן אות ה' 'מאן דכאיב' וכו'( והקדימו בסברא זו הנו"ב 

אך חזקת מה שביד אדם הוא ..".בשו"ת חת"ס אבעה"ז סימן פ' כתב: מהדו"ק אבהע"ז סימן ל"ז. ו
 הקאמר הש"ס דהמוציא מחברו עליו הראי)מו:( אדרבא בב"ק  .א ידעתי לה מקום ושום סבראשלו ל

אלא אין שום  ,מבואר שאיננו חזקה שהוא שלו .כאיבא אזיל לבי אסיא הסברא הוא מאן דכאיב לי
מספקת להוציא מידו  הברורה ואפי' רוב מנגדי' איננו ראי האדם יכול להוציאו מידו אלא בראי

 ההמחזיק טוען שמא ומסופק אם הוא שלו מ"מ צריך אידך להביא ראי לוועוד אפי. הוא דאולי שלו
והכלל לע"ד חזקת ממון איננו חזקה כלל רק ספיקו  .מספקת דמאי חזית להוציא מידי וליתן לזה

עצום כל כך עד שאין אדם יכול להוציא ממנו בלי ראי' ברורה ושוב מצאתי שדרך בזה בספר קונטרס 
-באבהע"ז סימן ל"ט אות כ"ז החמדת שלמה ו ".'ח בסוף ס' קצות החשן ח"א ע"ש אותהספיקות ש

 אין זו חזקה המבררת, עי"ש. ש טקונכ"ט 
ספר מקור מים חיים )הרב יעקב מאיר פאדווא מקארלין(, חלק ב', קונטרס ענף עץ אבות סימן ב' וב

חזקה כל מה שנמצא אצל אדם כו' הוא " ד"ה "אמנם נתתי" ביאר את יסוד החזקה באופן אחר:
לכאורה מלתא בלא טעמא. אך י"ל דהך חזקה באה מצד המשאיל... מסתמא אמרינן אין אדם משאיל 
כליו וגם מטעם שמבואר בש"ע סימן שמ"ב שאין השואל רשאי להשאיל משום דהשני יכול 

רינן הך חזקה שכל מה להבריחם וגם אין דרך בנ"א ליתן פקדונו או עסק ביד חבירו א"כ מש"ה אמ
שנמצא ביד אדם הוא שלו, דמסתמא לא השאיל לו שום אדם, א"כ הך חזקה באה מכח הרוב מחמת 

 ".שבני אדם אינם משאילין להכי איתא הך חזקה...
 



 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 11 - 

 

 

ביסוד הכלל של המוציא מחבירו עליו הראיה, כלומר שאין תובע יכול  ה.

 ,  נחלקו בגמ' בב"ק מו: :)עדים( להוציא ללא 'ראיה'

 

מי בעל דברים 'שנאמר ?  18,19מניין להמוציא מחבירו עליו הראיה

מתקיף לה רב אשי הא למה לי  .20יגיש ראיה אליהם -  'יגש אליהם

 .22,23דכאיב ליה כאיבא אזיל לבי אסיא ,21קרא סברא הוא

                                                   

עיין ירושלמי ב"מ פ"ז תחילת הלכה א' שבמקום מנהג )לגבי זמן שכירות הפועלים( המנהג גובר  18
כן בב"מ דף לט: שעדים פחדו להעיד כנגד גברא אלימא וחייבו את על דין "המוציא מחבירו" ו

הגברא אלימא להביא עדים כנגד הכלל של המוציא מחבירו עליו הראיה )ציין לכך בתורה תמימה 
 משפטים פכ"ד ס"ק ל"ב.

בפשטות הכוונה היא שעל המוציא מוטלת חובת הראיה ולא על המחזיק. אמנם היה מקום לפרש  19
והיינו האם על עדים לבוא בעצמם להעיד או רק בעקבות דרישתו של התובע ועל כך גם אחרת, 

נאמר ש"המוציא מחבירו" הוא זה שצריך לדאוג להביא את עדיו. וכך פסק השו"ע בחו"מ סימן 
)למעט מקרה של אפרושי  וכל מי שיש לו ראיה בעדים, מטפל בהם להביאם לב"דכ"ח סעיף ה': "

עי"ש(" והגר"א שם בס"ק ל"א ציין לסוגייתנו כמקור לדין  –בעצמו מאיסורא שעל העד לבוא 
השו"ע, ונמצא שפירש שהמע"ה פירושו שעל תובע מוטלת החובה להביא את עדיו ואין מצוה על 

 העדים לבוא מעצמם. אמנם מסתבר שהגר"א לא בא להפקיע את הפירוש הפשוט בסוגיא. 
מר שכאן חידשה תורה שיש צורך להביא ראיה, אם מקור דין המע"ה הוא מפסוק, יש מקום לו 20

אפילו במקום שיש רוב, אמנם יש מקום לומר, שבמקום שיש רוב תורה חידשה שרוב יגבר על דין 
 המע"ה.

לגבי תוקפה של סברא, חידש הפנ"י בברכות לה. שמהלשון "למה לי קרא סברא הוא" מוכח  21
שיש צורך בקרא כדי להחיל לדין תוקף שהסברא היא בדרגת דאורייתא, שאל"כ היה מקום לומר 

 .24של דין תורה, ועי"ש ומש"כ על דבריו בצל"ח שם. ועיין הערה 
מ' דתקפו כהן והשתא יש להסתפק בדינא דהממע"ה, למסקנת הגס"ק ו': " קובץ הערות סימן עא 22

מוציאין מידו, וא"כ הוא אצל המוחזק בתורת ודאי שלו ולא בתורת ספק, איזה דין ודאי הוא, אם 
הוא כדין ביטול ברוב, שהדין משתנה ע"י הביטול, וה"נ כן, דאפילו אי קמי שמיא גליא שהוא של 

ורין, דאף ראובן המוציא, מ"מ נעשה של שמעון המוחזק, או דילמא דהוא כמו דין חזקה באיס
" ועי"ש בהרחבה ובקונטרס "תפיסה שהדין הוא בתורת ודאי, מ"מ לא נשתנה הדין בשביל החזקה

 ובעלות", ועד טוב, ניסן תשע"ז.
שנאמר מי בעל דברים. תובע יגיש ראיה אליהם. כלל גדול נתן משה רבינו שטמ"ק ב"ק דף מו: " 23

אפוקי ממונא בדעת מכרעת וברובא אלא עליו השלום לשבעים זקנים ואהרן וחור שלא ידינו שום 
בראיה. סברא הוא דכאיב ליה כאיבא אזיל לבי אסיא לא היה צריך משה להזהירן דפשיטא הוא דלא 
גרע דין אחד ממשפט הרופאים שאין הרופא דן את החולה לפי סברתו לבדו עד שאומר לו החולה 

פלוני ולפי שהוא מראה לו פנים ראשי כבד עלי ובמקום פלוני ומשתנה עלי במקום פלוני למקום 
הוא דן אותו כך התובע צריך להראות לו פנים שתביעתו חזקה וברורה כלומר בעדים. ה"ר יהונתן 

". וקצ"ע שעל פי המובא כאן הוא מבאר את הסברא אבל עדיין נזקק לפסוק. ולולי דבריו היה ז"ל
הוא זה שפונה לרופא, והדבר שדברי רב אשי הם משל. כשם שדבר פשוט הוא שהחולה  מקום לומר,

הינו בבחינת מציאות חיים פשוטה שאינה זקוקה להוכחה, כך גם פשוט שאין אפשר לנהל חברה 
ועיין גם אור המזרח כ' עמ'  תקינה בה תהיה אפשרות להוציא חפצים מהמוחזק בהם ללא ראיות.

 במאמרו של הרב ישראל שציפאנסקי ז"ל. 306
 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 12 - 

 

 

   

מכלל דברי רב אשי עולה, שהסברא אומרת שמי שרוצה להוציא מחבירו  

עליו להביא ראיה וסברא זו איננה זקוקה לפסוק כדי לבסס אותה. אמנם 

רב אשי חזקה רק במקרה בו אין כנגדה דין יש לעיין האם סברתו של 

מפורש של תורה, אבל במקרה בו יש כנגדה דין מפורש של תורה, ובנידון 

 אין כח ביד הסברא לגבור על הרוב, ודברי רב אשי נאמרו ,שלפנינו 'רוב'

במקרה בו לתובע אין 'רוב' לטובתו, וסברא היא שאין להוציא ממנו  רק

רוב לטובת התובע, שמא יודה רב אשי  ללא ראיה, אבל במקרה בו יש

 ?  24שניתן להוציא על סמך הרוב

 

של שמואל יתכן להציע שאכן על פי דין תורה, הרוב מועיל, אבל דינו  

הפקיעו את כח הרוב וחייבו ראיה, אולם הוא תקנת חכמים מיוחדת בה 

אף אם נאמר כן, יש לבאר מה ראו חכמים לתקן תקנה לעקור דין תורה 

 שמלשונו של שמואל לא מוכח שמדובר בתקנה מיוחדת(.)ועוד 

 

ונראה להציע )על פי האמור לעיל באות ב'(, דין תורה הוא שרוב מועיל,  

אולם כל זה רק במקרה בו מעיקרא התעורר ספק שיש צורך להכריע בו, 

)והכח להחליט מה נחשב בכלל 'ספק' מסור לחכמים(. ובמקרה בו אדם 

כח ביד החזקה לגבור על הרוב, אולם כל זאת אם מוחזק בממון, אכן אין 

נוצר ספק, אולם הסברא של "מאן דכאיב ליה כאיבא..." הינה כה חזקה, 

                                                   

. ובפני יהושע שם כתב שאף אם סברא היא בתוקף של דין תורה, וסברא היא 21עיין בהערה  24
שאין להנות מהעולם ללא ברכה ואין לאכול ללא ברכה, במקרה של ספק ברכות אין לומר שחיוב 

מיהו נראה לענ"ד דאפילו ספיקא דאורייתא ויברך. שיש לומר: "הברכה הוא מן התורה, והרי זה 
אם תמצי לומר דסברא זו הוי נמי מדאורייתא אפ"ה אתי שפיר הא דקיי"ל דספק ברכות להקל משום 
דלא שייך להחמיר דכיון דאסור לברך ברכה שאינה צריכה מש"ה ממילא אזלה לה הך סברא ומהאי 

על המזון אינו מברך לפניו דכיון דלא מחייב אלא מסברא טעמא גופא נמי אתי שפיר דבעל קרי 
והוא מונע עצמו משום כבוד השם אינו שייך הך סברא. ועוד דעל המזון מברך מיהו לאחריו אם כן 

". כלומר, הדין דאורייתא הנובע אינו נהנה מן העולם הזה בלא ברכה, כן נראה לי ועדיין צ"ע
. וא"כ גם בנידון שלפנינו, מדוע לא יגבר דין רוב שהוא מסברא, אין לו כח כמו דין תורה מפורש
 דין תורה מפורש על סברתו של רב אשי.

 



 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 13 - 

 

 

עד שכלל לא נוצר ספק במוחזקתו של המחזיק, ולכן אין יכולת ברוב 

 . 25להתגבר עליה, ועל המוציא להביא ראיה בעדים שתוכיח את טענתו

 

, נעוצה בשאלה האם לוקת בין רב ושמואללדברינו, יש מקום לומר שהמח .ו

ביחס למוחזקות רב התעורר ספק ביחס למוחזקות. לשיטת  התעורר ספק

שמואל במקרה יש כח ברוב להכריע את הדין. לעומת זאת לשיטת  ולכן

בו קיימת חזקת ממון, לא התעורר ספק שיש בכוחו להפעיל את ה'רוב' 

 כדי שיבור ויכריע.

 

 בממון אין משמעות לרובשן וכי הרוב אין הולכין בממון אחר

 

ין בממון אחר הרוב כיון שיש דבר המתנגד כלועל פי המבואר לעיל, אין ה ז. 

וכפי שביאר זאת  (לרוב )חזקה, טענת המוציא מחבירו עליו הראיה

 בקוטנרס הספיקות כלל ו' אות ג': 

 

דודאי היכא דליכא חזקת ממון, כגון שאין שום אחד מהן מוחזק, 

שמואל מודה דאזלינן בממונא בתר רובא וכמו שיתבאר לקמן גם 

]כלל ח' סעיף ו'[, ועיקר טעמא דשמואל דאין הולכין בממון אחר 

הרוב הוא משום דסמוך מיעוטא לחזקת ממון והוי ליה פלגא 

 ...ופלגא

 

וב, )לא אין הולכין בממון אחר הראמנם יש מקום לומר באופן אחר,  ח.

, אלא מפני שדין רוב אינו תקף כלל בדיני (המוחזק שכגנדומפאת 

מצאנו שדין רוב תקף בדיינים הנ"ל ממונות, שהרי בגמ' בחולין 

ובאיסורים, אבל לא מצאנו במפורש שגם בממון יועיל רוב, וכיון 

שההסתמכות על הרוב זקוקה למקור בתורה, יש מקום לומר שכיון שלא 

דברים המונות. ומצאנו דין רוב בממון, אין להסתמך על הרוב במ

                                                   

 ועיין גם לקמן בשיטת השב שמעתתא. 25



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 14 - 

 

 

 :"ע"כ"בשו"ת חלקת יואב ח"א חו"מ סימן ט"ו ד"ה  מבוארים

 

 -לי רחמנא ענין רוב בעונש נפשות ומלקות רק לבית דין גדהא ד

שהבית דין ידונו על פי הרוב... אבל הכא דלא מצינו חיוב רק בבית 

ע"כ לא מוכח שיש חיוב על הבעל דבר שיחייב את עצמו על פי  ,26דין

א במיתה אין החיוב מוטל על הנידון שילך לבית דין רוב, דדוק

... רק דעל בית דין להורגו ולעונשו, ובזה גלי רחמנא 27שיהרגו אותו

אחרי רבים להטות, אבל בממון דמה דהבית דין יורדין לנכסיו הוא 

וכל שגופו לא נתחייב  ...28רק לכופו לקיים החיוב הגוף שנתחייב

דאנו דנים אם יש חיוב על  וןכי א שיעבוד נכסי... ולכך בממוןליכ

גופו לשלם לחבירו, ובזה לא גלי רחמנא שהאדם בעצמו יתחייב על 

פי רוב, ושוב גם הבית דין אין יכולין לחייבו כיון שאין כאן חיוב 

הגוף, ולזה קאמר הש"ס דאף שמצינו באיסורין דהולכין אחר 

ה חל עליו הרוב, אף שלא בבית דין ...היינו באיסורין... אבל לא יהי

יו חיוב על הבעל לעלא גלי רחמנא ענין רוב שיהיה חל חיוב, דבזה 

 ... 29דין

 

כלומר, רוב אינו מועיל בממונות, כיון שמפאת עצמו אין לרוב יכולת  

)חזקת ממון טענת  לו אם אין דבר העומד נגד הרובהכרעה בממונות, ואפי

 הרוב לא יועיל. – המע"ה ומיעוט(

 

ם פטור מלהשיב, ואזלינן בתר הרוב קום שיש רוב גוייובהשבת אבידה, במ 

                                                   

חיובו קיים   -נראה שפירוש דבריו הוא שבממונות יסוד החיוב הינו באדם עצמו, ואם הוא חייב 26
 יוב אינו על האדם אלא על על בית דין.הח –אף ללא פסק בית דין, לעומת זאת בעונשי בית דין 

אמר רב הונא פשיטא לי אחד אבן שנסקל בה ואחד עץ וציין כראיה לדברי הגמ' בסנהדרין מג.: " 27
שנתלה בו ואחד סייף שנהרג בו ואחד סודר שנחנק בו כולן משל צבור מאי טעמא דמדידיה לא 

 ".אמרינן ליה זיל וליתיה וליקטול נפשיה
 חיוב על 'גברא' לקיים ספק מצות עשה מה"ת. ואכמ"ל האם יש 28
 ועי"ש לגבי דיינים וקנסות בהם מועיל רוב. 29

 



 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 15 - 

 

 

אולם לשיטת החלקת יואב, שאין  ובפשטות הטעם הוא שאין חזקה נגדית 

משמעות לרוב בממונות, מדוע ניתן ללכת אחר הרוב ולפטור מחיוב 

 השבת אבידה ? 

 

אלא ונראה שכיון שמדובר במצוה שהטילה תורה על אדם, אין זה 'ממון'  

ואיסור להתעלם מהאבידה, לכן התייחסות איננה כאל ממון  קיום מצוה

 , וקצ"ע.30אלא כל ספק איסורין בהם מועיל הרוב

 

 בחילוק שבין איסורין לממונות, ניתן גם להציע הצעה נוספת הדומה ט.

הכרעת הרוב היא חידוש התורה והקב"ה  במקצת לשיטת החלקת יואב.

הוא 'מוחל' על האיסור  קבע שבאיסורין ואף בנפשות )השייכות לו(,

לטובת הרוב אפילו אם אפשר לברר כשאין ריעותא מצויה )רש"י חולין 

כלומר רוב מועיל רק אם ה'בעלים' מוחל מעיקרא על . יב. ד"ה "פסח"(

והקב"ה 'מחל' על איסריו במקרה בו יש רוב  בעלותו במקרה שיש רוב

ו כשיש רוב מון לא מחל על ממונמהאדם המחזיק ב ,. אולם בממונותנגדם

 נגדו ולפיכך אין הולכין בממון אחר הרוב.

 

על פי דרך זו נוכל לבאר, ששיטת שמואל היא שאף אדם המחזיק ממון, ו 

מחזיק בו בהתתאם לכללים שטבע הקב"ה בעולמו שבהם רוב מועיל ולכן 

רוב מועיל גם בממונות. אולם רב סובר שהקביעה ההלכתית בה הקב"ה 

 ן אינה מחייבת את מחזיק הממון.מוחל על 'שלו' באיסורי

  

                                                   

 ועיין תוס' יומא פה. ד"ה "להחזיר". 30



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 16 - 

 

 

 

 

 / הרב נח ליפשיץ אין הולכים בממון אחר הרוב

 

 שיטת הרשב"ם בביאור מחלוקת רב ושמואל

 

בסוגיא, בתחילת פרק ששי בבבא בתרא, מובאת מחלוקת בין רב ושמואל, לגבי  

המוכר שור לחבירו ונמצא נגחן וראוי לשחיטה בלבד, כאשר רוב אנשי המקום 

קונים שוורים הראוים גם לחרישה. רב אמר הרי זה מקח טעות, מאחר שהרוב 

י הקונה, שלא קונים שוורים גם לחרישה, ושמואל אמר שהמוכר יכול לטעון כלפ

פירש בזמן המכר איזה שור ברצונו לקנות, כי מכר לו שור לשחיטה, ואין זה מקח 

 טעות, ומאחר שאין הולכים בממון אחר הרוב, אין להסתמך על הרוב.  

 

הפוסקים )רי"ף ב"ב שם, רמב"ם מכירה טו, ה רא"ש ב"ב שם, חו"מ רל"ב כ"ג(  

 זו.  פסקו כשמואל. ומצינו מספר דעות לבאר הלכה

 

רבים מן הראשונים )ר"י מיגש, תוס' רי"ד, י"ד רמה, המאירי( פרשו, שהכלל שאין  

הולכים בממון אחר הרוב נובע, מאחר שבדיני ממונות, המוציא מחבירו עליו 

הראיה, כדי להוציא ממון יש צורך בראיה של ממש, והכרעה על פי רוב איננה 

 מהווה ראיה. 

 

דבריו )בד"ה יכול לומר לו( "דבממונא לא אזלינן  הרשב"ם )ב"ב שם( כתב בתחילת

". והפני יהושע )ליקוטים בבא בתרא( באר, 31בתר רובא אלא אחר טענה טובה

                                                   

יודה שמואל שאף בממון הולכין אחר הרוב ולכן גם מסתבר  –משמע, שאם למוחזק אין טענה  31
ה ד' ד' סימן רל"ו. מכאן שאם אדם שהוא צריך לטעון טענת בריא. ועיין נושא האפוד סימן ב', משנ

יודע שהוא משקר ובאמת אינו מההמיעט רק טוען טענה זו כדי למנוע שיוציא ממנו את שלו, אף 
 זכה בשקר. וע"ע טוב סחרה בפרק הדן על טענות הלכתיות, עמ' ק"ה ואילך. –אם הוא יזכה בדין 

 



 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 17 - 

 

 

טובה היא, מאחר שהקונה היה לו לפרש בעת  –שכוונת הרשב"ם שטענת המוכר 

המכר איזה שור ברצונו לקנות ולא פירש. והקשה הפנ"י, שמהגמ' בהמשך משמע, 

שמואל מתבסס על הכלל ש"המוציא מחברו עליו הראיה", ולא מחמת שטעמו של 

. ועוד העיר, לפי דברי הרשב"ם, במקום שלא מתקיים 32הטעם של "טענה טובה"

הטעם של טענה טובה, יודה שמואל שהולכים אחר הרוב בממון )ועיין שם 

"דהא איכא  "(:לשחיטה מכרתיו לך"בדבריו(. אמנם בהמשך, כתב הרשב"ם, )ד"ה 

דזבין לשחיטה ורובא לאו כלום הוא והוה ליה כי פלגא פלגא והמוציא מחבירו 

עליו הראיה... דכיון דרובא לאו כלום הוא, לא היה לו למוכר לפרש אלא הלוקח 

 הוה ליה למימר לרדיא קבעינא ליה ומדלא פירש, הפסיד". 

 

, משמעות דברי הרשב"ם היא, שאכן דברי שמואל מתבססים על הכלל שבממון 

המוציא מחברו עליו הראיה, ובכדי להוציא ממון, דרושה ראיה של ממש, ובכך 

דעת הרשב"ם איננה שונה מדעת שאר הראשונים שהבאנו בתחילה. אלא 

שהרשב"ם מעיר כי, במקרים שבהן אין כל ספק בעובדות, כמו בנדון דידן, שידוע 

ד מהצדדים, בדיוק כיצד התקיים המכר, כל עוד לא תובא ראיה של ממש ע"י צ

ולענין זה, רוב אינו יכול לשמש כראיה, יפסוק בית הדין בהתאם לצד שטענותיו 

 תהיינה משכנעות יותר מאלה של חברו. 

 

 רוב חשוב ורוב שאיננו חשוב

 

(. על דברי הגמ' "דיני ממונות"דעה נוספת מצינו בתוס' בסנהדרין )דף ג' ע"ב ד"ה  

ונות אחר הרוב של הדיינים, בקל וחומר שם, שר' יאשיה לומד שהולכים בדיני ממ

מדיני נפשות. ומה דיני נפשות החמורים, אמרה תורה שהולכים אחר הרוב, דיני 

"ותימא דבריש המוכר פירות אמר שמואל  ות לא כל שכן! וע"ז הקשו התוס':ממונ

                                                   

י אזלינן בתר רובא, באיסורא ובשטמ"ק לב"ב צב: ד"ה "רב" כתב בשם הרא"ם: "ושמואל אמר כ 32
בממונא לא אזלינן בתר רובא אלא המע"ה וכיון דזוזי בידא דמוכר, אמרינן ליה ללוקח אי אית לך 
סהדי דגלית אדעתיה בעידן זביני דלרדיא זבנתיה, הרי מקח טעות ומהדרת ליה לזוזי מיניה ואי ללא 

 של המוכר עם הכלל של המע"ה.לא." ונראה מדבריו ששילב את הנימוק של ה"טענה הטובה"  –



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 18 - 

 

 

דאין הולכים בממון אחר הרוב, ואמאי לא ילפינן בק"ו מדיני נפשות, כדאמר הכא? 

ומר דרובא לרדיא זבני )שהרוב מוכרים שוורים לחרישה( לא חשוב כהנך וצריך ל

 אר בספר קונטרס הספיקותרובא. הלכך לא סמכינן אהך רובא בדיני ממונות. ובי

כלל ו )סעיף ד'(, שדעת התוס' היא, שאין הבדל בין דיני ממונות לדיני נפשות, 

יזה רוב מדובר. פעמים והשאלה האם הולכים, או לא הולכים, אחר הרוב, תלויה בא

ומדובר ברוב מוצק, ואז אין מניעה לפסוק הדין על פיו. וכשמדובר ברוב חלש, או 

 . 33מעורער, אין פוסקים לפיו

 

בדברי הרמב"ן נוכל להסתייע כדי לבאר את ההבדל בין רוב מוצק לרוב חלש,  

א והריטב"א בקידושין )דף כ' ע"ב( בסוגיית סבלונות. כאשר מדובר ברוב שהו

בטבע העולם, כמו למשל רוב נשים מעוברות יולדות ומיעוט מפילות, או רוב 

וניתן להסתמך עליו להכריע ספיקות.  ות אינן טריפות, רוב זה הוא מוצקהבהמ

ב המציאות, הוא רוב חלש, מכיון יאולם רוב התלוי במנהג בני אדם, שאינו מחוי

עוט. ולכן, כשמדובר שכאשר מדובר במנהג, פעמים רבות אדם נוהג כדעת המי

למשל, במקום שבו רוב אנשים קונים שוורים גם לחרישה, הוא רוב התלוי במנהג 

 בני אדם, והוא רוב חלש. 

 

מהסוגיא בבבא בתרא הנ"ל יש מקום לכאורה להקשות אמנם, על דברי התוס'  

)שם(, שהביאה מקרים נוספים מהם משמע שלכאורה, לדעת שמואל אין הולכים 

 אחר הרוב גם כשמדובר ברוב מוצק, עי"ש. בממון

 

  רוב שקדם למעשה

 

בספר שב שמעתתא, שמעתא ד' )פרק ח'( כתב שבאופן עקרוני, בין בדיני ממונות  

ובין בדיני נפשות, בכדי להכריע מעשה שהתעורר בו ספק, לא הולכים אחר הרוב, 

                                                   

ולשיטתם דריש סנהדרין אין הפרש כלל בין דיני ממונות לדיני ': "אות ד 'קונטרס הספיקות כלל ו 33
נפשות ובתר רוב חשוב אזלינן בתרוייהו, ובתר רוב דלא חשיב כמו רובא דלרדיא, בתרוייהו לא 

 ".אזלינן



 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 19 - 

 

 

בו הספק,  ועל פי שני עדים יקום דבר. אולם כאשר קדם הרוב למעשה שהתעורר

נוהגים לפי הרוב. לדוגמא, בדין שמכה אביו ואמו מות יומת, שואלת הגמ' )חולין, 

י"א ע"ב( אולי אינו אביו? אלא משום שהולכים אחר הרוב, ורוב בעילות אחר 

הבעל, מענישים את הבן, המכה. שם נקבע המעמד של האב כלפי הבן ע"י הרוב, 

ב. ולכן, ניתן להכריע את הספק ע"פ עוד קודם שהתעורר הספק בעקבות הכאת הא

 . 34הרוב שהונהג עוד בטרם שהספק התעורר

 

אבל כאשר ארע מעשה בו התעורר הספק, וכדי להכריע את הספק מנסים להשתמש  

באמצעות הרוב, כאן אין הולכים אחר הרוב. מכיון שרוב אינו מהוה ראיה שיש 

המוכר בא בתרא בדין שר התעורר הספק במקרה בבבכוחה להכריע ספק. ולכן כא

שור ונמצא נגחן, אי אפשר להכריע את חילוקי הדעות בין הקונה למוכר באמצעות 

 הרוב, שרוב שוורים נמכרים למכירה, לאחר קרות המקרה. 

 

שלכאורה אינם  וגם על דברי השב שמעתתא מקשים ממספר מקומות בש"ס, 

  מתיישבים עם שיטתו, עיין שער ישר שער ג' פרק א'.

 

 השערי ישרת שיט

 

שיטה נוספת לביאור הדברים. מועלית ( 'ג-'בספר שערי יושר בשער ג' )פרקים א 

"שעיקרי הגדרים של זכות  יני ממונות שונים מכל דיני התורה:על פי שיטתו, ד

ממון אינם חוקים על פי התורה אלא היסוד בהם הסכמת שכלנו, שהמגביה מציאה 

                                                   

נראה דבדיני נפשות ובדיני ממונות לא אזלינן אמנם לענ"ד ' : "פרק ח 'שמעתתא ד ,שמעתתאשב  34
והא דסוקלין על החזקות  ,כלל בתר רובא ודוקא על פי שנים עדים יקום דבר ולא רוב ולא חזקה

וכדאיתא בפרק עשרה יוחסין )פ, א( גבי בנה כרוך ע"ש, נראה לפי מה שכתב הרמב"ם פט"ז 
א בשעת מעשה אבל האיסור עצמו בעד מהלכות סנהדרין הלכה ו' דאין צריך שני עדים למלקות אל

ומשום הכי סוקלין על החזקות דכיון דכבר הוחזק ע"י החזקה שזה בנה, ומשום הכי  ...אחד יוחזק
וכשם שאינו קם עד  ,אחר שהתרו בו לוקין וסוקלין על החזקות דעיקר האיסור גם בעד אחד הוחזק

ד אחד, כמו כן החזקות אינו אלא אחד לכל עון ולכל חטאת ואפילו הכי האיסור הוחזק על פי ע
וכמו כן במכה אביו  ...לקבוע האיסור ע"י החזקות אבל לאחר מעשה לא מהני חזקות ליסקל על ידו.

דאמרו פרק קמא דחולין דף י"א א' דלמא לאו אביו אלא לאו משום דאזלינן בתר רובא התם נמי 
..". ועיין לעיל באות ן על ידי הרוב.כיון דאיקבע איסורא ע"י הרוב שהוא ודאי אביו ואחר כך מומתי

 ה'. 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 20 - 

 

 

יהיה שלו." מסיבה זו ניתן למשל, לחדש יהיה שלו, ופירות שדהו וולד בהמתו 

דרכי קנין חדשים בהסכמת רוב המדינה, כגון קנין "סיטומתא" שיסודו במנהג 

הסוחרים. ולכן סובר שמואל, שכיון שמהתורה רוב הוא אפילו בשעור של חמישים 

ואחד אחוז, )ומהתורה אין הבדל בין רוב כזה לבין רוב בשעור גדול יותר(, רוב 

 בירור גמור וגם לא יכול להוות בירור, על פי הסכמת השכל האנושי. שכזה אינו 

 

רק רוב שעולה בקנה אחד עם הסכמת השכל האנושי כמו למשל, "חזקה אין אדם 

פורע תוך זמנו" ניתן להסתמך עליו. וזוהי כוונת התוס' שמחלקים בין "רובא 

טעו בעיבורא  לרדיא זבני" שהוא רוב חלש, לעומת רוב מוצק כמו "רובא דאינשי

 . (ועיין עוד בספרו של הרב ראובן רז "שערים לשערי יושר") 35דירחא" ואכמ"ל

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                   

ונראה שכלל הוא במשפט גדרי זכות ממון שכל ספק הנולד בזה ': " פרק ג 'שערי ישר שער ג 35
הוא חוזר לעיקרי הגדרים של שלטון וזכות ממון שבין אדם לחבירו, וכמו שעיקרי הגדרים של זכות 

שכלנו שהמגביה מציאה יהיו שלו ופירות  ממון אינם חוקים על פי התורה אלא היסוד בהם הסכמת
שדהו וולד בהמתו יהיו שלו וכל כה"ג, וכן דרכי הקנינים במה שאדם מוסר מקניניו לחבירו כתבו 
גדולי האחרונים שאינם חוקים שיהיו דוקא עי"ז, וכשהסכימו רוב המדינה שיגמר קנין ע"י סיטומתא 

חוזר לכל זה שהיסוד בזה סברת החכמים וכה"ג הוא קנין מה"ת, ומשו"ה גם ספק הנופל בזה 
שהחליטו שכן ראוי להיות שהמע"ה, דכל זמן שלא יבורר בראיה ברורה שנפקע זכות בעלים 
הראשונים הוא ראוי להיות הבעלים והשליט בכל אופני השתמשות, ומשו"ה לא שייך לדון בזה 

בידם שליטת והשתמשות מספק איסור גזל דמתחילה עלינו להחליט מי הוא הבעלים שראוי להיות 
החפץ ואח"כ יחול דין איסור גזילה, וכיון דעפ"י משפט סברת השכל החפץ שייך למוחזק הרי זה 

ומהאי טעמא ס"ל  ...חפץ שלו כאילו זכה בו עפ"י שאר הסכמת שכליים, והתופס ממנו הוא הגוזל
ידעינן דיש מיעוט  לשמואל כיון דדין לילך בתר רוב הוא חוק התורה אף שאינו בירור גמור דהרי

מ"מ אמר רחמנא שעלינו להתנהג בכל דרכי התורה על פי הרוב, אבל כל זה בדינים שעיקריהם הוא 
חוק התורה, אבל בספק ממון שיסודו הוא גדרי הזכות וכן כללי הספיקות כמו כן הם גדרים של 

יעו שעי"ז זכות ממון שתלוים בדעת והסכמת השכל וסברא הישרה, הנה כשיש לתובע רוב המסי
ראוי להיות זכותו גדול בהחפץ שטוענים עליו, אבל נגד זה זכות הנותן להנתבע במה שהוא מוחזק 
עולה נגד כח הזכות של התובע, ובזה יש מקום לומר דמה דאמר שמואל כי אזלינן בתר רובא 

רה באיסורא אבל בממונא לא אזלינן בתר רובא הוא הכונה דבדינים שיסודם חוק התורה אמרה תו
ליזיל בתר רוב, אבל בממון שיסודו הוא הסכמת שכלי גם בירור הספיקות תלוי על פי שכל וסברא, 

". ועיין בועות שהם חוקי התורה ככל המצוותאם לא במקומות שמפורש בתורה, כמו דיני עדות וש
 אות ג' לעיל.



 אחר הרוב בס"ד=====================האם הולכין בממון

 - 21 - 

 

 

 
 

 קונטרסי ועד טוב 

 

 אדר תשע"ז. –עדותו של הפסול לעדות  ❖

 ניסן תשע"ז. –תפיסה ובעלות  ❖

 אייר תשע"ז. –שני שבילין  ❖

 סיון תשע"ז. –בדבר שבממון תנאי  ❖

 תמוז תשע"ז –הקדמת מלאכה קודם שעת הפיקוח נפש  ❖

 מנחם אב תשע"ז. –ריבוי פעולות ואיסור מלאכה  ❖

 אלול תשע"ז / תשרי תשע"ח. –בתר מחשבתו או בתר מעשיו  ❖

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


