
 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 1 - 

 

 

 

 

 

 גבולות הנאמנות של שני עדים
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 

 ועד טוב
 גבעת שמואל

 תשע"חכסלו  - ' טקונטרס  



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 2 - 

 

 

ר וגיא למדנית לאחספעם בחודש ללבן ת ות לומדים שנפגשוחבור 'ועד טוב' הינן

ובמיפגש המשותף מתלבנים הדברים  בלימודו שלושעמלו עליה כל אחד 

הסוגיא שלפנינו נלמדה בשתי חבורות נפרדות והאמור בפנים במלחמתה של תורה. 

 הינו מפירות הלימוד של שתיהן.

 

עדותם של שני עדים הינה דין תורה ובפשטות אין לערער עליהם )שלא באמצעות 

יימים מקרים בהם אין לקבל קבדיון דלקמן הזמנה או הכחשה( אולם כפי שיתברר 

בית דין מחפש בכוונה עדי שקר שיבואו ויעידו  וב הרקמ םעדותם של עדים, ואף קיי

 ! בפניו

 

 בשם חבורת הלומדים

 רפאל שטרן

 

 ת לומדי סוגיא זו:וחבור

 

 הרב יהושע גב

 הרב יהודה יונגסטר

 הרב איתי ליפשיץ

 הרב יצחק קראוס

 שוורץהרב עופר 

 

 

 ליאור אופירהרב 

 רהרב צורי באוא

 זיריההרב דני הוכ

 הרב נח ליפשיץ

 הרב ישי ספיבק

 הרב רון קליינמן

 

 

 

 

 

 

 

 



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 3 - 

 

 

 :העניינים תוכן

 4 - וכיצד היינו חותכים הדין לולי דין התורה לדון בשני עדים/שני עדים

- 

 - 6 - ................ כח הנאמנות של שני עדים / חזקה / שיטת ספר החינוך

כח נאמנות שני עדים / אפשר שהעידו בשקר / צוונו לחתוך על פי שנים 

 - 8 - ........................................................... עדים / שיטת הרמב"ם

 - 13 - ............................... שיטת הצפנת פענח בביאור דברי הרמב"ם

 - 14 - ............... כח נאמנות שני עדים / ראיה ברורה / שיטת הרשב"א

 - 15 - ......................................... עדות כנגד דבר ידוע / עדות על נס

 - 20 - ........................................................................ עדות על נס

 - 23 - ....................................... בית דין שמבקש עדות של עדי שקר



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 4 - 

 

 

 לולי דין התורה לדון בשני עדיםשני עדים / 

 

 ה בדברים פרק י"ז פס' ו':רבדינו של עובד ע"ז שחייב מיתה נאמר בתו א.

 

ם ע   נַיִּ י שְׁ ד  עַל פִּ ד אֶחָׁ י ע  ת לאֹ יוּמַת עַל פִּ ים יוּמַת הַמ  דִּ ה ע  לֹשָׁ ים אוֹ שְׁ  דִּ

 

 ובפרשת שופטים בדברים י"ט ט"ו:  

 

א  א אֲשֶר יֶחֱטָׁ טְׁ ל ח  כָׁ את בְׁ ל חַטָׁ כָׁ וֹן וּלְׁ ל עָׁ כָׁ יש לְׁ אִּ ד בְׁ ד אֶחָׁ לאֹ יָׁקוּם ע 

ים יָׁקוּם  דִּ ה ע  לֹשָׁ י שְׁ ים אוֹ עַל פִּ דִּ י ע  נ  י שְׁ רעַל פִּ בָׁ  .דָׁ

 

בדיני נפשות מקדימה התורה את הצד החיובי )קבלת שני עדים( ולאחר  

ים טמכן את הצד השלילי )לא יומת ע"פ עד אחד( ואילו בפרשת שופ

 הסדר הוא הפוך קודם הצד השלילי ולאחר מכן הצד החיובי.

 

בדיני נפשות  .החידושתחילה את שבכל מקרה תורה מלמדת את יתכן  

לולי חידוש התורה היה  .יכולת להרוג אדם על פי עדיםהחידוש הוא שיש 

מקום לומר שאין להסתפק בשני עדים כדי להרוג אדם. ואילו בשאר 

, ועל כך בא )כמו באיסורין( שדי בעד אחדההיפך דברים היה מקום לומר 

הפסוק בפרשת שופטים ומלמד תחילה שלא די בעד אחד, אלא יש צורך 

 .1בשני עדים

 

נוכל לבאר את החילוק בדין עדות מיוחדת בין דיני ממונות  האמורועל פי  

                                                   

שמדובר ב"קבוצה" מחייבת שהיא יוצרת את הכח ועוד שבנפשות נאמר "שנים עדים" ללמדך  1
לחייב, לעומת זאת בפרשת שופטים נאמר " שני עדים" כלומר אחד ועוד אחד, ובממונות עד אחד 

 מחייב שבועה.
 



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 5 - 

 

 

שלולי חידוש כיון  ,פסולה 2לדיני נפשות. בדיני נפשות עדות מיוחדת

יינו מקבלים את דבריהם ורק לשניהם התורה שיש להם סמכות, לא ה

לעומת זאת בדיני ממונות, שאף לולי דין התורה . יחדיו יש סמכות להעיד

 . 3לו עד אחד, ניתן להכשיר עדות מיוחדתהיה מקום לקבל אפי

 

ולכאורה  .נהרג על פי עד אחד )סנהדרין נז: ועי"ש בדרשת הכתוב(ן נח ב ב.

שכך הוא הדין הפשוט שהיה נוהג לולי חידשה היה מקום להסיק מכאן 

, אולם אין )שלא כדברינו לעיל( תורה שני עדים בדיני נפשות של ישראל

שבבני נח יש חומרות מיוחדות שלא נוהגות זה ראיה מכרחת כיון שיתכן 

 .בישראל וכגון שנהרג ללא התראה )שם, נז.(

 

עיין פרטי הדין ביו"ד  –)כשלא איתחזק איסורא  4באיסורין עד אחד נאמן ג.

ת דין יש יוהיה מקום לומר שלולי חידוש התורה שבב סימן קכ"ז סעיף ג'(

שהרי נאמנתו של צורך בעדות של שנים, היינו יכולים להסתפק בעד אחד, 

עד אחד באיסורין הינה אפילו באדם פסול עדות )כל עוד אינו רשע( ואף 

ללא חקירת בית דין ואפילו כשיש לו נגיעה בדבר ואף באיסורי תורה 

לקבל  אחר חקירת בית דין, נוכל ידאוחמורים, וא"כ היה מקום לומר, שב

                                                   

עדות מיוחדת הינה עדות בה שני העדים לא רואים זה את זה או ראו המעשה זה אחר זה. אמנם  2
ההורג נפשות ולא היו הרמב"ם בפרק ד' מרוצח הלכה ח': "לדינא בעדות מיוחדת בנפשות פסק 

שני העדים רואין אותו כאחת אלא ראהו האחד אחר האחד, או שהרג בפני שני עדים בלא התראה, 
או שהוכחשו העדים בבדיקות ולא הוכחשו בחקירות, כל אלו הרצחנין כונסין אותן לכיפה ומאכילין 

ן ואחר כך מאכילים אותן שעורים עד שכריסם נבקעת אותן לחם צר ומים לחץ עד שיצרו מיעיה
 ". ואכמ"ל.מכובד החולי

עיין רמב"ם פרק ד' מעדות לגבי עדות מיוחדת. והרמ"א בחו"מ סימן ל' סעיף ' כתב שדבר איסור  3
 כמוהו כממון.

דכל יחיד ויחיד האמינתו תורה וזבחת מבקרך ומצאנך ]דברים " "עד: כתב רש"י חולין דף י: ד"ה 4
"ב[ ושחט את בן הבקר )ויקרא א( ואכלי כהנים על ידו ולא הזקיקו להעמיד עדים בדבר ולא י

הצריכה תורה עדים אלא לעונש ממון או מיתת בית דין ולעריות דגמרינן )גיטין צ( דבר דבר 
והא ודאי פשיטא לן דסמכי' עליה כל זמן שלא . ד"ה "ואמר" כב רש"י: "יבמות דף פח". ובמממון

 ".לאו הכי אין לך אדם אוכל משל חברו ואין לך אדם סומך על בני ביתו נחשד דאי
 

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 6 - 

 

 

בשני  ךובאה תורה ואמרה שבעדות בבית דין יש צור –עדותו של עד אחד 

  עדים.

 

עד אחד באיסורין(, ולכאורה יש מקום להסיק )הן מדין בני נח והן מדין  

שהצורך בשני עדים איננו כדי לוודא את אמיתות הענין, שהרי בבני נח 

י עדים הינו ובאיסורין אנו סומכין על עד אחד, ומכאן שהחיוב של שנ

  .5"גזירת הכתוב" שלא באה כדי לאמת את הדבר אלא מסיבה אחרת

 

אולם יש מקום לפקפק בדבר, כיון שנאמנותו של עד אחד באיסורין  

בעדות ו)יו"ד קכ"ז ג' ברמ"א( מוגבלת למקרים בהם לא איתחזק איסורא 

ואילו  6ים לדבר )סוטה ג.(לכיון שיש רגדבריו מתקבלים עד אחד בסוטה 

תם של שני עדים גם כשלא איתחזק איסורא וגם ובבית דין מתקבלת עד

כשאין רגלים לדבר ולכן יש צורך בשני עדים כדי לוודא את אמיתות 

כח בדברי הראשונים בביאור ועיין לקמן בטעמים שנאמרו הדברים. 

 הנאמנות של שני עדים.

 

 / שיטת ספר החינוך / חזקה כח הנאמנות של שני עדים

 

 מצוה תקכ"ג:  ספר החינוך7 .  ד

 

שנמנענו שלא נעמיד גבולי העונש בגוף הנענש, וכן שלא נוציא ממון, 

  ...על פי עדות עד אחד

                                                   

 .16עיין הערה  5
הרמב"ם נחלקו הדעות האם נאמנותו דרבנן או מן התורה, ואכמ"ל. וכתב  –ולגבי עד אחד בעגונה  6

בשני מקומות האמינה תורה עד אחד, בסוטה שלא תשתה מי בפרק ה' מהלכות עדות הלכה ב': "
 ".מרים ובעגלה ערופה שלא תערף כמו שביארנו, וכן מדבריהן בעדות אשה שיעיד לה שמת בעלה

 .של הרב חיים שלמה שאנן זצ"לבכל הענין עיין בשורת הדין ח' במאמרו של הרה"ג  7
 
 



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 7 - 

 

 

משרשי המצוה, לפי שיצר לב האדם רע ולפעמים יעלה בלבו טינא 

על חברו, ואפילו יהיה האדם בתכלית הכושר לא ינצל מחטא 

ם בדרכי היושר אינו מן הנמנע לפעמים ואף כי יעמוד אדם ימים רבי

על כן הוא ראוי וכשר הדבר שלא  ...להתהפך במחשבתו ולהרשיע

לסמוך על לב אדם לענוש חברו על פיו, ואפילו יהיה הנענש רשע 

גמור והדיוט שבהדיוטות והמעיד חכם גדול שבישראל. אבל בהיות 

המעידים שנים אנשים כשרים, חזקה בכל זרע ישראל שלא יסכימו 

 .8ם להעיד בשקר, וגדולה חזקה בכל הדבריםשני

 

מדברי ספר החינוך עולה שהצורך בשני עדים הוא מניעת עדות שקר  

 מכוונת וחזקה של שני אנשים כשרים מישראל לא ישקרו.

 

באיסורין ? ונראה דברי עד אחד  םבריו יש לעיין כיצד אנו מקבליולד 

לומר, שעד אחד נאמן במיגבלות מסויימות שנותנות לו נאמנות )לא 

( אבל שני וכנ"ל אות ג' עיין יו"ד סימן קכ"א ג' –איתחזק איסורא ועוד 

גבלות הללו, ולכן חייבה תורה שני עדים בבית יעדים נאמנים גם ללא המ

 דין.

 

שעדותו מתקבלת בבית דין אמנם, כיצד ניישב את דין עד אחד בבני נח  

. ועוד יתכן בדוחק נאמר שגזירת הכתוב היא  ? 9ועל פיו נהרג בן נח

להציע על פי דברי הרשב"א לקמן )אות ז'( שיש דרגות בראיות, ועבור 

 נפש מישראל דרשה תורה ראיה חזקה יותר. 

                                                   

שו"ת בית אפרים יו"ד סימן ב' שהאריך מה הוא המקור לכך שמקבלים עדות מישראל עיין  88
וסומכים על כך שהוא כשר, האם יסוד הדבר בחזקה או ברוב כ"כ גדול שאף ר"מ שחייש למיעוטא 
מודה, ועיין גם בהקדמת הפנ"י למסכת כתובות בדבריו של הרב המופלא ומופלג מוהר"ר בערשו 

י חתנו של בעל הפנ"י, בד"ה "אי ר"מ" שג"כ ביאר שר"מ אינו חושש למיעוטא נר"ו בהגאון מוה' צב
 כה"ג.

ב"נ נהרג בדיין אחד ובעד אחד. בתרגום אונקלוס בפ' נח פי' סהדיא. : "סנהדרין דף נז ,מרומי שדה 9
ונראה דלא נשנה כאן אלא בעד אחד שברור שאינו משקר, דמכ"מ בישראל אינו כלום, אבל סתם 

 ".הוכחה שמעיד אמת עד אחד אין
 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 8 - 

 

 

 

עוד נראה לומר, שכאשר בא דבר להכרעת בית דין, יש צורך שלא יווצר  

ולכן למרות שעד אחד הינו נאמן, יש  .חוסר אימון בבית הדיןמצב של 

חשיבות למניעת לזות שפתיים על בית דין, ולפיכך בדבר שנצרכת בו 

הכרעת בית דין , הקפידה תורה על ראיה ברמה גבוהה יותר של שני עדים 

 ולו רק כדי למנוע לזות שפתיים על בית דין. ולא הסתפקה בעד אחד

 

 / שיטת הרמב"ם  צוונו לחתוך על פי שנים עדים/  ורקישאפשר ש יםשני עד

 

 פרק ז' מהלכות יסודי התורה הלכה ז':רמב"ם  ה. 

 

ולא כל העושה אות ומופת מאמינים לו שהוא נביא אלא אדם 

שהיינו יודעים בו מתחלתו שהוא ראוי לנבואה בחכמתו ובמעשיו 

מהלך בדרכי הנבואה בקדושתה שנתעלה בהן על כל בני גילו והיה 

ל שלחו מצוה קובפרישותה ואח"כ בא ועשה אות ומופת ואמר שה

לשמוע ממנו שנאמר אליו תשמעון, ואפשר שיעשה אות ומופת ואינו 

נביא וזה האות יש לו דברים בגו, ואעפ"כ מצוה לשמוע לו הואיל 

ואדם גדול וחכם וראוי לנבואה ]הוא[ מעמידים אותו על חזקתו, 

ך נצטוינו כמו שנצטוינו לחתוך את הדין ע"פ שני עדים כשרים שבכ

ואף על פי שאפשר שהעידו בשקר הואיל וכשרים הם אצלינו 

ובדברים האלו וכיוצא בהן נאמר . מעמידין אותן על כשרותן

ינו והנגלות לנו ולבנינו, ונאמר כי האדם יראה קהנסתרות לה' אל

 לעינים וה' יראה ללבב

 

 ':הלכה ב 'הלכות יסודי התורה פרק חמפרק ח' רמב"ם   

 



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 9 - 

 

 

שהם והוא עדים בדבר כשני עדים שראו דבר אחד ביחד שכל אחד ...

מהן עד לחבירו שהוא אומר אמת ואין אחד מהן צריך להביא ראיה 

לחבירו, כך משה רבינו כל ישראל עדים לו אחר מעמד הר סיני ואינו 

עמוד אחר משה נמצאת אומר שכל נביא שי ...צריך לעשות להם אות

רבינו אין אנו מאמינים בו מפני האות לבדו כדי שנאמר אם יעשה 

אות נשמע לו לכל מה שיאמר, אלא מפני המצוה שצוה משה בתורה 

ואמר אם נתן אות אליו תשמעון, כמו שצונו לחתוך הדבר על פי 

, 10שנים עדים ואף על פי שאין אנו יודעין אם העידו אמת אם שקר

זה הנביא אף על פי שאין אנו יודעים אם האות כך מצוה לשמוע מ

 אמת או בכישוף ולט.

 

מדברי הרמב"ם נראה להסיק, שהכרעה על פי שני עדים הינה גזירת  

ואפשר שהעידו  הכתוב ולמרות שאין אנו יודעים אם הם דוברי אמת

 ! 11בשקר

 

יכולת הרמב"ם לומר, שאנו לא יודעים כי אין לנו  ויש לעיין האם כוונת 

לדעת )אחר הבדיקות, דרישות וחקירות( אבל כלפי שמיא ברור הדבר 

תורה ציוותה  ,או שאין נפ"מ האם דבריהם אמת או לא ,שדבריהם אמת

ותורה ציוותה להתנהג על פי העדים ואין הכרח לחתוך הדין על פי העדים 

קה )והורגים על פי חזקות( או שמדובר ב'אמת' וכפי שהסתמכות על חז

ולכאורה כך  -  רוב איננה בהכרח אמת כי אם דרך להתנהג במקרי ספק

 .12עולה מדבריו בפרק ז' הנ"ל

                                                   

 עיין בפירוש דרך המלך על הרמב"ם, כאן. 10
כשאדם יודע שהאמת איננה כדברי העדים שהעידו עליו, האם עדותם מחייבת אותו ? וכתב  11

אמרו לו שנים טמא היית כשנכנסת למקדש ובפנינו " הרמב"ם בפרק י"א מהלכות שגגות הלכה ח':
בין טומאה זו שמעידין בה ובין כניסתו למקדש ימים נטמאת וידעת שאתה טמא אף על פי שהיה 

רבים שאפשר לו שיאמר כבר טבלתי הואיל והכחיש את העדים ואמר לא נטמאתי מעולם הרי אלו 
נאמנים ומביא קרבן על פיהם, אם הביאוהו שנים לידי מיתה חמורה קל וחומר שיביאוהו לידי קרבן 

הם גוברים ! ועיין  -נגדם ויודע שלא כדבריהם  " כלומר, למרות שהוא טוען כהקל שהרי הכחישן
 שם בראב"ד שחולק.

שעצם העובדה שנחתך הדין, מלמדת  25ואולי יש מקום לצרף לכאן את דברי הרמב"ן שבהערה  12
 שהקב"ה מסכים על ידם.



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 10 - 

 

 

כמובן, שהאפשרות השניה מעלה קושי, ומדוע תצוה תורה לקבל עדים  

אף שאין בטחון שהינם דוברי אמת )ובודאי בנפשות שאי אפשר להחזיר 

שניתן לבאר את דברי הרמב"ם על פי דברי החזו"א ויתכן  את הדין( ? 

 באו"ח סימן קל"ד ס"ק ד'  לגבי קביעת התקופות:

 

 חזו"א או"ח קל"ח ס"ק ד':

 

יש לומר דמצינו  .במה שהקשו על תקופת שמואל דאינה בדקדוק

כיוצא בזה בריבוע יותר על העיגול ובאלכסונא תרי חומשא, דזהו 

וניתנה ההלכה לחשוב בקירוב שלא ניתנו המצוות  .בכלל שיעורין

אלא לצרף הבריות ולדקדק בצוואותיו יתברך לקבלת מלכותו 

יתברך וגם לקיום חכמת התורה הכלולה בכל דיני המצוה ולסוד 

הפנימיות ולכל הני אינו מפסיד אם הקביעות של גבולי הצמצום 

שי יהיה בקירוב כדי שיוכלו לקיים מצוות המעשיות אף חלו

 ...13הדעת

 

כלומר, הצורך לאפשר קיום מצוות התורה אף ל"חלושי דעת" מתיר לנו  

לפעול שלא על פי הדקדוק אלא בקירוב על פי שיטת שמואל. ומכאן 

כך, הצורך שבית הדין יוכל לפסוק גובר נוכל לומר מעין בדיני עדות  ףשא

 .14פסיקה של בית דיןעל הדיוק שיכול לשתק את יכולת ה

                                                   

ועי"ש שהכחשת העדים בקידוש החודש על ראיית הלבנה, היה לחכמים סוד העיבור שהיה  13
עי"ש. ועיין בלב שומע לשלמה ח"ב עמ' שצ"ז בכל הענין וציין גם למאמרו של  –בדקדקו ממש 

הרב מרצבך זצ"ל בעלה יונה שדן על התקופות ודיוקם ומתי מתחשבים בשנת חמה ומתי בשנת 
ל"ט. ובסימן מ' בעמ' רצ"ט ואילך. ואכמ"ל -ש בלב שומע הנ"ל סימן ל"חלבנה, ואכמ"ל. ועי"

מדיני טריפות ועיין רמב"ם פרק י' משחיטה הל' י"ב י"ג ובדברי החוז"א ביו"ד סימן ה' ס"ק ג', 
 שהלכות טריפות על פי הטרפות ב' אלפים תורה, ואף אם יש להם רפואה בזמן אחר, עי"ש.

סנהדרין ההורגת אחד בשבוע נקראת חובלנית רבי ז. במשנה: " ומעין הדיון בגמ' במכות דף 14
אליעזר בן עזריה אומר אחד לשבעים שנה רבי טרפון ורבי עקיבא אומרים אילו היינו בסנהדרין לא 

רבי טרפון ורבי " ובגמ' שם: "נהרג אדם מעולם רשב"ג אומר אף הן מרבין שופכי דמים בישראל
כי הוו עבדי רבי יוחנן ורבי אלעזר דאמרי תרוייהו ראיתם טריפה עקיבא אומרים אילו היינו וכו' הי

הרג שלם הרג אמר רב אשי אם תמצא לומר שלם הוה דלמא במקום סייף נקב הוה בבועל את הערוה 
היכי הוו עבדי אביי ורבא דאמרי תרוייהו ראיתם כמכחול בשפופרת ורבנן היכי דיינו כשמואל דאמר 

 



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 11 - 

 

 

 

 כ"ד מהלכות סנהדרין הלכה ה' כתב הרמב"ם:  ובפרק  

 

אם ידע הדיין שזה המת אינו אמוד להיות לו חפץ זה וסמכה דעתו ...

שאין זה החפץ של מת מוציאו מן היורשין ונותנו לזה האמוד בו 

ונתן סימנים, וכן כל כיוצא בזה שאין הדבר מסור אלא ללבו של 

כן למה הצריכה תורה אם  .דיין לפי מה שיראה לו שהוא דין האמת

שני עדים שבזמן שיבואו לפני הדיין שני עדים ידון על פי עדותן אף 

 .15על פי שאינו יודע אם באמת העידו או בשקר

 

ה יו"ד חלק א' שונראה שבדרכו של הרמב"ם נקט גם בשו"ת אגרות מ 

 סימן ס"ה: 

 
ובאמת לפ"ז גם מה שדנין ע"פ שני עדים אין דנין מחמת שהוברר 16

. 17בברור בהגדתם, שנאמנות אינה ידיעה ברורה ואינה בגוף הדבר

אלא שהוא חדוש התורה לדון בנאמנות דשני עדים ואלימי ב' עדים 

לחדש דבר בעדותן ולכן בעי דוקא בגדר הגדה ובכל הלכות הגדת 

 עדות. 

 

יש לברר אם העדים אינם תחילה אולם למרות כל האמור לעיל, ברור ש 

וכפי שכתב משקרים עד כמה שידי הדיינים מגיעות והרי זו מצוה 

 הרמב"ם עצמו בפרק א' מהלכות עדות הלכה ד':

                                                   

". כלומר קיימת אפשרות להרבות ים הדרן עלך כיצד העדיםשמואל במנאפים משיראו כמנאפ
 בשאלות לעדים שימנעו את קיום הדין אבל דבר זה ירבה שופכי דמים בישראל, וכן 

דבאמת מה שהדין להוציא ממון ע"י עדים אינו כידיעה של אנן ': "פרק י 'שערי ישר שער ה 15
לעדות אף משה ואהרן, מזה מוכח דהגדת עדים סהדי, אלא גזיה"כ הוא, דכיון דפסלה תורה קרובים 

 ".אינה כאנן סהדי, דהיכא דאיכא אנן סהדי אי"צ לדין עדות
עי"ש בתחילת הדברים בחילוק שבין קבלת עד אחד לשני עדים, שעד אחד הינו גילוי הדין ואילו  16

בממונות בית בית דין בדיני ממונות הינם עושים מעשה דין, ועי"ש ובבירור דבריו )וצ"ע שלכאורה 
 דין מגלים מה היתה האמת משא"כ בקנסות או בעונשין(.

קצ"ע שהרי "המוציא מחבירו עליו הראיה" וראיה פירושה עדים ומוכח שהם ראיה ? ושמא הם  17
 שתורה קבעה שהם ראיה.ראיה לאחר 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 12 - 

 

 

מצות עשה לדרוש את העדים ולחקרן ולהרבות בשאלתן ומדקדקין 

עליהן ומסיעין אותן מענין לענין בעת השאלה כדי שישתקו או 

  פי,יחזרו בהן אם יש בעדותן דו

   

הדיין איננו יודע אם דבריהם אמת אם  החקירה, אמנם, אף אחר הדרישה 

תורה ציותה לדיין  . אולםלאו, שהרי הוא לא ראה את המעשה בעצמו

כיון שלא  שלאחר החקירות יקבל את עדות העדים ולא יפקפק אחריהם

ועיין בעז"ה לקמן לגבי קבלת עדות ) מתגלה שקר או דופי בדבריהם

בביאור שיטת  יישבת עם המציאות או על מעשה ניסיםשאינה מת

 .(הרמב"ם על פי הצפנת פענח לקמן באות ז' ובאות ט'

 

על פי דברי הרמב"ם ניתן לבאר את הכלל בהלכות עדות האומר ש"תרי  

, כיון שקבלת שני עדים הנה על פי 'גזירת הכתוב' אין משמעות 18כמאה"

ת של שנים כעדות הקובעת תורה קבעה עדו, האם יש שני עדים או מאה

 .19וכל תוספת על השנים אינה מעלה ואינה מורידה

 

 משנה ג':  פירוש המשנה לרמב"ם מסכת סנהדרין פרק ז ו. 

 

וכבר ידעת שהעדים הם שהורגים בידיהם איזה מיתה שתהיה, לפי 

שאותו הדבר אצלם ברור כיון שראוהו בחושיהם, ואצלינו אינו 

ידיעה אלא במה ששמענו מהם, ולפיכך אלא ספור, לפי שאין לנו 

 וזה דבר נפלא צוה ה' שיהיו העדים עצמם ממונים על הדבר.

                                                   

 כלומר אם יש שני עדים ומולם מאה אין משמעות לכת של המאה יותר משל שני עדים, אלא הרי 18
זה כמו תרי כנגד תרי )ועיין שו"ת נו"ב מהדו"ק אבהע"ז ס"ה ד"ה ,ומה שכתב". אולם לגבי אומדנא 

 בפרק י"ב מהלכות גירושין הלכה כ"ב: "רמב"ם יש מעלה למאה על פני שנים )יומא פג.(. וכתב ה
שאין אומרין שנים כמאה אלא בעדים כשרים אבל בפסולין הולכין אחר הרוב בין להקל בין 

 ". מירלהח
וכן כתב באג"מ שצויין לעיל )וכתב שסמברא מאה טובים משנים( ובצפנת פענח בפ"ז מהלכות  19

'(, שנאמנות שני שני עדים יסודה חיסודי התורה ה"ז. ולשיטת החינוך לעיל והרשב"א לקמן )אות 
 בחזקה או בראיה ברורה, יש לומר שמאה אינם מהווים ראיה טובה יותר משנים כיון שהימצאות

 עדות של שנים מכוונות היא החידוש הגודלו מכאן ואילך אין זו תוספות כה משמעותית, וצ"ע.



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 13 - 

 

 

מסופקים  יןהאם דין "יד העדים תהיה בו בראשונה" מלמד שהדיינים עדי 

העדים ולכן מוטלת המצוה לקיום העונש על העדים  ריהאם האמת כדב

דיינים, או שלהם אין צד קל של ספק בדבר ואין להטיל זאת על ה

 עיםשהמטרה היא לוודא שהעדים אינם מעידים עדות שקר, שאם הם יוד

שהם אלו שיהרגו את הנידון, יש תקווה שיחששו יותר מאשר דיבור ללא 

 מעשה, וצ"ע.

 

 שיטת הצפנת פענח בביאור דברי הרמב"ם

 

 : 20צפנת פענח פרק ז' מיסודי התורה הלכה ז' .ז

 

מדברי רבינו דנאמנות ב' עדים הוא כמו שנצטוינו לחתוך כו'. מוכח 

דמכחישין העדים אם  ...ונראה דזה מה שמצינו ...גזירת הכתוב

זה רק בדברים שאין העדים גומרין  ,21הטבע או האומדנא אינו כן

הדבר כמו גבי בכור דצריך דוקא התרת חכם אף במום גלוי כמש"כ 

כהך  דהעדות שלהם רק אומדנאבמ"א וכן גבי קידוש החדש או 

אבל  .דב"ב דמדיצאה וראשה פרועה הוה אומדנא שהיא בתולה

 .22אין משגיחין במה שהטבע מכחישם ,במה שנגמר הדבר על ידי זה

 

הצפנת פענח מחלק בין עדות שלאחריה יש צורך בפסק בית דין, שבית  

דין אינו יכול להוציא תחת ידו פסק שהוא נגד הטבע או נגד אומדנא. אבל 

עצמה גומרת את הדין, מתקבלת עדותם של העדים,  במקרה בו העדות

אף בדבר שהוא נגד הטבע. אמנם הצפנת פענח לא ציין למקרה מהסוג 

                                                   

 עיין באות ה' בנוסח דברי הרמב"ם. 20
פירוש, כיון שעדות היא גזירת הכתוב, מדוע אין לקבל עדים שמעידים נגד הטבע, והרי תורה  21

 גזרה לקבל עדותם ? 
 .ואילך 136הרוגאצו'בי עמ'  עיין ביאור דבריו במשנת רבינו יוסף 22
 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 14 - 

 

 

, וצ"ע. ומ"מ למדנו מדבריו שסמכותם של עדים הינה גם כנגד 23האחרון

יתקבלו דבריהם בדבר  –ובפשטות גם אם יעידו על מעשה ניסים הטבע. 

  שהעדים הם הגורמים את הדין.

 

 / שיטת הרשב"א ח נאמנות שני עדים / ראיה ברורהכ

 

( 24)ב"ק מו:כלל הוא בדיני ממונות "המוציא מחבירו עליו הראיה"  . ח

 והראיה הינה עדים וכתב הרשב"א בחידושיו לכתובות דף יא. : 

 

וי"ל משום דלעולם אין מוציאין ממון אלא בראיה ברורה, ותדע לך 

 ן פחות משנים.דעד אחד נאמן באיסורין ובממון אי

 

. ומסתבר שהסיבה היא שהסיכוי ששני אנשים 25עדים הינם 'ראיה ברורה' 

יכוונו עדותם ויצלחו את החקירות והדרישות הינו קטן. ואף שידוע שיש 

או עדות מוכחשת(, כל עוד  26מציאות של עדי שקר בעולם )וכדין הזמה

                                                   

ועי"ש שציין לגמ' ביבמות )ונראה כוונתו יבמות פח. לגבי אשה שנישאה על פי שני עדים ובא  23
הרוג או או שנים עדים, שציין שלכאורה במקרה זה נגמר הדין על פי עדים ואע"פ כן לא מקבלים 

 דבריהם וביאר שם טעם הדין.
 ועד טוב קונטרס ח', מרחשון/כסלו תשע"ח אות א', ד' – עיין "האם הולכין בממון אחר הרוב" 24
מה לי לשקר להכחיש העדים ולומר שקרנים הם והתורה ן ב"ב דף לא. : "חידושי הרמב" 25

 ". ויל"ע האם שיטת הרמב"ן כשיטת הרשב"א. ועיין גם בהערה הבאה.האמינתם
ולא כאשר עשה,  -ר זמם כאשאמנם הרמב"ן בפירושו לתורה בדברים פרק י"ט פס' י"ט חידש: " 26

מכאן אמרו הרגו אין נהרגין, לשון רש"י מדברי רבותינו )מכות ה ב(. והטעם בזה, בעבור כי משפט 
העדים המוזמין בגזרת השליט, שהם שנים ושנים, והנה כאשר יבואו שנים ויעידו על ראובן שהרג 

, כי בזכותו של ראובן שהיה את הנפש ויבואו שנים אחרים ויזימו אותם מעדותם צוה הכתוב שיהרגו
נקי וצדיק בא המעשה הזה אילו היה רשע בן מות לא הצילו השם מיד ב"ד, כאשר אמר )שמות כג 
ז( כי לא אצדיק רשע. אבל אם נהרג ראובן, נחשוב שהיה אמת כל אשר העידו עליו הראשונים, כי 

)תהלים לז לג( ה' לא יעזבנו הוא בעונו מת ואילו היה צדיק לא יעזבנו ה' בידם, כמו שאמר הכתוב 
בידו ולא ירשיענו בהשפטו. ועוד שלא יתן ה' השופטים הצדיקים העומדים לפניו לשפוך דם נקי, 

ים ישפוט. והנה כל זה מעלה גדולה בשופטי ישראל, וההבטחה קכי המשפט לאלהים הוא ובקרב אל
ם אשר להם הריב לפני שהקב"ה מסכים על ידם ועמהם בדבר המשפט. וזה טעם ועמדו שני האנשי

ה' )פסוק יז(, כי לפני ה' הם עומדים בבואם לפני הכהנים והשופטים, והוא ינחם בדרך אמת, וכבר 
". כלומר האמת מתבררת על פי התוצאה ו"בקרב הזכרתי מזה בסדר ואלה המשפטים )שמות כא ו(

האמת או שכך  אלוקים ישפוט" אמנם יש לדקדק בלשונו: "נחשוב שהיה אמת" האם כוונתו שזו
 מצווים אנו לחשוב.



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 15 - 

 

 

ולא כפי שכתב  לא הוכח אחרת הרי זו ראיה ברורה, כלומר כך היא האמת

 החינוך )לעיל אות ד'( שמדובר ב"חזקה" בלבד. 

 

וביחס לעובדה שבמקרים אחרים אנו סומכים על ראיות שאינן ראיות 

ברורות כמו שני עדים )כמו עד אחד באיסורין( וכמו שתמהנו לעיל על 

, ונראה שהאמור את טעם הדבר כך )עיין לעיל אות ד'(, הרשב"א לא ביאר

 עי"ש. – שיטת הרשב"אאת אף ב יישלעיל )שם( 

 

 עדות כנגד דבר ידוע / עדות על נס

 

שקבלת שני עדים יסודה )אות ז'( והרשב"א )אות ד'( לשיטת החינוך  . ט

 ., מסתבר שאם עדים יעידו נגד הטבעבחזקה או שמהווה ראיה ברורה

לא יתקבלו. ולמרות שהידיעה דבריהם  – כגון שהשמש זרחה בצפון

, אין 'הוכחה' 27זורחת בצפון הינה מכח נסיון העברשהשמש איננה 

שמחר לא תזרח בצד אחר, מ"מ זו 'אמת' שכך היא המציאות וכפי שרבן 

שכך על פי ידיעתו  גמליאל בדק את העדים על פי צורות לבנה שהיו לו

( , ולכן עדות , כ:ר"ה כד. ושם כה. צריכה להיראות הלבנה ביום זה )עיין

 ה אמת.העדים תידחה שהרי אינ

 

 שגזרה תורה להאמין לשני עדים, אף אם)אות ה'( אמנם לשיטת הרמב"ם  

אין אנו יודעים שדבריהם אמת. יש לעיין שמא נקבל את דבריהם של 

העדים שהרי יש לקבל דבריהם בין אם יודעים אנו שדבריהם אמת ובין 

ולעיל באות ז' צויינה שיטתו של הצפנת פענח. ולקמן נציע דרך אם לאו. 

 נוספת.

 

                                                   

 דומה ל"רובא דליתא קמן". 27
 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 16 - 

 

 

מסתבר שדברי הרמב"ם הינם רק במקרה בו לא ידוע לנו האם דבריהם  

שהרי  28אין לקבלם -אמת, אבל אם ידוע לנו שדבריהם אינם דברי אמת

 ובודקים את העדים לדעת האם אינם דוברי שקר. יםדורשים חוקר

 והרמב"ם עצמו כתב בפרק כ"ד מסנהדרין הלכה ג':

 

שלא יאמר אחתכנו  29שהוא מרומהומנין לדיין שהוא יודע בדין 

 .ויהיה הקולר תלוי בצוארי העדים, תלמוד לומר מדבר שקר תרחק

 

כיצד יעשה ידרוש בו ויחקור הרבה בדרישה ובחקירה של דיני 

  .נפשות

 

 ,אם נראה לו לפי דעתו ]שאין בו רמאות חותך את הדין על פי העדות

                                                   

יש לעיין האם עדים שדבריהם נדחים מחמת ה"מציאות" יפסלו מכאן ואילך לעדות כמו עדים  28
 זוממים או שכדי לפוסלם לעדות יש צורך בעדים.

בואר במשנה כמו כן מצאנו שלשיטת ר' יהודה בית דין יכולים לפסול עדים על פי אומדן דעת. כמ
במכות פרק א' משנה ח', שאם כת הזימה שני עדים ולאחר מכן באו עוד עדים ושוב אותה כת הזימה 
אותה וכן הלאה, סובר רבי יהודה שאין לקבל את הכת המזימה כיון שעשו קנוניא להזים כל מי 

 חר(. עיין ברע"ב שם )ויש שפירשו את שיטת ר' יהודה באופן א –שיבוא )"איסטטית היא זו"(
שבמחלוקת בין שתי כתות עדים  סימן מ"ו ס"ק ז'ועדים שהוכחשו נפסלו לעדות אולם עיין נתיבות 

ופורטו הדברים במאמרו של שאין בזה דין עדות מוכחשת. ת,לגבי חתימה של אדם למי היא שייכ
א: "במחלוקת בחכמה אין אחת משקרת אלא טועה, ובזה דינם כדיינים "הגרז"נ בישורון יב עמ' תקל

שהולכין אחר רוב דעות, ומסתבר שגם במחלוקת שבין שתי כתי עדים אם האיש ראובן או שמעון, 
מקום נוסף וזה מחלוקת בחכמה ולא בשקר והולכין אחר רוב דעות". )וממילא לא יפסלו לעדות?(. 

ו בסוטה, כמבואר במשנה בסוטה לא: "אחד היה אומר נטמאת בו יש משמעות לרוב בעדות, הינ
היתה שותה" כיון שעל פי השנים יש לה זכות לשתות. אמנם בסוטה  –ושנים אומרים לא נטמאת 

 קים חידוש שעד אחד נאמן עי"ש במשנה ובסוגיית הגמ'.
כיון שאינם ולשיטת הרמב"ם, יכולה להיו מציאות בה עדים אמרו להד"ם ואע"פ כן יפסלו לעדות 

זוכירם, עיין פ"ו מטוען ונטען הלכה ד' ויסודו בדברי הגמ' בשבועותת מא: כל מילתא דלא רמיא 
עליה דאיניש לאו אדעתיה" וחידושו של הרמב"ם )וכן הוא בפירוש הר"ח שם( שעקרון זה קיים אף 

 בעדים.
 .שו"ת נו"ב אבהע"ז סימן ס"ה 28
ין, ומ"מ מדובר בידיעה שאינה יכולה לבוא כראיה הרמב"ם לא ביאר מה הוא מקור ידיעת הדי 29

 בדין.



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 17 - 

 

 

כת על אבל אם היה לבו נוקפו[ שיש בו רמאות או שאין דעתו סומ

דברי העדים אף על פי שאינו יכול לפסלן או שדעתו נוטה שבעל דין 

זה רמאי ובעל ערמה והשיא את העדים אף על פי שהם כשרים ולפי 

תומם העידו וזה הטעם או שנראה לו מכלל הדברים שיש שם 

דברים אחרים מסותרין ואינן רוצים לגלותם, כל אלו הדברים 

ו הדין אלא יסלק עצמו מדין זה וכיוצא בהן אסור לו לחתוך אות

וידיננו מי שלבו שלם בדבר, והרי הדברים מסורים ללב והכתוב 

 ים הוא.קאומר כי המשפט לאל

 

כלומר, רק במקרה בו לדיין אין ידיעה שהדין מרומה, הוא סומך על  

העדים, אבל אם ידוע לו שהדין מרומה, אסור לו לסמוך על העדים, אולם 

 אלא יסתלק. – אסור לו לפסוק כנגדם

 

 מסוגייתראיה לאמור לעיל )שידיעה על הליכות הטבע גוברת על עדים(  .י

הגמ' בבכורות כח. לגבי מום של דוקין שבעין, שאם הוא מום קבוע הבכור 

ובדיקה זו צריכה  .יוצא לחולין ואם הוא מום עובר אינו יוצא לחולין

ואם נשחט הבכור ועתה נראה  להיעשות על ידי מומחה בחייו של הבכור.

המום קבוע ובאו עדים והעידו שגם בחיי הבכור המום היה נראה קבוע, 

 דנה הגמ' שם בדף כח:

 

איבעיא להו מפני המשתנין וכולהו משתני או דלמא איכא דמשתני 

ואיכא דלא משתני למאי נפקא מינה לאכחושי סהדי אי אמרת 

משתני ואיכא דלא כולהו משתני שקרי נינהו ואי אמרת איכא ד

 ...משתני סמכינן עלייהו

 

כלומר, אם היה ברור לנו שכל הדוקים שבעין משתנים לאחר שחיטת  

ומות הבכור, העדים שמעידים שכך היה גם קודם מותו הינם עדים שקר. 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 18 - 

 

 

 .30כלומר הידיעה הטבעית שלנו גוברת על עדות העדים

 

שנפתחה ונמצאה ללא לב בשו"ת חכם צבי סימן ע"ד דן אודות תרנגולת  יא.

על עדים שהעידו נגד המציאות הטבעית ו אודותלדון  ריךובסימן ע"ו הא

 31(בשו"ת חלק א' סימן צ"ח מעשה ניסים )ובבירור שיטת הרשב"א

 והעלה שם:

 

לב לתרנגולת  32וכיון שכבר ביררנו שאפי' באו שנים ואמרו של"ה

 .33,34הזאת אינם נאמנים דודאי סהדי שקרי נינהו

 

 וכתב עליו הפלתי בסימן מ' ס"ק ד':  

 

והאריך בו הגאון הנ"ל ודבריו תחילתו מתוק וסופן מרור, ולא יכלו 

אפילו נפתח התרנגולת  ...עדת בני ישראל לשתותן כי מרים הם

בעדים כשרים והעידו שהשגיחו ולא נמצא לב, פסק כי עדים שקרי 

 המה, 

                                                   

אמנם לשיטת הצפנת פענח באות ז' יתכן שאין זו ראיה כיון שיש צורך בהכרעת הדיינים. ועיין  30
 האם לחשוש לגמלא פרחא. –גם בגמ' יבמות בדף קטז. 

"ג דן על עי"ש שאין לחוש לדברים שהם כנגד הטבע ומעשה ניסים, אמנם הוא עצמו בסימן צ 31
 צירוף למנין של אדם שנוצר על פי ספר יצירה.

 שלא היה. 32
ויש להעיר שעדות על טריפות איננה מחייבת שני עדים בבית דין אלא עד אחד נאמן באיסורין  33

ולכן יש מקום לומר שבעד אחד באיסורין לא נאמן ואף אם יבואו נשי עדים לא יאמינו להם כי אין 
שתלוי בעדות, יתכן שלשיטת הצפנת פענח בביאור שיטת הרמב"ם  זה מדיני עדות, אבל בדבר

יתקבלו דבריהם וכנ"ל אות... אולם  מדברי החכם צבי עצמו נראה שאינו מחלק בין עד אחד 
 באיסורין לבית עדות בבית דין, וזאת על פי ראיותיו שם, עי"ש.

ביו ומ"מ הפלתי לקמן ועיין שאילת יעב"ץ )בנו של החכם צבי( סימן קכ"א בביאור תשובת א 34
ודאי שלא הבין את דברי החכם צבי כדברי השאילת יעב"ץ. ויש שכתבו שהחם צבי עזב את רבנות 

, וארא תשע"ז בדיון 369בקהילות אה"ו בעקבות המחלוקת על פסק דינו זה. ועיין נוה ההיכל גליון 
 ד'.-מן ב'ההלכתי בכל הענין וציין גם לשו"ת נשאל דוד ח"א יו"ד סימן ב' וח"ג סי

 



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 19 - 

 

 

גבי ודאי טריפה ונשען על רשב"א )בתשובה ח"א סי' צ"ח( שכתב כן 

אף שהעידו שחי יותר מי"ב חודש, עיין שם. והפריז על המדה ביותר, 

כי איך מדמה חומרא לקולא, הרשב"א אמרו להחמיר דאין לסמוך 

על עדותן לבטל דבר תורה ולהקל באיסורים, אבל להקל לא שמענו 

דנימא עידי שקר הם ונאכל תרנגולת בלי לב, הס מלהזכיר להתיר 

  ...35נבלות טריפות וספק

 

אמנם לא רק ידיעה של דרכי הטבע גוברת על עדות העדים, אלא גם  .אי

 כתובות דף טז: : הנהגה אנושית. וכמבואר  בגמ' 

 

הנך סהדי  ,36אי כל הנשאת בתולה יש לה קול כי אתו עדים מאי הוי

אלא אמר רבינא רוב הנשאת בתולה יש לה קול וזו  ?   37שקרי נינהו

 .קול איתרע לה רובאהואיל ואין לה 

 

כלומר, עדים יכולים להעיד שמקרה מסויים הינו מהמיעוט אבל אין  

אף שהמצאות נובעת מהנהגה  ביכולתם להעיד על דבר שברור שאינו נכון

. ולכן, אילו היה יוצא קול לכולן וביחס לנישואין אלו לא שהניגו בני אדם

 הריטב"א שם:  ובביאור הדבר כתב יצא קול, עדות העדים לא תתקבל.

  

אי כל הנשאת בתולה יש לה קול כי אתו עדים מאי הוי סהדי שקרי 

במידי דהוי מדינא דאית  ...נינהו. פירוש דאע"ג דעדים עדיפי מקלא

ליה קלא, לעולם כי ליתא לקלא האי חזקה אלימא מסהדותא, דהא 

 כו"ע סהדי דאם איתא דהוה, קלא הוה ליה למילתא וזה דבר ברור.

 

שיש לבתולה נובע מכך שהיא יוצאת מבית אביה לבית בעלה הקול  

בהינומא וראשה פרוע )משנה שם טו.(. ויש לעיין מה מעידים העדים, 

                                                   

 ועי"ש הסתמכות על רופאים ומש"כ עליו בשאילת יעב"ץ ח"ב סימן קמ"ו, ואכמ"ל.  35
 משמע שחזקה זו גוברת על עדים.  –" כיון דחזקה דיש לה קול הרבה היו יודעיןרש"י שם: " 36
 ועיין גם כתובות כג. לגבי קידושין וגירושין בצנעא והוצאת קול. 37



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 20 - 

 

 

האם הם מעידים שהם יודעים שהיא בתולה למרות שלא היה קול על 

יציאתה בהינומא וראשה פרוע, או שהם מעידים שיצאה בהינומא וראשה 

 פרוע ורק הם מעידים על כך.

 

ונראה שעדות העדים היא כפי שמבואר במשנה )שם(: "יש עדים שיצאת  

בהינומא וראשה פרוע" ועל כך אומרת הגמ' שאם לכל הנישאת בתולה 

, אבל אם יעידו העדים שהם יודעים 38יש קול, לא תתקבל עדות העדים

שהיא היתה בתולה מידיעם שאינה קשורה לאופן בו יצאה מבית אביה, 

דותם תתקבל שהרי אינם מעידים על הימצאות 'קול' יש מקום לומר שע

סימן  הע"זאב ,שו"ת שאילת דודשאף אחד אינו יודע ממנו. וכך כתב ב

 ':ט

 

הם אינם אומרים שנשאת בתולה רק אומרים  ...סהדי שקרי נינהו

שהי' קול לדבר שיוצאת מבית אביה לבית בעלה בהינומא בפרסום 

ר זה היו כולם זוכרים גם כדרך הבתולות ואם לכולם יש קול לדב

 ...39עתה וכיון שאין מי שיזכור רק אלו ניכר הדבר שמעידין שקר

ומבואר דאם היו אומרים שהיא באמת בתולה אך הי' איזה אונס 

 ...באמת היו נאמנים ,וסבה שלא פרסמו

 

 עדות על נס

 

שני עדים שיעידו על מעשה נס שחורג מגבולות הטבע, כגון שיעידו  .בי

ה בגבעון או נעשה נס וכד שמן שבבית בעבע ושפע שמן שהשמש עמד

                                                   

כהך דב"ב דמדיצאה  38דהעדות שלהם רק אומדנאה הלכה ז': "צפנת פענח פ"ז מיסודי התור 38
", אמנם גם ה"קלא" הינו רק אומדנא. והצפנת פענח וראשה פרועה הוה אומדנא שהיא בתולה

 .'לשיטתו לעיל אות ז
 וציין ראיה לדבריו מדברי הרשב"ם בב"ב צב: ד"ה "כי". 39

 



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 21 - 

 

 

( או על 40מלכים ב' פרק ד' –ת עובדיה שצעקה אל אלישע ש)כמעשה א

שיטת )עיין בנס פך השמן כמו שאירע בחנוכה. האם דבריהם יתקבלו 

 ? לעיל אות ז'( –הצפנת פענח 

 

שיש  41ג'הלכה סוף שיטת הירושלמי ביבמות פרק ט"ז  ,בדיני עגונה 

 לגבי היתר עגונה כשבעלה נעלם: 42ש למעשה ניסיםלחו

 

אומר אני נעשה לו ניסים  43נפל לבור אריות אין מעידין עליו

כדניאל. נפל לכבשן האש אין מעידין עליו אומר אני נעשה לו ניסים 

 כחנניה מישאל ועזריה.

 

ויש לעיין אם יבואו שני עדים ויעידו שאדם נפל לכבשן ויצא משם ללא  

חריכה, כחנניה מישאל ועזריה, האם נאמין להם גם כאשר אין דרך כל 

טבעית לצאת משם ללא פגע או שעדותם לא תתקבל שהרי מדובר בדבר 

 שאין מקבלים עדים בדבר שמנוגד לטבע ?  ל"נוכ 44המנוגד לטבע

 

ולכן אם נפל  .צריכה להיות דבר ברור ונראה, שעדות על מותו של אדם 

                                                   

י"ט, אולם שם לא דובר בדיני עדות  וכן בשו"ת אדמת קודש ח"ב חו"מ ג' ומחנה חיים ח"ב חו"מ 40
כי אם בשותפים שאצל אחד מהם אירע הנס, האם גם שותפו זכאי לקבל מחצית השמן. ועיין גם 

 מחזיק ברכה או"ח תרע"ז ג'(.
 ומקורו בתוספתא יבמות פרק י"ד. 41
אולם אין זו שיטת הבבלי )שאינו מתחשב במעשה ניסים( עיין יבמות סוף דף קכא. ובדברי  42

ו"ע באבהע"ז י"ז ס"ק נ"ו ובח"מ ס"ק נ"ו. אמנם אף הבבלי מתחשב ב"חבר" כמבואר בתחילת הש
דף רכא: ועי"ש המחלוקת עם ר' מאיר האם מזכירין מעשה ניסים. והרמב"ם בפירוש המשנה לבמוצ 

ומים שיש להן סוף אם שהה שם שיעור שאי אפשר לאדם לחיות כמותו פרק ט"ז משנה ג' כתב: "
ותרת. וחלק ר' מאיר על זה והביא ראיה מאדם שנפל לבור הגדול ועלה לאחר שלשה במים אשתו מ

ימים והוא מים שיש להם סוף והרי שהה שם זמן רב. וחכמים אומרין אין מביאין ראיה ממעשה 
 ". אולם עיין צ"א ח"ג סימן כ"ה פרק ב' שסובר שאף הבללי מתחשב במעשה ניסים. נסים

 אין מעידין עליו שמת. 43
הפני משה במקום כתב: "אומר אני שנעשו לו ניסים... כלומר שנפל לאש וברח משום משום  44

ענין". ונראה מדבריו שהנס נעשה לו לא באופן שנעשה לחנניה מישאל ועזריה, אלא באופן טבעי 
 נדיר, וצ"ע.

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 22 - 

 

 

לכבשן אש, סובר הירושלמי שכיון שלא ראינו את  ת או אדם לגוב אריו

 ולכן יש לחשוש גם למעשה ניסים. מותו, אי אפשר לומר שהוא מת

 

אולם, עדים שיעידו על מעשה ניסים, אם מדובר בנס שהיה צריך להיות  

, אנן סהדי שדבריהם ורק הם מעידים עליו )כגון עמידת השמש(גלוי לכל 

ט'( אבל אם אם יעידו על מעשה נס שנעשה שקר וכמבואר לעיל באות 

בסתר )כגון כד שמן שמילא כדים אחרים( בפשטות לא נאמין להם שהרי 

שערי תורה וכך כתב ב .45אנו סמוכים בכל דבר על ידיעתנו בכללי הטבע

 :46ם(-אבהע"ז, הודאת בע"ד, עמ' שס"א )מהד' מכון י

 

ע שנראה וכן מוכח במס' ראש השנה דף כ' נולד קודם חצות בידו

נולד קודם חצות בידוע שלא נראה סמוך סמוך לשקיעת החמה לא,

הרי אם  .לשקיעת החמה למאי נפק"מ אמר רב אשי לאכחושי סהדי

העידו עדים נגד המסור ביד חכמים ממהלך טבעי אמרינן סהדי 

שקרי נינהו והטבע קיים אף דאפשר דהיה מעשה ניסים, מ"מ אינם 

בע והדעת מכרעת שהם משקרים נאמנים בכה"ג היכא דעל פי הט

כי התורה לא נתנה להם נאמנות רק אם אומרים דבר שאינו נגד 

החוש והטבע והשכל כיון דליכא הוכחה שמשקרים, משא"כ בכה"ג 

שיש הוכחה שמשקרים אף שיש להם חזקת כשרות מ"מ הוא רק 

חזקה ואנן סהדי שהענין כחוש וטבעי, השכל עדיף. דוק ותשכח 

 כדברי.

 

אין בעובדה שאין אנו מקבלים עדים על מעשה נסים כדי לסתור  אמנם, 

את העובדה שקיימים מעשי ניסים, אולם עדים בבית דין אינם הדרך 

 להודיע על כך. 

 

                                                   

 ושמא אם העדות היא על אדם שידוע לכל שהוא מלומד בניסים, עדותו תתקבל. 45
און האמיתי שר התורה רבינו בנימין וואלף לעוו זצוק"ל גאב"ד ור"מ דק"ק ווערבוי מאת "מרן הג 46

 יצ"ו בנו של מרן הגאון רבינו אליעזר לעוו זצ"ל בעל השמן רוקח" )מדף השער(. 



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 23 - 

 

 

דין עד אחד נאמן באיסורין. כלומר קיימת דרך הוזכר ( ד' ולעיל )אות 

ת להעביר מידע שלא באמצעות עדים. וכן בני עיר עושים מעשה על פי בי

דין למרות שלא שמעו מהדיינים אלא שמעו מאחרים ששמעו מהם וזאת 

י"ט(. וכן בית דין -מכח חזקה )עיין חזו"א אבהע"ז ק"א ס"ק י"ח

ששולחים מעשה בית דין או כתבם לעיר אחרת, אין בכך חסרון של עדות 

בכתב שנאמרה בעדים, שהרי זה גם כן מכח חזקה שהדברים אמיתיים 

"א( וכן העברת התורה הן בכתב והן בעל פה מדור )חזו"א הנ"ל ס"ק כ

לדור אינה בדרך של שני עדים המעידים בבית דין, אלא דרך העברת מידע 

ועדים שאינה מקובלת בבית דין אבל נכונה ואמיתית במקרים אחרים. 

 אינם הדרך להעביר מידע על ניסים, וצ"ע.

 

 בית דין שמבקש עדות של עדי שקר

 

יל, גם אם אין ודאות בעדותם של שני עדים, ודאי על פי האמור לע יג.

תורה ציוותה לסמוך על שני ושהמטרה היא שהעדות תהיה עדות אמת 

 דוקא עדים. אמנם בגמ' בר"ה כ. למדנו שקיים מקרה בו בית דין מחפשים

 עדי שקר:

 

וכי הא דאמר רבי יהושע בן לוי מאיימין על העדים על החדש 

( 47ביום שלשים, שיחרישו בשביל לעברורש"י: )שנראה בזמנו לעברו 

ביום ) ואין מאיימין על העדים על החדש שלא נראה בזמנו לקדשו 

שלשים על העדים שלא ראוהו, ואנן צריכין לקדשו היום, כדי להפריד שבת 

 (. מיום הכפורים, שיאמרו ראינו ויעידו שקר

 

                                                   

 כלומר, בית דין מונעין עדות. 47

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 24 - 

 

 

 והא שלח ליה רבי יהודה נשיאה לרבי אמי הוו יודעין שכל ,איני

אם )ימיו של רבי יוחנן היה מלמדנו מאיימין על העדים על החדש 

שלא נראה בזמנו לקדשו אף על פי שלא ( 48אנו צריכין לעשותו חסר

ראוהו יאמרו ראינו אמר אביי לא קשיא הא בניסן ותשרי הא בשאר 

  .(מקדשין לצורך -שהמועדות תלויין בהן )ירחי 

 

 : בכתובות דף לב. כתבובתוס' הרא"ש   

 

( מאיימין את העדים לומר שראו את .כדאמרינן בראש השנה )כ

שאין מקדשין את החדש אלא על פי  ,החדש אף על פי שלא ראו

ומיהו מותר לקדשו על פי עדות שקר דכתיב אשר  ,49קבלת עדות

 תקראו אותם ואפי' שוגגין ואפי' מזידין

 

ו עדות מדברי רש"י ותוס' הרא"ש מוכח, שבית דין מחפשים עדים שיעיד 

לקדש את החודש. ולכאורה הדבר הינו פלא, מה תועלת בעדות שקר כדי 

 .50שידוע שהיא עדות שקר

                                                   

ואז  ובגמ' שם מבואר שסיבה לקדש החודש בזמנו היא, כדי שיום כיפור לא יהיה צמוד לשבת 48
 לא יהיו ירקות טריים לשבת או כדי שהמתים לא יסריחו. 

 שלא על פי עדים. (ואכמ"ל האם מותר לבית דין לקדש את החודש בזמנו )לא בעיבור 49
ובלשון המועדים וזמנים חלק ו' סימן ט"ז: "ודברי הגמרא פליאה עצומה, היאך אפשר לנו לכוף  50

א ראו...." ועי"ש. ובפירוש הר"ח שם כתב שהעדים עדים ולאיים עליהם לומר שקר שראו אע"פ של
באו להעיד והיה להם ספק האם ראו "כוביתא" )ענן( או לבנה ובית דין מחזקים את דבריהם לומר 

ובפנ"י שם ובקהילות יעקב חלק ו' ר"ה סימן י"ט (  ולשיטתו, העדים  ישלבנה ראו )ועיין גם במאיר
יודעים שהם דוברי שקר. אולם לרש"י הם העדים והן סוברים עתה שהם דוברי אמת, רק בית הם ש

 בית הדין יודעים שמדובר בעדות שקר.
וחידוש גדול בעצם הדין של קידוש החודש כתב בצפנת פענח פרק א' מהלכות קידוש החודש הלכה 
א': "הנה באמת הראיה הוא רק ראיה דמיונית דהא באמת אינו רואה את הלבנה".... לא ראו את 

תית רק שהתורה אמרה שאם יראו כך וכך אז יאמרו בבית דין ויוכלו בית דין לקדשו". הלבנה האמי
וצ"ע בכוונתו  וכתב עליו במפענח צפונות עמ' רל"ו: "וקשה לרדת לסוף דעתו" ועיין במאמרו של 
הגרז"נ גולדברג בשו"ת מעשה חושב חלק ג' עמ' צ"ט שכתב ששמע שכוונתו היא שהלבנה היא 

אים אותה עצמה אלא את החזרת קרני השמש. אולם תמה על פירוש זה ש"כמדומני גוף עכור ולא רו
שאין עין אדם רואה שום דבר חוץ מאור וכל מה שראתה אינה אלא מה שהאור חוזר מהדבר...". 

 בשבילי החודש שהאריך בענין זה.  –ועיין עוד בספר בשבילי אורייתא 
בראיית העדים ובמחלוקת רס"ג והגאונים כנגד ובעצם דין קידוש החודש האם יסודו בחשבון או 

 .287הרמב"ם עיין במאמרו של ר' אריה שטרן שליט"א תחומין כ"ג עמ' 
ועיין שו"ת תורה לשמה סימן שע"א להתיר להעיד עדות שקר כדי למנוע ירושה שלא על פי דין 

 .תורה, והביא ראיה מסוגייתנו



 םידע ינש לש תונמאנה תולובג===========בס"ד================

 - 25 - 

 

 

יתכן להציע שבית דין יודעים החשבון על פי החישוב )עיין רמב"ם פרק  

ותחילת פרק ו'(, ואע"פ כן מצוה  ז'-'א'' מהלכות קידוש החודש הל' ו

לקדש החודש על ידי עדים, ולשיטת הרמב"ם כך היא ההלכה למשה 

פרק ז',  פ"א הל'על פי הראייה )שם,  םמסיני שבזמן שיש סנהדרין קובעי

  .ה' הלכה ב'(

 

אמנם, הדין האומר שיש יכולת לבית דין לקבוע את החדש אפילו אם הן 

 שוגגים או מזידין

 

לעיין מה תפקידם של העדים, והרי סנהדרין יודעים את זמן  ומכאן שיש

המולד אף בלעדיהם. ושמא יש מקום להציע, שבחישוב יכול להיות 

טעות, והמיפגש בין מחשבי המולד לבין העדים, יועיל למנוע טעויות, 

הדיינים שחישבו את המולד כיון שאם יבואו עדים ויאמרו שראו הלבנה, 

ים והן את החישוב שלהם. ולפיכך אין לוותר על ודאי יבדקו הן את העד

עדות העדים אף במקרים בהם בית דין אינו מקדש על פי עדותם, אלא על 

פי צורך כלשהו שאינו תואם את הראיה או החישוב והדבר הינו בסמכותם 

. אולם כדי שלא תתבטל מציאות של עדות, בית דין יקבלו 51של הדיינים

 שבפעמים הבאות ימשיכו לקבל את העדים. עדים ואפילו עדי שקר, כדי 

 

, איננה דבר שאינו ידוע לרבים, וזאת בכוונה העובדה שמקבלים עדי שקר 

להלכות אחרות בהם נאמר שאסור לדורשם בפירקה או שאין בניגוד 

מגלים דבר זה לעם הארץ. להיפך, בית דין יודיעו שבפעם הזאת הם 

 .קיבלו עדי שקר ויסבירו את מעשיהם, וצ"ע

  

                                                   

 עיין רמב"ם פ"ב מקידוש החודש הלכה י'. 51



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 26 - 

 

 

 

 קונטרסי ועד טוב 

 

 אדר תשע"ז. –עדותו של הפסול לעדות  ❖

 ניסן תשע"ז. –תפיסה ובעלות  ❖

 אייר תשע"ז. –שני שבילין  ❖

 סיון תשע"ז. –בדבר שבממון תנאי  ❖

 תמוז תשע"ז –הקדמת מלאכה קודם שעת הפיקוח נפש  ❖

 מנחם אב תשע"ז. –ריבוי פעולות ואיסור מלאכה  ❖

 אלול תשע"ז / תשרי תשע"ח. –בתר מחשבתו או בתר מעשיו  ❖

 חשון / כסלו תשע"ח -האם הולכין בממון אחר הרוב   ❖

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


