
 

 תשובת שאלה

 בירורים בדרכי תשובות ושאלות

 

 

 

 יוצא לאור לכבודו של 

 שליט"א מיכאל שמואל בלייכרהרה"ג 

 במלואת לו שבעים שנה

 לאוי"ט

 

 רפאל שטרן 

 בית ועד לתורה גבעת שמואל

 טבת תשע"ג

 למכירה()לא מיועד 



============================================ 

 2עמוד  

 

 

 

 

 
 
 
 

  לעילוי נשמות

 

אמו"ר הרב משה )ב"ר אשר ישעי'ה וחוה 

 לאה( שטרן ז"ל

 נלב"ע י"א טבת תשע"א

 

אמו"ר נחמה שטרן )בת ר' בן ציון ורחל 

 יהודה(

 נלב"ע כ' סיון תשע"א
 

 
 
 

 ת.נ.צ.ב.ה
 



============================================ 

 3עמוד  

 

        בס"ד                                                                             

 

וכתוב בתשובת מהר"י מינץ סימן ט"ו דהמנהג לומר 
לו כדי שלא יתמהו  מקללהם הטעם שמפני מה הוא 

)ט"ז יו"ד צ"ב ס"ק  למה אוסר לפעמים ולפעמים מתיר

 .(*בפתיחה כוללת, סדר א' אות ח' וכ"כ בפמ"ג .כ"ב
 

 
את האדם לידי מבוכה ריבוי השיטות והמנהגים, פעמים שמביא 

, הוא נבוך שאלה הלכה למעשה כשהוא רוצה לשאולכיצד לנהוג. 
ים מקלשידוע שהוא מה. האם מותר לו לשאול רב ישאלאת מי 

הוא אותה בשאלה  שידוע לו מעיקרא מה היא פסיקתואו מרב 
להפנות את השואל לרב  . והרב עצמו האם מותר לולשאולרוצה 

 אחר וכדו'. ולקמן ננסה לעמוד בס"ד על שאלות אלו ואחרות.
 

ן טובה והואיל שליט"א נהג בעי הגאון הרב זלמן נחמיה גולדברג
הערותיו  .)לקמן(בטובו לעיין באמור, ואף הוסיף את ברכתו 

 .החיבור וכן בהוספות שבסוףשולבו בגוף הדברים 
 

בבית ועד לתורה בגבעת יסודו של חיבור זה מלימוד משותף 
. בית הכנסת "נאוה תהילה"שמואל המתקיים מידי יום ששי ב

על מאור הפנים והאכסניה תודתנו שלוחה לחברי בית הכנסת 
 ובמיוחד ליו"ר ד"ר ישראל פרידר ולשאר המסייעים. הנאה

 
מיכאל שמואל ג לכבודו של חמי, הרה" חיבור זה יוצא לאור

אב"ד חיפה, לרגל הגיעו לגיל שבעים. ויהי רצון  שליט"א בלייכר
לשנים יזכה  להקרין מחכמתו ותורתו עד היום, כןשכשם שזכה 

 ונחת מכל משפחתורבות שיש בהם תורה וגדולה ובריאות טובה 
 יחד עם רעייתו הרבנית טובה שתחי'.

 
 רפאל שטרן

 .77*ועיין הערה 



============================================ 

 4עמוד  

 

 

 כסלו תשע"גב"ה יום כ"ז 

כבוד ידידי הרה"ג ר' רפאל שטרן שליט"א תשואות חן לו על ששלח 

אלי מה שחיבר לברר לדעת הלכה למעשה במחלוקת בין החכמים 

בהלכות איך יש לנהוג למי שלא יודע להיכן הדין נוטה ולא ליודעין 

אם מותר ללכת אחר דעה אחת וגם אם מותר לשלוח את השואל 

 וכל זה נחוץ לדעת למעשה. לחכם שאינו סובר כמותו

וכל זה חיבר לכבוד של חמיו הגאון ר' מיכאל בלייכר שהגיע לימי 

 ואין ספק שדבריו משמחין אותו יותר מכל שמחה אחרת. *הזיקנה

 והנני מצטרף לברכו בברכה עוד ינובון בשיבה דשנים ורעננים יהיו

 כברכת

 זלמן נחמיה גולדברג

האם גיל הזיקנה הוא ששים )כמבואר  הגרז"נ שליט"א ציין שמחלוקת היא*
במשנה באבות )פרק ה' משנה כ"א( או שבעים כפי שמדוייק מדברי התרגום 

 )כמבואר במנ"ח מצוה רנ"ז(. 



============================================ 

 5עמוד  

 

 תוכן הענינים:

 8 ...................................................................... יסוד שאלות/  הקדמה

 8 ............................................... הוכרע לא הדין בו במקום הכרעה כללי

 11 ............ לשואל נחה הקולא כאשר כמקל לנקוט/  ספרא רב של הנהגתו

 18 ........................... עושה ה"ב כדברי, עושה ש"ב כדברי לעשות הרוצה

 32 .............................. 'וכו עושה ה"כב לעשות הרוצה כנגד פסיקה כללי

 32 ....... (השאלה של המסויים במקרה דעתו ידועה כשלא) מקל רב לשאול

 22 ..................................................... התשובה כשידועה שאלה לשאול

 52 ...................................................................... מקל רב לשאול עץלי

 52 ...... '(וכדו שבת, ה"באו) אחר רב שישאל לשואל לומר לרב מותר האם

 23 .................................. לטובתו שפוסק דין לבית ללכת - ממונות בדיני

 אחד לטובת שפוסק דין לבית ללכת( דיין שאינו אדם ידי על) עצה נתינת

 22 ................................................................................... הדין מבעלי

 אחר לדיין שילך דין לבעל לומר ממונות בדיני לדיין מותר האם

 25 ............................................................................... מזכה/שמחייב

 55 ........................................................................................... סיכום

 56 ........................................... א"שליט לדברגגו נ"הגרז מדברי הוספות

  



============================================ 

 6עמוד  

 

 חידושי הרמב"ן והריטב"אמ

 

 אותכגון, )יוזכרו פעמים רבות לאורך החיבור הרמב"ן והריטב"א דברי 

 דבריהם הובאו כאן במלואם: כיון שכךיט( ו טו, ט',ד', ה', ז, ח', 

 

 :חולין דף מג, חידושי הרמב"ן

  

דתניא הרוצה לעשות כב"ש כקוליהון וכחומריהון עושה או כב"ה הא 

כקוליהון וכחומריהון. קשה לי והא קי"ל דאחד מטמא ואחד מטהר 

אחד מתיר ואחד אוסר אם היה אחד מהם גדול בחכמה ובמנין הלך 

אחריו ואם לאו בשל תורה הלך אחר המחמיר בשל סופרים הלך אחר 

ויש לי לומר מתוך שמחלוקתן של  ? (.המקל כדאיתא בפ"ק דע"ז )ז'

תלמידי ב"ש וב"ה גדולה וכל חכמי ישראל נכנסין תחתיה ונעשית להם 

תורה כשתי תורות הרשות לכל אחד לעשות כדבריהם כדאמרינן 

(, וכיון שכן זה הרוצה להיות מכת ב"ש ולעשות כדבריהם .ביבמות )י"ד

 ... לעולם רשאי הוא

  



============================================ 

 7עמוד  

 

 

 , ע"ז דף ז.חידושי הריטב"א

י אמרינן הלך אחר המחמיר היינו לדידן, דכיון דספיקא הוא נקטינן דכ

בספיקא דאורייתא לחומרא, אבל לדידהו גופייהו ודאי כיון דשקולין 

נינהו וכל אחד עומד בשמועתו, זה נוהג כדבריו אפילו לקולא וזה נוהג 

(, ודאמר נמי דאחרים .כדבריו, והכי מוכח ביבמות פרק קמא )י"ד

בהוראתן הולכין אחר המחמיר בדאורייתא, דוקא בענין הבאין לעשות 

אחר כיוצא בזה שנחלקו אלו, אבל באותה חתיכה עצמה שנחלקו בה 

כיון דשקולין הם וכי הדדי איפליגו בה אין הוראת איסור חל באותה 

חתיכה, והכי מוכח התם ביבמות דאמרינן התם דבית הלל ובית שמאי 

בריהם והיו מתירין צרת הבת אלו עושין כדבריהם ואלו עושין כד

לאחין והיתה מותרת לינשא להם, שעל כל אחד ואחד שהיה מעשה 

בא עליה היו מורין לו בה להיתר, ואילו לא היה לזה לעשות כהוראתם 

כנגד דב"ה לא היו מורין בה להיתר, אלא ודאי שמע מינה שאותה 

ן )נז( והיינו הא דקאמרינן במכילתי .אשה מותרת היתה לינשא על פיהן

נפקי שיפורי דרבא ושרי שיפורי דרב הונא בר חנינא ואסרי וכיון דמר 

אסר היכי הוה שרי מר בשיפורי לאחרים במאי דלא הוה להו למעבד 

אלא ודאי כדאמרן דכל היכא דהוו שקולין ונחלקו  ...כהוראתו לקולא

כאחת לא חל איסור באותה חתיכה ורשאי המקל להורות לאחרים 

יכה, והרוצה לסמוך עליו ולנהוג קולא באותה חתיכה קולא באותה חת

שהורה בה הרשות בידו, אבל בחתיכה אחרת דכוותה בהא ודאי בשל 

 .תורה הלך אחר המחמיר



============================================ 

 8עמוד  

 

 / שאלות יסוד הקדמה

 

אדם שיש לו שאלה בהלכה והוא יודע שקיימת מחלוקת פוסקים  א.

שידוע שהוא נוהג להקל בשאלה זו. האם מותר לו לשאול רב 

אות י'( ? לשאול רב שידוע שהוא לקמן )בדרך כלל בפסקיו  

האם מותר ?  1בשאלה הזו שעומדת בפניו )אות יד ואילך( מקל

? האם קיים )אות כ', כו( לחבירו ליעץ לו לפנות לאותו רב 

)אות כד ואילך( דיני ממונות איסור והיתר וכדו' לבין חילוק בין 

לפוסק אחר שמכריע  ? האם ומתי מותר לרב להפנות את השואל

 שלא כשיטתו )אות כא(.

 

 כללי הכרעה במקום בו הדין לא הוכרע

 

במקום בו לא הוכרעה המחלוקת קיימים כללים כיצד לנהוג.  ב.

, ללכת אחר 2כגון יחיד ורבים הלכה כרבים )ברכות ט. ועוד(

מנהג המקום )עיין ריש פרק רביעי בפסחים(, לנהוג כפי רב 

 וכן על פי המבואר בגמ' בע"ז דף ז. : 3המקום )שבת קל.(

 

                                                      
לקמן לא נדון האם ומתי יש מעלה בחומרות. עיין שו"ת חת"ס או"ח סימן קצ"ז ד"ה  1

 קכ"ו.–"כולי האי", שמונה קבצים אות קכ"ה 
תנו ביניהם, או שיש לקמן לא נדון האם דין "רוב" תקף רק בבית דין שהדיינים נשאו ונ 2

תוקף לרוב פוסקים גם אם לא נשאו ונתנו ביניהם, ועיין דרכי הפסק לגרז"נ גולדברג 
 שליט"א )בית ועד לתורה, גבעת שמואל(.

 ולא כאן המקום להאריך ביחס בין הכללים השונים ואיזה מהם גובר על חבירו. 3



============================================ 

 9עמוד  

 

 ,4הנשאל לחכם וטימא לא ישאל לחכם ויטהר ,ת"ר

  .6לא ישאל לחכם ויתיר 5לחכם ואסר

                                                      
הודה שם כתב בשם ר' עיין שו"ע יו"ד סימן רמ"ב סעיף ל"א. ובהגהות בית לחם י 4

עזריה מפיגו )בעל הגדו"ת(, שדין חכם שאסר אינו נוהג בזמן הזה והטעם הוא: "בעו"ה 
בזמנינו שהמורה יורה כבן סורר ומורה ואין להם שיקול הדעת, אלא כסומא בארובה, 
בודאי אם אוסר רשאי להתיר, כי בוודאי לא יתיר אא"כ יש לו ראיה ברורה וכל האוסר 

ק שאינו בקי בדינים ולכן הוא מחמיר בלא שום טעם...". ועיין בסוף ההערה הוא עושה ר
 הבאה בשם המעשה איש.

בטעם הדין יש שאמרו משום ששויא אנפשיה חתיכה דאיסורא וי"א משום כבוד החכם  5
ב.  -הראשון  וכן כדי שלא תראה התורה כשתי תורות עי"ש בראשונים ובר"ן ע"ז דף א:

צ"ח בנפ"מ בין השיטות(. -וט שני, נידה, מהדורה שניה, עמ' צ"זמדפי הרי"ף )ועיין ח
ויל"ע מה הדין בשאלה בה אין חתיכת איסור אלא שאלה לגבי מעשה )האם מותר 

ובאות יח(. האם הטעם של "שויא  5לעשות פעולה כלשהי בשבת וכדו', ועיין הערה 
 אנפשיה חתיכה דאיסורא" חל רק על "חפצא" או גם על האדם עצמו. 

ובחוט שני, הלכות נידה, מהדורה חדשה עמ' צ"ט כתב: "ודע עוד דיסוד דינא דחכם 
שאסר, שאסור להני ראשונים משום שויא חתיכה דאיסורא... פירושו שחל כאן הוראה, 

היתה על חפץ מסויים, ומהאי טעמא חכם שאסר למשל בהלכות  ואף שההוראה לא
ברכות או שנשאל ביום חול על הלכות מוקצה וכדו' חל כאן הוראה ואין חכם שני 

ק"ב: -להתיר". אמנם כאשר השאלה היא לגבי "חפצא" כתב בחוט שני שם בעמ' ק"א
תו מראה "דינא דחכם שאסר באופן ששואל שוב על אותו מעשה, כגון ששואל על או

דמים... אבל אם שואל על דבר אחר, אף שהוא אותו שאלה ממש, מותר לחכם השני 
להתיר, וכגון שיש לו עוד מראה דמים כדמותו של הראשון, מותר לשאול לשני משום 
דעל הנידון השני לא היתה הוראה חכם". ויסוד הדברים בדברי הרמ"א ביו"ד סימן רמ"ב 

הוראה עצמה, אבל במעשה אחר, פשיטא שיכול  סעיף ל"א שכתב: "וכל זה באותה
להורות מה שנראה אליו". ונמצא, על פי דבריו, שאם השאלה היתה לגבי פעולה, 
ההוראה חלה לגבי כל הפעולות שיעשה מהיום והלאה. ואם השאלה היתה על חפץ, 
ההוראה חלה רק על חפץ זה ולא על חפץ אחד שדומה לו ממש. ואמנם יל"ע בסברת 

הרי אם לשיטתו "שויא אנפשיה", אינו דין ב"חפצא" אלא בגוף ההוראה הדבר, ש
 שניתנה לאדם, הרי שלכאורה יש לאסור גם חתיכה דומה, וקצ"ע. 

)ועיין ב"ח או"ח סימן תר"ע שכתב לגבי מנהג הנשים שלא לעשות מלאכה בזמן שנרות 
המהר"ם לגבי חנוכה דולקות, שמנהגם חל מדין שויא אנפשיה חתיכה דאיסורא, וכדברי 

הערת  –תעניות שלפני ר"ה ויוה"כ, משמע שדין שויא מועיל גם במקום שאין "חפצא" 
לגבי קבלת רשות מהרב הראשון לשאול רב  68ר' צביאל שטרן נ"י(. ועיין בסוף הערה 

 חר.א
אם השאלה אינה על אופן מסויים " וכתב בחוט שני, נידה, מהדורה שניה עמ' צ"ח:

יה דיברו לב הזה שעא שאלה כללית, ורק אצלו שייך המצשנתעורר, אלא הנידון הו
הפוסקים, וכגון שנסתפק לו אם ברך ברכת המזון או שיש לו שאלה אי לחוש לדעת 

וכיוצ"ב, לא שייך בזה דינא דחכם שאסר, משום הש"ך העונה בינונית שהוא יום החודש 
ולא נתעורר אצלו שאלה, אלא שמצב שדיברו עליו  שהנידון הזה קבוע בפוסקים,

הפוסקים נוגע אליו כעת, ומהאי טעמא אף ששאל לחכם אחד ואסר לו, מותר לחכם אחר 
ובטעם הדבר כתב שם בשער הציון ס"ק נ"ד: "והטעם דהרי מדינא דשויא . להתיר"



============================================ 

 01עמוד  

 

                                                                                                     
תיכה דאיסורא, דבזה י"ל דוקא כאשר הנידון על שאלה שנתעוררה שעליו אנו דנים, ח

)ויש לעיין  יכול להתיר, משא"כ בהוראה כוללת"דבזה י"ל דחל על זה הוראה דאין השני 
 .65, 55שהרי כלפי השואל זו שאלה מעשית עבור המקרה בפרטי שלו(. ועיין הערות 

ויש לעיין האם האיסור מוטל על השואל או )גם( על הנשאל השני. בתוס' בנידה דף כ: 
חנה טימא לה, והלכה ושאלה את רב יצחק בריה דרב  במעשה של ילתא שרבה בר בר

יהודה וטיהר לה, הקשתה הגמ' כיצד רב יצחק התיר לה. ומוכח שקיים איסור על הרב 
השני )וילתא אמרה לו, שרבה בר בר חנה חש בעיניו, ולכן היא שואלת שוב(. ותמה תוס' 

ל החכם והן על מה היה ההיתר של ילתא לשאול. ומוכח, שתוס' סובר שהאיסור הן ע
השואל. והשיב שם תוס': "השואל ישאל כל מה שירצה דמתוך כך ידקדקו בדבר ופעמים 
שהראשון טועה ויצא הדבר לאורה" )ועיין גם בתו' ע"ז דף ז. ד"ה "הנשאל"(  וכתב שם 
בחידושי הרב ידידיה טיאה וייל שמותר לשואל לשאול שוב אם מודיע לחכם השני 

ודיע לו, לא יטהר, אם לא יש גמרא לחכם אחר". כלומר על ששאל לראשון: "כיון שמ
החכם השני קיימת מיגבלה שלא יתיר את מה שאסר הראשון אא"כ יש לו הוכחה מגמ' 

 כנגד החכם הראשון. ועיין רמ"א יו"ד סימן רמ"ב סעיף ל"א.
 וחזו"א יו"ד סימן אות י"זג "סימן ק ןשו"ת עזרת כהובכל הענין ובדרכי הפסיקה, עיין 

 ק"נ ב"הנהגת איסור והיתר" ובביאור סוגייתנו. 
א כתב בשם החזו"א: "שגם כאשר חכם הכריע על דבר "בספר מעשה איש חלק ה' עמ' לו

ויש לעיין בטעמו. ועיין חזו"א או"ח  .(5)ועיין הערה  אסור לשאול רב אחר" ,שזה ספק
סימן ג' ס"ק כ"ח שכתב שבגד שיש בו ספק האם חייב בציצית יש להטיל בו ציצית 
ומסתבר שמותר לצאת בו בשבת וחוטי הציצית אינם נחשבים משאוי )ולא כפסק השו"ע 
בסימן ז' סעיף י'(, כיון שעתה יש לו צורך בהם, עי"ש. כלומר ההוראה שנבעה מכח 

 ק יש לה כח הכרעה וגוברת על איסור הוצאת משא בשבת, וצ"ע.הספ
 ועיין ספר חוט שני, נדה מהד' שניה, עמ' צ"ז ואילך "בדין חכם שאסר".

 כתבו ראשונים שאם השאלה נשאלה תחילה לחכם ואסר, קיימים מספר חילוקים: 6

  אם הוא עצמו סובר שטעה בשיקול הדעת, אין בכוחו לחזור בו )נמוק"י
 בשיטת הקדמונים בשם הרא"ה(. שמובא

  אם חכם אחר ששקול כנגד החכם הראשון סובר להתיר את מה שאסר
מעיקרא אסור לשאול את החכם השני )ומשום כבוד החכם  -הראשון 

הראשון(, ואם עברו ושאלו אין היתרו מועיל כיון ש"ששויא חתיכא 
ם השני דאיסורא" )חידושי הריטב"א(, אא"כ החכם הראשון שב ומודה לחכ

 )חידושי הרא"ה(. 

  אם החכם השני גדול מהראשון שאסר ג"כ אין לשאול אותו, ואם עברו
ושאלו, אין היתרו מועיל וכנ"ל )חידושי הריטב"א(. אמנם הר"ן בחידושיו 
)ובפירושו לרי"ף בע"ז דף ב.( כתב שלהלכה היה נראה לו שאם השני גדול 

אין בי כח לחלוק על אבות מהראשון בכוחו להחזיר את הדין אבל: "למעשה 
 העולם".

  אם הראשון התיר, טיהר וכדו' והשני אוסר, כתב התוס' בע"ז דף ז. ד"ה
"הנשאל": "דהתיר, אין חבירו רשאי לאסור", אולם לא ביאר מה הדין אם 
בכל זאת אסר. הריטב"א כתב שבמקרה זה: "הלך אחר המומחה שבהם" ואם 

המומחה )ועיין בהערות המו"ל מדובר בממונות בכל מקרה הולכים אחר 
 בהוצאת מוסד הרב קוק, ועיין בר"ן על הרי"ף הנ"ל ובנמוק"י שם(.



============================================ 

 00עמוד  

 

אחד מטמא ואחד מטהר אחד אוסר ואחד  7היו שנים

מתיר אם היה אחד מהם גדול מחבירו בחכמה 

  .ובמנין הלך אחריו ואם לאו הלך אחר המחמיר

 

מר בשל תורה הלך אחר ר' יהושע בן קרחה או

 . 8מקלהמחמיר בשל סופרים הלך אחר ה

 

 אמר רב יוסף, הלכתא כר' יהושע בן קרחה.

 

מדברי הגמ' עולה, שאדם אינו יכול לומר שכיון שקיימת   

אלא הוא כפוף  ,מחלוקת, הוא ינהג כרצונו בצורה שרירותית

 לכללי פסיקה שעל פי הם עליו לנהוג. 

 

 ה לשואלנחכאשר הקולא  מקל/ לנקוט כ הנהגתו של רב ספרא

 

 : גמ' פסחים דף נב: ג.

 

שיצאו מארץ ישראל לחוצה לארץ  9פירות ,תנו רבנן

  .10מתבערין בכל מקום שהן

                                                                                                     
וכל זה בטעות השיקול הדעת, אבל בטעות בדבר משנה חוזר הדין, כמבואר בשו"ע חו"מ 

 בתחילת סימן כ"ה וברמ"א ביו"ד סימן רמ"ב סעיף ל"א.
"פירוש שנשאל השאלה לפניהם מה היא המציאות של "היו שנים"? הריטב"א כתב:  7

כאחד". כלומר, קיים חילוק לדינא בין אם נשאל חכם ואסר ואחר כך רוצים לשאול חכם 
אחר לבין מקרה בו השאלה נשאלה בו זמנית משני חכמים ואחד מהם אוסר והשני מתיר 

 ועיין לקמן אות טו. –
לחומרא בשאלה  לקמן לא נדון מה הדין במקרה בו הרוב הינו לקולא והיחיד סובר 8

שהיא דאורייתא, האם יש ללכת אחר הרוב או אחר המחמיר, והאם תלוי בשאלה האם 
 נתקבצו יחד לדון או לאו )עיין גט פשוט כלל ה', ובדרכי הפסק אות י' ובהערות שם(.



============================================ 

 02עמוד  

 

רבי שמעון בן אלעזר אומר יחזרו למקומן ויתבערו 

  '...בארצך'משום שנאמר 

 

רב ספרא נפק מארץ ישראל לחוצה לארץ הוה 

לוו בהדיה רב הונא  .11דשביעיתבהדיה גרבא דחמרא 

אמר להו איכא דשמיע  .בריה דרב איקא ורב כהנא

הלכה כרבי שמעון בן אלעזר  ,ליה מיניה דרבי אבהו

 ?  או לא 

 

אמר ליה רב כהנא הכי אמר רבי אבהו הלכה כרבי 

  .שמעון בן אלעזר

 

אמר ליה רב הונא בריה דרב איקא הכי אמר רבי 

  .בן אלעזר אין הלכה כרבי שמעון ,אבהו

 

אמר רב ספרא נקוט הא כללא דרב הונא בידך דדייק 

  ...12וגמר שמעתתא מפומיה דרביה

 

                                                                                                     
 פירות שביעית. 9

פירות שביעית יש בהם מצות ביעור )י"א שריפה י"א הפקר, ועי"ש בתוס' ד"ה  10
"(. וזמן הביעור הוא בשעה שאין פירות לבעלי החיים בשדה שאז אסור לאדם "מתבערין

להשאירם בביתו. המחלוקת היא האם מצות הביעור של פירות שביעית היא דוקא בארץ 
ישראל ולכן אם פירות שביעית יצאו לחו"ל עליו להשיב את הפירות לארץ ישראל על 

 מנת לבערם או שיכול לבערם במקומו בחו"ל.
ספרא הוציא לחו"ל חבית של יין והגיע זמן הביעור. תוס' )ד"ה "רב ספרא"(  רב 11

הקשה כיצד הוציא רב ספרא יין של שביעית לחו"ל והרי אסור להוציא פירות שביעית 
לחו"ל. והשיב שאסור להוציא לאכילה אבל מותר להוציא לסחורה או שהוציא את חבית 

 היין בשוגג.
יקא נודע כמי שמדייק כאשר הוא שומע את ההלכה מפי כלומר, רב הונא בריה דרב א 12

 רבו, ולכן כאשר יש ספק מה אמר ר' אבהו, יש לקבל את דבריו.



============================================ 

 03עמוד  

 

עמי בעצו ישאל ' ב("י 'הושע ד)קרי עליה רב יוסף 

 .13לו מגיד לו מקלכל ה -' ומקלו יגיד לו

 כה כחכמים או כר' שמעון בן אלעזררב ספרא הסתפק האם הל  

הוא סמך על אבהו בהלכה זו. ר את הכרעתו של ר' ורצה לבר

דברי רב הונא בריה דרב איקא כיון שהוא מדייק בשמועותיו. 

מהווה קולא עבור רב ספרא, של ר' אבהו ובמקרה זה הכרעה זו 

לבערה.  כיון שאינו צריך להשיב את חבית היין לארץ ישראל כדי

שהרי הוא מברר את ההלכה, ועתה  ובפשטות נהג על פי הדין,

 .14הלכה בבירור, נוהג כך למעשהשנודעה לו ה

 

", האם ...יש לעיין מה היתה כוונתו של רב יוסף כש"קרי עליה ד.

 .15חלוק עליהכוונתו להצדיק את הכרעתו של רב ספרא או ל

 

ומכאן  .16הושע הינו ביקורת על עובדי עבודה זרהספר הפסוק ב 

א כוונתו של רב יוסף לחלוק על דרך הכרעתו של רב ספרנראה ש

 כלומר, שרב ספרא מקבל את .לו מגיד לו" מקל"כל הה שבטענ

                                                      
בקונטרס מאת הרב חיים יונה תאומים בדין דיין שטעה )נדפס בנטע משפט, זכרון  13

שלמה ח"ב עמ' ש'. ועל קונטרס זה השיג בעל הפנים מאירות בקונטרס בסוף חידושיו 
ב"ק( כתב שרב שנשאל שאלה ופסק לקולא, עליו לדעת שהשואל סומך עליו כיון למסכת 

"שאין דרכן של בני אדם לשאול אחר המתיר )פירוש, שאנשים ששומעים 'קולא' אינו 
נוהגים לשאול שוב(... וכדאמרינן... ומקלו יגיד לו, כל המקל מגיד לו" )ועיין בקונטרס 

 .של בעל הפנים מאירות הנ"ל, אות כ"ה(
אכמ"ל מדוע רב ספרא החלט לסמוך דוקא על הכרעתו של ר' אבהו. וכן אילו ר' אבהו  14

לא היה מכריע, מה היה צריך רב ספרא לנהוג, שהרי בברייתא קיימת דעה החולקת על 
ר"ש בן אלעזר, וכיון שנשנתה הברייתא בסתמא יש מקום לומר שזו דעת הרוב והלכה 

ספק של תורה או בספיקא דרבנן )האם נקטו כרבים. וכן יש לעיין האם מדובר ב
 ששביעית בזמנם מה"ת או מדרבנן, ועיין בתשובת הרשב"א באות ו'(.

 לשון "קרי עליה" מצוי בגמ' הן כהסכמה והן כביקורת. 15
צלם העשוי  -ומקלו  שואל עתידות בצלם העשוי מעץ: -עצו ישאל מצודות שם: "ב 16

 ".מן המקל



============================================ 

 04עמוד  

 

ומגיד אותה לרב ספרא, רב  )כל מי שאומר לו קולא מקלדעת ה

ולא על פי כללי הפסיקה ) ללא הצדקה א נוהג כמוהו(ספר

שהכרעתו של רב ספרא לא  שטענתו היא . ונראה(17המחייבים

 . נבעה מכללי הפסיקה המקובלים אלא רצונו להקל גרם לו לכך

 

רב יוסף. יתכן שהוא יאמר ין מה ישיב רב ספרא כנגד יש לעי 

שרב יוסף צודק, אולם מותר לאדם להכריע במקרה של ספק על 

. אבל אילו זו היתה כוונתו של רב ספרא, 18ה לונחפי ה"קולא" ש

 מקלולא היה מסביר שנקט כ מקלהיה אומר שהוא נוקט כהוא 

 דרב איקא.בריה  מחמת דקדוק השמועות של רב הונא

 

אם מדובר בספק של תורה, כיצד יתכן שאדם יפסוק כפי ועוד,  

לו, והרי קיימים כללי פסיקה )עיין אות א'( כיצד יש לנהוג  נחש

בספיקות. אמנם, על פי האמור לקמן באות טו בשם הריטב"א 

ת האיסור לא חלה, שכאשר יש שתי הוראות של חכמים, הורא

אות באות ה' ובגם בנידון שלפנינו )ועיין לקמן  יש מקום להקל

 ז' בביאור דברי רב שיזבי(, וצ"ע.

 

 ר"ח, פסחים דף נ"ב: : ה.

 

                                                      
של רב יוסף. אם מדובר באיסור דרבנן, ודאי יכול רב ספרא יש לעיין מה היא טענתו  17

לסמוך על המקל, אפילו אם מדובר בדין תורה כיון שיתכן שהרוב )ת"ק דברייתא( 
כשיטתו וא"כ מה הטענה )עיין צל"ח שמוכח שמדובר באיסור תורה(. ויתכן שהטענה 

שעתה מחדש  היתה על אופן ההכרעה שלא נבע מכללי הפסיקה המקובלים אלא מחידוש
רב ספרא על דקדקנותו של רב הונא בריה דרב איקא, חידוש שיש בו קולא לרב ספרא, 

 וקצ"ע.
 .26נ גולדברג שליט"א בעמ' "עיין בהוספות מהגרז 18



============================================ 

 05עמוד  

 

עמי בעצו ישאל  ,רי רב יוסף עליה דרב ספראק

  .לו מודה לדבריו מקלכל ה ,ומקלו יגיד לו

 אלרב הונא בר איק 19ודהו רב ספרא שהכלומר כמ

לו והתיר לו  מקלושבחו ואמר האמת עמו מפני ש

צה לארץ ולא הטריחו לבער גרבא דחמרא בחו

 .להחזירו לארץ

 

קל רב הונא בריה דרב איקא, כיון שה רב ספרא שיבח את דברי 

לו. אולם יש לעיין האם גם רב יוסף משבח את רב ספרא על 

האם מדובר בשבח או  מלשונו של הר"ח אין הכרעה .הנהגתו

כיצד  שבח ולא ביקורת אלא קביעת עובדה ואולי לא ,בביקורת

 נהג רב ספרא.

 

 מקלשרב יוסף הבין שרב ספרא הכריע כ ומדברי הר"ח שמענו 

לא מפאת הכרעה הלכתית מבוררת אלא "אמר האמת עימו מפני 

ר למרות שרב ספרא נימק את דבריו שמקל לו". כלומ

א בריה דרב איקא הינם שמועות ששמועותיו של רב הונ

 קל לו.א דאמת רב ספרא סמך עליו מפני שהאליב ,יקותמדו

 

וליו ספרא ששיקשרב יוסף אינו מקבל את דברי רב  ולפי"ז נאמר 

של רב הונא  )ששמועותיו היו שיקולים הלכתיים טהורים

  .20מדויקות( ולכן הוא מבקר את דבריו

                                                      
 שיבוש. –בפירוש הר"ח )מהד' הרב מצגר( כתב שהגירסא "והורה"  19
בעצו ישאל עלי תמר, ירושלמי תרומות פרק ה' הלכה א' ד"ה "אמר רבי אבהו": " 20

וודאית אלא השערה,  לו מגיד כלומר דדברי רב ספרא אינה ראיה מקלומקלו יגיד לו כל ה
והוא כמו השערה של מקל הסומא ונמוקו בצדו הכלול במלת ומקלו יגיד לו. כלומר שכן 



============================================ 

 06עמוד  

 

שהן רב ספרא והן רב יוסף מסכימים לכך יש מקום לומר, ו 

וקל לו ללא נימוק הלכתי המצדיק  נחשי שאסור לאדם לפסוק כפ

האם רב ספרא שנימק את הסיבה . ומחלוקתם היא 21הנהגה זו

שאולי אף ללא )נהג לקולא, אכן זו היתה סיבתו או  בגללה

ה לו )כפי שאומר עליו רב מקלהוא נקט כשיטה ה (מתכוון

 .22יוסף(

 

יש  טו( אולם על פי דברי הריטב"א )לעיל סוף אות ד' ובאות 

ם לומר שבמציאות בה יש לפני אדם שני פסקים בשאלה מקו

אפילו בספק  מקלפניו, אין איסור לנהוג כפי השעתה עומדת ב

 .23של תורה

 

אסור לאדם לנקוט כשיטה )לדעת רב יוסף הנ"ל( יש לעיין מדוע  ו.

 בשו"ת הרשב"א בח"א סימן רנ"ג:על כך ה עבורו. וכתב מקלה

 

                                                                                                     
והוא רוצה  מקלמפני מה סומך על השערה מסופקת כמקל של סומים מפני שהוא 

 ".בקולא...
ואם ננקוט שמדובר באיסור דרבנן, מוכח שאף באיסור דרבנן אסור להקל מפני שכך  21

אלא יקל כי כך הוא הכלל "ספיקא דרבנן לקולא". ולפי"ז טענתו של רב יוסף נח לאדם, 
 כלפי רב ספרא לא היתה על עצם ההכרעה למעשה אלא על דרך קבלתה.

אמנם, יש אפשרות לומר כפי שבארנו לעיל, שלמרות שנוקט באופן זה כיון שזו קולא  22
 עבורו, הדבר מותר.

א שדן על פסק שניתן לשאלה שנשאלה עתה, אמנם יש מקום לחלק בין דברי הריטב" 23
לעומת הנידון של רב ספרא שאינו שואל את דעתם של האמוראים שהיו עימו בשאלה זו, 
אלא רק רוצה לשמוע מהם את הכרעתו של ר' אבהו. אולם יש מקום לומר שכיון שעתה 

רות הוא שואל, עתה הוא קיבל שני פסקי הלכה משני אמוראים, וקצ"ע. ולפי דברי הדב
 .65משה באות טז, נראה שיש להתיר גם במקרה זה, וצ"ע. ולעיין הערה 



============================================ 

 07עמוד  

 

אם שנים הפוסקים באחד זה אוסר וזה מתיר. אם 

נודע האחד גדול בחכמה ובמנין ויצא שמו כן הולכין 

 אחריו בין להחמיר בין להקל. 

היו שניהם שוין ולא נודע מי גדול משניהם. בשל 

תורה הולכין אחר המחמיר דהוה ליה כספיקא 

דאורייתא ובשל סופרים הולכין אחר המקל 

 א דעבודה זרה )דף ז(. וכדאיתא בריש פרק קמ

 

ומי שסומך על המקל בשל תורה עובר. וזה מאותן 

שנאמר עליהן )הושע ד( ומקלו יגיד לו כמו שאמר. 

אבל אם היה רב אחד במקומם ולמדם הן הולכים 

 .אחר דבריו

 

, היא נובעת א נראה, שאם יש טענה כלפי רב ספרמדברי הרשב" 

באיסור אבל  .רהמכך שבמקרה שלו היה מדובר באיסור של תו

ות ואפילו אם הוא אינו מקלדרבנן, מותר לאדם לנקוט כשיטות ה

וכך עולה מדברי הנמוק"י )בשיטת הקדמונים( , 24בקי בהלכה

 לע"ז דף ז. :

 

ומאי דאמרינן לקמן פרק אין מעמידין ובפרק בתרא, 

  .25נפקי שיפורי דמר ושרו ושיפורי דמר ואסר

                                                      
ואולי היא גופא מחלוקת רב ספרא ורב יוסף. שרב ספרא נקט שבמקרה שלפניו מדובר  24

 וסף נקט שמדובר בספק של תורה.בספק דרבנן ואילו רב י
ההוא עובדא דהוה במחוזא אתא עובד כוכבים עייל לחנותא גמ' ע"ז דף נ"ז: " 25

דישראל אמר להו אית לכו חמרא לזבוני אמרו ליה לא הוה יתיב חמרא בדוולא שדי ביה 
 שקליה האיך בריתחיה שדייה לדנא? ידיה שיכשך ביה אמר להו האי לאו חמרא הוא 

א עכו"ם לחנותו של ישראל, ושאלו האם יש יין למכור, ואמר המוכר 'לא'. )פירוש, ב
והיה שם דלי ובו יין, והעכו"ם שיכשך ידו בתוכו ושאל את המוכר, 'וכי זה אינו יין' ? 



============================================ 

 08עמוד  

 

לקו זה על זה. יחד ונחהתם מיירי שבא לפני שניהם 

בחומרא דאחמור רבנן כדי לעשות  ,בשל סופרים

אם ירצה, ואין  מקלסייג לתורה רשאי לילך אחר ה

 יגיד לו. מקללתפוש עליו ולומר ומקלו יגיד לו כל ה

 

 .26כי כך נח לו, אין טענה כלפיו באיסורי דרבנן מקלכלומר ה

 

 הרוצה לעשות כדברי ב"ש עושה, כדברי ב"ה עושה

 

 עירובין דף ז: :גמ'  ז.

 

 ?  27ומי עבדינן כתרי חומרי

 

והרוצה לעשות  .לעולם הלכה כבית הלל ,תניאוהא 

 .כדברי בית הלל עושה ,כדברי בית שמאי עושה

מחומרי בית  .מקולי בית שמאי ומקולי בית הלל רשע

שמאי ומחומרי בית הלל עליו הכתוב אומר הכסיל 

בחשך הולך אלא אי כבית שמאי כקוליהון 

  .וכחומריהון אי כבית הלל כקוליהון וכחומריהון

 

                                                                                                     
איפליג  .שרייה רבא לזבוני לעובדי כוכבים .והמוכר בכעסו השליך יין זה לתוך החבית(

)יצאו ריה דרב נחמן נפקי שיפורי דרבא ושרו עליה רב הונא בר חיננא ורב הונא ב
ונפקי שיפורי דרב הונא בר חיננא ור"ה בר ר"נ שופורות/כרוזים מטעם לר להתיר( 

 ". ובפשטות מדובר באיסור דרבנן.ואסרי
ונמצא, שבמחלוקת בדין דרבנן שאין בה חומרא או קולא אלא שתי אפשרויות כיצד  26

 אדם לבחור את הדרך שהיא קולא עבורו.לנהוג ואין בה הכרעה ברורה, יכול 
 עי"ש שבנהרדעא החמירו בדיני עירובין הן כרב והן כשמואל. 27



============================================ 

 09עמוד  

 

הא גופא קשיא אמרת לעולם הלכה כבית הלל והדר 

 ?  אמרת הרוצה לעשות כדברי בית שמאי עושה 

 

  .לא קשיא כאן קודם בת קול כאן לאחר בת קול

ורבי יהושע , לאחר בת קול ואיבעית אימא הא והא

  .28היא דלא משגח בבת קול

 

כי קאמר כל היכא דמשכחת תרי ואיבעית אימא ה

תנאי ותרי אמוראי דפליגי אהדדי כעין מחלוקת בית 

שמאי ובית הלל לא ליעבד כי קוליה דמר וכי קוליה 

דמר ולא כחומריה דמר וכי חומריה דמר אלא או כי 

קוליה דמר וכחומריה עביד או כקוליה דמר 

  .29וכחומריה עביד

 

לא עבדינן  אמר רב שיזבי כי ?...  30מכל מקום קשיא

  .כחומרי דבי תרי היכא דסתרי אהדדי

 

 יית הגמ' כיצד יתכן שבנהרדעא נהגורב שיזבי בא לענות על קוש 

תשובתו  עי"ש(. –שתי חומרות )של רב ושמואל בדיני עירובין

יניהם סתירה היא שאין איסור לנהוג שתי חומרות כאשר אין ב

ואין להחמיר  סתירה הרי הוא 'כסיל' כשיש ביניהן פנימית, אבל

 בשתיהן.

                                                      
 פירוש ש"הרוצה..." אינם דברי ת"ק אלא דברי ר' יהושע החולק עליו. 28
כלומר בב"ה ובב"ש הוכרעה המחלוקת וההמשך "הרוצה..." הינו  במקרה שהוא כמו  29

 מחלוקת ב"ש וב"ש.
ה על נהרדעי )עי"ש( שעשו שתי חומרות, שהרי מוכח שאין לעשות שתי פירוש, קש 30

 חומרות ? 



============================================ 

 21עמוד  

 

. 31שהוא הדין לענין הקולות ובפשטות נוכל להסיק מדבריו 

זו הרי הוא 'רשע'  שתי קולות שסותרות זו את מקלוהיינו שמי ש

אבל מי שנוהג בכל הקולות פעם כבית הלל  שסותר את עצמו.

ופעם כבית שמאי, כל פעם על פי הקולא אותה הוא רוצה לנהוג, 

 לו אם מדובר בקולא בדין של תורה.אפי מעשיואין פגם ב

  

שהרי קיימים כללי פסיקה ]לעיל  ,אמנם, האמור הינו חידוש) 

אות א'[ שיש להחמיר בספקות של איסורי תורה, ועיין לקמן 

 (. ובדברי הריטב"א שבאות טו 32באות ט' בדברי הרמב"ן

 

. ולולי דבריו קיים איסור 33אולם, כל זאת על פי רב שיזבי 

י חומרות או להקל בשתי קולות אף כשאינן להחמיר בשת

שמדובר בברייתא במקרה סותרות זו את זו )שהרי רק הוא חידש 

בכל  סתירה(. ואדם חייב לבחור לעצמו האם הוא נוהגשל 

א ובקולא( או כמו בית הלל הדברים כמו בית שמאי )בחומר

 )בחומרא ובקולא(.

 

קודם שיצאה האדם ש"רוצה" לבחור כבית שמאי או כבית הלל  ח.

ם בחירתו הא בת קול או שרוצה לבחור לעצמו רב וללכת אחריו.

                                                      
שהרי דין החומרות והקולות נאמר בברייתא יחדיו. ואף שרב שיזבי הזכיר במפורש רק  31

את החומרות, כיון שביחס אליהם התעוררה הקושיא בסוגיית הגמ', מסתבר שכך הדין 
 יחדיו בברייתא.לענים הקולות שהחומרות והקולות נשנו 

 .26נ גולדברג שליט"א בעמ' "עיין בהוספות מהגרז 32
דברי הברייתא: "כדברי ב"ש עושה, כדברי ב"ה עושה, מקולי ב"ש ומקולי ב"ה רשע,  33

יו הכתוב אומר הכסיל החושך הולך" פירושם על פי רב מחומרי ב"ש ומחומרי ב"ה על
שיזבי, שיכול לבחור בכל פעם חומרא או קולא כרצונו, וההקפדה )שנחשב רשע או 

 כסיל( היא רק במקרה של סתירה.



============================================ 

 20עמוד  

 

או שעליו לפעול על פי שיקול דעת  היא שרירותית כפי שירצה

 הלכתי. 

 

לבחור שתמיד ילך על פי בית הלל או על ונראה, שאם אדם חייב  

פי בית שמאי, לכאורה מדובר בהחלטה סתמית, שהרי אין בכוחו 

צודקים או תמיד בית שמאי  סקנה שתמיד ב"השל אדם להגיע למ

אבל אם ננקוט כפי העולה מדברי רב שיזבי )באות  .34צודקים

הקודמת( שמותר לאדם לבחור בכל מחלוקת האם הוא נוקט 

יש לעיין האם חובה עליו לעיין  ,כבית הלל או נוקט כבית שמאי

בכל מחלוקת ולהכריע על פי הנראה לו על פי ההלכה או שמותר 

 . 35לבחור כרצונולו 

 

"הרוצה..." יש )לעיל אות ז'( שנקטה הברייתא מפשט לשון  

מקום לדייק שהדבר תלוי ברצונו ולא במסקנה הלכתית הנובעת 

ומה עוד שלא כל אדם יודע להסיק את  .36מעיון בעומק הסוגיות

                                                      
 אא"כ נאמר שעליו לנהוג כמו בית הלל שהם המרובים וכדו'. 34
בעירובין מפרש לה  -כו' מקולי בית שמאי " ראש השנה דף יד: ד"ה "מקולי": ,רש"י 35

במחלוקת אחת, שיש מקום שנוטין בה דברי בית שמאי להקל, ויש מקום שנוטין בה 
שהרי  .קולי בית שמאי וקולי בית הלל רשע והאוחז בזו ...דברי בית הלל להקל, כגון

כסיל בחשך הולך הוא, שאינו  כדי להקל, והאוחז בחומרי שניהם דבריו סותרין זה את זה
אין כאן לא  חלוקות שהקילו אלו בזו ואלו בזוחין על מי לסמוך, אבל בשתי מיודע להב

". ויש ובהא כבית הללמשום רשע ולא משום סכלות, דסבירא ליה בהא כבית שמאי 
לעיין האם נדייק מדברי רש"י שכתב ש"סבירא ליה בהא כבית שמאי" שלמד והסיק 

סובר כבית שמאי או כבית הלל. כשיטתם, או שאם הוא נוהג כשיטתם אנו אומרים שהוא 
 ומלשונו של רש"י אין הכרעה מוחלטת.

עיין בשו"ת הרא"ם, סימן נ"ו שצירף תרי קולות מדין דרבנן של שני חולקים והעלה  36
להתיר )להתיר סתם יינם בהנאה על פי שיטת רש"י בניגוד לרמב"ם שאוסר, ולהתיר מגע 

וונה, על פי שיטת הרמב"ם המתיר. נכרי שיינו אסור רק בהנאה במקרה שנגע שלא בכ
ונמצא ש"לקחנו קולי רבינו משה ז"ל בענין ההוראה הזאת, ועזבנו חומרתו... ולקחנו 
קולי רש"י... והוא ליה מקולי דמר וקולי דמר, די"ל דהני מילי היכא דסתרן אהדדי... אבל 



============================================ 

 22עמוד  

 

ות ט' )ועיין בדברי הרמב"ן לקמן בא 37מסקנות הסוגיות בעצמו

ולכאורה תמוה שהרי קיימים כללי  קט כך(.שמשמע שלא נ

 יקה כיצד לנהוג בספיקות )אות א'( והדבר אינו תלוי ברצונו.פס

                                                                                                     
והמדובר  היכא דלא סתרו אהדדי לית לן בה". כלומר ניתן לצרף שתי קולות מעין אלו.

הוא באיסור דררבנן )סתם יינם(. ודברי הרא"ם הובאו בקיצור בכנסת הגדולה, כללי 
 הפוסקים אות ס"ה, וגם בפמ"ג בסדר הנהגת השואל עם הנשאל, סדר ג' אות יא. 

אחר ואמנם בשו"ת בצל החכמה חלק ו' סימן כ"ט אות ז', ציין לדברי הפמ"ג וכתב: "
השואל עם הנשאל שבסוף הפתיחה הכוללת לרבינו החיפוש מצאתי בסדר והנהגת 

ויכולים אנו לפסוק 'בשם הכנה"ג בכללי הפוסקים  תבהפרמ"ג )סדר השלישי אות יא( שכ
כללי הפוסקים של עכ"ל. ואין  'כקולי דמר וכקולי דמר היכא שאין סותרין זה לזה

לא רק דלא הכנה"ג תח"י לעיין בו, אמנם סתמא משמע, כי גם בדאורייתא דינא הכי, ו
מקרי רשע בהכי אלא היתר גמור הוא גם לכתחילה, ואמנם זה במכריע כן לפי שיקול 

 ".דעתו וכלעיל
ולענ"ד יש מקום להציע שלא כדבריו, שהרי במקור הדין בשו"ת הרא"ם מדובר בדין 
דרבנן ואין להביא מדבריו ראיה לדין דאורייתא שניתן לצרף שתי קולות. ועוד, שבעל 

תב שמדובר "במכריע לפי שיקול דעתו". ומסתבר שכוונתו היא שהרב בצל החכמה כ
הפוסק מכריע לקולא באיסור תורה כיון ששקל בדעתו ונראתה לו הדעה המתירה. אולם 
בשו"ת הרא"ם שהוא מקור הדין, נראה שהוא מצרף את השיטות לקולא, כיון שבאיסורי 

. אמנם הוא עצמו העיד דרבנן הלכה המקל ולא מפני שיקול דעת בהכרעת המחלוקת
 שמקור דיני הפמ"ג לא היו תחת ידו, ומ"מ צ"ע. 

אולם, אף אם נאמר שדברי שו"ת הרא"ם אינם יכולים להוות מקור לדינו של של בעל 
שו"ת בצל החכמה, אין בהם סתירה לדבריו. ושיטתו היא שבמקום בו יש שתי קולות 

עתו בשתיהם לקולא כל עוד אין בדין תורה, יכול הרב הפוסק להכריע על פי שיקול ד
יתר על כך מבואר מתוך סוגיית ד': "...-ביניהם סתירה פנימית, וכדבריו שם באות ג

( מקולי ב"ש ומקולי ב"ה רשע, מחומרי ב"ש :פ"ק דעירובין. דתניא התם )דף והש"ס 
( דכל היכי .הכסיל בחושך הולך. ומסיק שם )ז'ומחומרי ב"ה עליו הכתוב אומר 

חלוקת ב"ש וב"ה לא ליעבד כי י תנאי ותרי אמוראי דפליגי אהדדי כעין מדמשכחת תר
דמר והיינו דוקא היכי דסתרי  הדמר וכי חומרי הדמר ולא כחומרי הדמר וכי קולי הקולי

הבחירה ביד אמורא לפסוק לפי שיקול דעתו  הרי כיאהדדי כדמסיק רבי שיזבי שם. 
ם אלו את אלו עיי' ין הדברים סותריכקולו של תנא זה וכקולו של התנא האחר כל שא

לו מגיד לו.  מקלומקלו יגיד לו כל ה ה(. ולא קרינן עלי"ד"ה כבר ביארנו"במאירי שם )
 הכזה במה שהוא מקל וכבר פלוגתי ואעפ"י שבכל הדברים שפליגי תרי תנאי הוא פוסק

אמורא זה ב . דכיון דכך הוא שיקול דעתו כך ראוי לו להורות. אולם כלמקלבמה שהוא 
בו קודמיו ולפי  שנחלקומאירי שם( הבא לפסוק הלכה בענין  ןובכל חכם ותלמיד )עיי

 ...".שיקול דעתו בוחר בדבריו של אחד מהם
בדין "קים לי" יכול אדם לומר, שהוא סובר כשיטה פלונית, ולכן אין להוציא ממנו  37

והסיק כשיטה זו  ממון. ויש מקום לדון על סמך מה הוא נוקט כך, האם כיון שהוא למד
או שזו טענה שהוא יכול להעלות אף שאינו בר הכי. וזו אחת הסיבות בגללן התומים 

קכ"ד )דף מח: במהד' הרגילות( תוקף את דין קים לי. ועיין  -בקיצור תקפו כהן סי' קכ"ג
 לקמן אות כה ואילך. 



============================================ 

 23עמוד  

 

אולם לשון הגמרא "הרוצה" לכאורה מלמדת שהכל תלוי 

 .38ברצונו, וצ"ע

 

( יש מקום בשם הרמב"ן אמנם, על פי המבואר לקמן )אות ט' 

רי בכל מקרה ומקרה, ה ר שגם אם יכול אדם לבחור כרצונולומ

 39זה רק במחלוקת בית שמאי ובית הלל ולא בשאר מחלוקות

 )ועיין אות יב בדברי בעל בצל החכמה שביאר שלא כדברינו(.

 

 כללי פסיקה כנגד הרוצה לעשות כב"ה עושה וכו'

 

מים שהרי במקרה של מחלוקת קיי הראשונים תמהו על סוגייתנו ט.

עשות כפי ל כל אדם לוככללי פסיקה )כמבואר באות א'( וכיצד י

 ?  40רצונו

  

 מענה לקושי זה השיב הרמב"ן בחידושיו לחולין דף מג: : 

 

ויש לי לומר מתוך שמחלוקתן של תלמידי ב"ש וב"ה  

גדולה וכל חכמי ישראל נכנסין תחתיה ונעשית להם 

 תורה כשתי תורות הרשות לכל אחד לעשות

 (, .ד"כדבריהם כדאמרינן ביבמות )י

                                                      
 .26נ גולדברג שליט"א בעמ' "עיין בהוספות מהגרז 38
 .51וכ"ש על פי שיטת המשנת יעב"ץ שבהערה  39
עיין קובץ שיעורים, בקונטרס דברי סופרים סימן ד' אות ד' ואילך בחילוק בין ספק  40

רגיל לבין ספק הנובע ממחלוקת פוסקים )שלהם יש סמכות להורות, והשאלה היא כלפי 
 מה נאמר "ככל אשר יורוך(.



============================================ 

 24עמוד  

 

יות מכת ב"ש ולעשות זה הרוצה לה ,וכיון שכן

  .41כדבריהם לעולם רשאי הוא

 

של הנהגה במקום שלא הוכרעה כלומר, הכללים הרגילים   

המחלוקת, אינם חלים במחלוקת בית הלל ובית שמאי כיון שהם 

שני בתי דינים וזו מחלוקת מיוחדת כיון שכל חכמי ישראל 

לעצמו את ה'קהילה'  וכל אדם יכול לבחורנכללים במחלוקת זו. 

ואינו חייב  )עי"ש במסכת יבמות(אליה הוא יכול להצטרף 

כיון  ה על פי הכללים של הכרעת הספיקותלבחור את הקהיל

 שיכול לקבל על עצמו בית דין מסויים. 

 

ב אדם ללכת אחר בית הדין שלעולם חיי מדברי הרמב"ן מוכח 

לבחור 'קולא' ואינו יכול  שבחר לו הן בקולותיו והן בחומרותיו

ח'(, אלא עליו לנהוג כשיטת בית -בכל מקרה ומקרה )עיין אות ז'

 הדין אליו הוא משתייך. 

 

לעצמו קהל ובית דין להצטרף  אמנם, אם בשעה שאדם בוחר 

הוא שוקל בדעתו להצטרף לקהל פלוני מפני שבית הדין  אליו

דבר זה מותר )אף( לשיטת נראה שברוב המקרים,  מקלשלהם 

                                                      
אר מדוע מחלוקת שכל חכמי ישראל נכללים בה שונה משאר מחלוקות הרמב"ן לא בי 41

ועיין גם בחידושי הר"ן שם. ובמשנת יעב"ץ חלק חו"מ סימן ה' אות ה' ד"ה "ואשר" 
כתב שלבית דין של בית שמאי ולבית דין של בית הלל, לכל אחד מהם היתה סמכות של 

ית דין הגדול, וממילא יכול בית דין של שבעים ואחד ולכן לכל אחד מהם היתה תורת ב
כל אחד לבחור אל מי ללכת ולקיים בזה את המצוה של "ככל אשר יורוך". ועיין נעם ז' 

 במאמרו של הגר"מ כשר זצ"ל בהערה בעמ' ד"ש ואילך שחולק עליו.



============================================ 

 25עמוד  

 

. ואם אין לאדם בית דין אליו הוא שייך, חלים עליו 42הרמב"ן

 ועיין באות יד לקמן. 43כללי הספקות הנ"ל באות א'

 

 )כשלא ידועה דעתו במקרה המסויים של השאלה( מקללשאול רב 

 

דנו האם מותר לאדם לבחור לעצמו לנהוג כקולות של בית  לעיל י.

אדם מה כאשר מדובר במקרה בו ידוע ל בית הלל וכו'שמאי או 

 היא דעת בית שמאי בשאלה המדוברת היא דעת בית הלל ומה

והוא רוצה לבחור כאחת השיטות. לקמן נדון לגבי מקרה בו 

, אולם הוא אינו יודע מה דעת רב 44למעשה לאדם יש שאלה

ת רב אחר, רק הוא יודע שרב זו ומה דעימת מסויפלוני בשאלה 

ם מותר לו ידוע כ"מחמיר". הא " ורב אחרמקלאחד ידוע כ"

                                                      
ומותר לאדם לעבור מעיר לעיר מחמת סיבות של פרנסה או כל סיבה שהיא, והוא  42

לותיהם וחומרותיהם )עיין תחילת פרק רביעי במסכת נעשה כבני העיר החדשה בקו
פסחים(. וכן גר שהתגייר אין לו שום מנהג שמחייב אותו מסתבר שיכול לבחור לאיזה 

 בית דין וקהל הוא מצטרף.
ואכמ"ל בגדרי "עשה לך רב" שמאפשרים לאדם ללכת אחר רבו בכל דבר בין לקולא  43

 שהאריך בענין זה.ובין לחומרא, ועיין חזו"א יו"ד סימן ק"נ 
אם מדובר בשאלה שאינה למעשה, ויודע שהרב לא ישיב לו אם שאלה זו אינה  44

למעשה, יש לעיין האם מותר לו לשקר לרב ולומר ששואל למעשה. ובירושלמי פ"ג 
ר' חייה בר בא בעא קומי רבי " מסנהדרין הלכה ט', בדין הוצאת ספרים מא"י לחו"ל:

עובד' את שאיל לי א"ל לא. ובאיש לרבי זעירא דלא אמר יוסי מהו להוציא. אמר ליה ל
". כלומר, ר' יוסי לא השיב לשאלה שאיננה למעשה ור' זעירא הקפיד על ר' ליה עובדא

חייה שלא אמר לר' יוסי שהשאלה היא למעשה. כלומר, סבר שמותר לו לשקר עבור כך. 
כה כדי שבעתיד ובשו"ת בצל החכמה ח"ד סימן ס"ד כתב, שאם רצונו לדעת את ההל

כשתבוא אליו שאלה מעין זו מותר לומר ששואל למעשה, אף אם אין מעשה בידו עתה. 
בית הלל, תשרי תשס"א עמ' ק"א: "רק והרה"ג אפרים גרינבלט שליט"א כתב בקובץ 

שמסתבר הדבר שצריך שתהיה כוונתו טהורה ושלימה אך ורק בשביל לידע אותו הדבר 
מצות ת"ת. אך אם מעורב בכוונתו איזה יצר סקרנות  הלכה ששואל, שבזה מקיים הוא

לידע דעת אותו גדול בענין פלוני כגון ששנוי הוא במחלוקת או שנהנה הוא לשוחח עם 
אדם גדול ועי"ז מתאפשר לו הדבר אף שהנאה של מצוה היא מ"מ ודאי שלא התירו 

 ת"ח, וצ"ע. . ומ"מ יש לעיין האם אין בכך מיעוט בכבודאיסור דאורייתא בשביל זה"



============================================ 

 26עמוד  

 

 .45"מקללשאול את הרב ה"

 

אילו אותו אדם לא היה ניגש לרב לשאול אותו מה הדין במקרה  

לי הפסיקה הרגילים )כנ"ל לפניו, היה עליו לנהוג על פי כלש

ואם מדובר באיסור תורה היה עליו להחמיר וכו'. ומכאן  אות א'(

)שאינו  תועלת יש לו בשאלה לרב כלשהובכלל שיש לעיין מה 

לא השתנתה העובדה גם לאחר שאותו רב ענה לו, הרי , רבו(

כאשר  מקלל הכיצד הוא יכול לסמוך עו שיש אחרים שמחמירים

ומדוע כללי הפסיקה ישתנו לאחר ששמע  .המדובר באיסור תור

)ועיין לקמן  את דעתו של הרב, כשהוא עצמו ידע עליה מקודם

 אות יד(.

 

היא דעת מה הדין ומה  לשואל אין ידיעהבו אם מדובר במקרה  

" ורב אחר ידוע מקלב פלוני ידוע כ"רב פלוני, רק הוא יודע שר

כ"מחמיר". כיון שלא מדובר בדבר חתוך )שיתכן שפעם 

הרי שגם אם ננקוט שאם  אדם יחמיר(,  מקלהמחמיר יקל ופעם ה

, בנידון מקליודע את תשובת הרב אסור לו ללכת בכוונה לרב 

יענה כל אחד מהרבנים במקרה  )שאינו יודע מהשלפנינו 

 מקלשבדרך כלל שמותר לו ללכת לרב שלפניו( יש מקום לומר 

 שניהם יורו אותה הוראה ם הזהשהרי יתכן שבמקרה המסוי

לחשוב שרב אחר מכרחת ואין לו סיבה  ,)לחומרא או לקולא(

                                                      
 לקמן באות יד ואילך, נדון לגבי שאלה שידועה תשובת הנשאל מראש. 45



============================================ 

 27עמוד  

 

 ועיין לקמן. - 46יפסוק אחרת

 

 שו"ת משנה הלכות חלק ט"ז סימן ס"ד: יא.

 

אם אדם יכול לבחור אל בעשה לך רב ובדין שש

  .מקללעצמו רב 

 

דצריך לדעת מה זה  ,ריך ביאורהנה דבר זה הוא צ

אלא  מקל אז אינו ,אם הוא כהלכה ויר"ש ,מקלרב 

  .47הוא בבחינת כחה דהתירא עדיף

 

                                                      
ויש לעיין האם אין באמור בפנים משום "היתממות" שלא במקומה. ועיין לקמן אות  46

יד ואילך שם נדון על האפשרות ללכת לשאול רב ש"מקל" באיסור תורה כשידוע שהרוב 
 חולקים עליו וכו'.

טוב לו להשמיענו כח דברי המתיר, שהוא  -דהתירא עדיף ליה : : "רש"י ביצה דף ב 47
סומך על שמועתו ואינו ירא להתיר, אבל כח האוסרין אינה ראיה, שהכל יכולין להחמיר 

בדבר : "ט"ב סימן קי"חלק י". ובעל המשנה הלכות עצמו ביאר בואפילו בדבר המותר
לדבריו  האר עד שיביא ראישתמהת על מה שאמרתי דגם להחמיר אסור מה שאינו מבו

אבל להחמיר כל אחד  הוהרי בגמ' אמרו כחה דהתירא עדיף ופרש"י שעליו להביא ראי
יכול להחמיר. דע כי הם שני דברים דמה שאמרו להחמיר כל אחד יכול להחמיר אין 

אלא גריעותא הוא ואין לעשות כן אלא לברר לעצמו  ,הכוונה למעליותא ושכן ההלכה
אלא כל שהוא בספק ואינו  .ה צריכין ליגע כמ"ש יגיע כפיך כי תאכלבכח דהתירא שלז

להתיר צריך  הלהתיר וכל זמן שלא הביא ראי היודע הדין להיכן נוטה שעליו להביא ראי
ועיין יש"ש ב"ק פ"ד סי' ט' ובכורות פ"ד מ"ד הלכה חמורך  .להפריש מספק ככל ספק

טרפון ובירושלמי תרומות פ"ה א"ר לעזר כשם שאסור לטהר את הטמא כך אסור לטמא 
ועיין ש"ך יו"ד סי' רמ"ב בקיצור או"ה שלו סק"ט ועיין ב"ח יו"ד סי' קפ"ז  .את הטהור

' ק"ד( ומבואר דלהחמיר על חומרת מהר"ם ז"ל ועיין משנ"ה )ח"ד סי' ק"ה וח"ה סי
בדברים הוא אחריות גדול כמו להקל ואין חילוק ביניהם ולא תוסיפו ולא תגרעו ביחד 

( זה כלל גדול בתורה כל דבר שאינך 'נאמרו. וז"ל רבינו יונה באיגרת התשובה )אות ק
יודע אם הוא מותר או אסור, הרי זה אסור עליך עד שתשאל לחכם ויאמר לך שהוא 

ן )ברכות ל"ה ע"א( ועיין עוד עירובין )ס"ה ע"ב ושם ס"ז ע"ב( ובזה נמי הפי' מותר. ועיי
כחה דהתירא לחומרא אבל מי שרוצה בדבר המקובל אינו כן אלא צריך ליגע עצמו 

". ועיין גם בדבריו בחלק ה' סימן ולהתיר וע"ז אמרו יגיע כפיך כי תאכל אשריך וטוב לך
 בשם הבני יששכר. 66ובהערה  23ק"ד וחלק ח' סימן קס"ז. ועיין הערה 



============================================ 

 28עמוד  

 

ואם הוא אינו פוסק ע"פ התורה ומרננין אחריו אז 

  .מקל הוא בבחינת קל ולא 

 

ששואל אותו רב ומ"מ ודאי נכון לבחור לעצמו 

אעפ"כ פשוט שאם הלך  .לו רב קבוע השאלות ויהי

מרב לשאול שאלה יכול לשאול  הרב מביתו וצריך 

 ...48אחר

 

קבוע. ו"נכון"  המשנה הלכות דן על שאלה מזדמנת ועל רב  

ואם הלך הרב מביתו ישאל רב אחר. אמנם,  שיהיה לו רב קבוע

אותו הוא  הרב הקבוע )או כיצד לבחור את הרב כיצד לבחור את

הלך מביתו( הוא לא ביאר במפורש. רק הקבוע שהרב ישאל כ

אלא  מקלאמר שאם הוא "כהלכה וירא שמים" אין להגדירו 

גדלותו בתורה מאפשרת לו להקל ועל כך נאמר "כחא דהיתרא 

 עדיף". 

 

ויראי לכה אם ישנם שני רבנים ושניהם כהיתכן להסיק שולדבריו  

לא מפאת רצונו של השואל למצוא  .מקלשמים, יש עדיפות ל

הינו גדול יותר מהמחמיר שיש לו את  מקלקולות, אלא מפני שה

( לשאול את הרב 49האפשרות להתיר, ויש מעלה )ואולי גם חיוב

 .  50הגדול יותר בתורה

                                                      
 וראיה מהמעשה של ילתא בנידה כ:, עי"ש. 48
 עיין אות א'. 49
האמור בפנים הוא מצידו של השואל. אולם יש לדון גם מצידו של הנשאל. שכתב  50

ואין לאדם להורות עד ארבעים שנה, אם יש גדול הרמ"א ביו"ד סימן רמ"ב סעיף ל"א: "
", ועי"ש בנו"כ. ובשו"ע חו"מ סימן י' סעיף ב' כתב: ממנו בעיר, אף על פי שאינו רבו

דין ומדמהו לדין אחר שבא לידו כבר ופסקו, ויש עמו בעיר גדול ממנו כל מי שבא לידו "



============================================ 

 29עמוד  

 

בשו"ת בצל החכמה חלק ו' סימן כ"ט כתב, שיש כח ביד תנא או  יב.

 :מקללפסוק כדברי הכם או חאמורא 

 

הבחירה ביד אמורא לפסוק לפי שיקול דעתו  ירכי ה 

כקולו של תנא זה וכקולו של התנא האחר כל שאין 

 הדברים סותרים אלו את אלו... 

 

תנאי הוא פוסק  ואע"פ שבכל הדברים שפליגי תרי

וכבר פלוגתיהו במה שהוא  ,כזה במה שהוא מקל

כך ראוי לו  , דכיון דכך הוא שיקול דעתו,מקל

 להורות.

 

מכח שיקול ומדבריו נראה שכיון שמדובר בהכרעה הנובעת   

תורה ולא רק בדיני דרבנן.  ם בדיניה להיות ג, הקולא יכולהדעת

 בחכם המורה על פי שיקול דעתו:וזאת, 

 

                                                                                                     
" וכתב שם הנתיבות בחכמה ואינו נמלך בו, הרי זה בכלל הרשעים שלבם גס בהוראה.

שה"ה בהוראת או"ה )ולא הזכיר גיל ארבעים(. ולכאורה תמוה שלפי זה לעולם יש ללכת 
דברג שליט"א )פסקים בכת"י שנכתבו לשאול את הגדול שבעיר. והעיר על כך הגרז"נ גול

מציאותית הדבר בלתי אפשרי שכולם ילכו לשאול את גדול העיר כיון שיהיה על ידי(: "
תור גדול ולא יוכלו לשאול. ומה עוד שאם כולם פונים לגדול לא יהיה לו זמן לעיין 

טוב ופעמים רבות הוא לא נמצא בענין ודוקא זה ששואלו בירר את הענין מקודם ויודע 
יותר ממנו. אמנם לא כל הגדולים כך ויש יודעים הכל. ואמנם נראה שהיה ראוי לתקן 
תקנה שרק רבנים ישאלו את הגדולים וזאת כדי שלא כל אחד ילך לשאול את הגדולים 

 –והדבר יגרום לכך שרבני שכונה וכו' לא לומדים לברר הלכות, ורק אם הרב יסתפק 
"ד סימן צ"ט ס"ק ה' בשם תשובת צמח צדק סימן כתב בפת"ש יו". ויפנה הוא לגדול

מ"ה "אם הוא מסופק בהוראה ושאל ללומדים ולא שאל לבעלי הוראה המפורסמים לא 
מקרי שוגג עי"ש ובזה נדחה תשובת בית יעקב סימן פ"ה שרצה לדמות אם עשתה ע"פ 

 …".דיבורה של אשה אחרת לעשתה על פי חכם דמאי שנא ע"ש
ומיהו לא יתעסק ברפואה אא"כ הוא  ביו"ד בתחילת סימן של"ו: )ואף לגבי רופא נפסק 

 "(.בקי, ולא יהא שם גדול ממנו, שאם לא כן, הרי זה שופך דמים



============================================ 

 31עמוד  

 

( הבא ...אולם כל זה באמורא ובכל חכם ותלמיד )

בו קודמיו ולפי שיקול  שנחלקולפסוק הלכה בענין 

 דעתו בוחר בדבריו של אחד מהם. 

 

אבל איש או אשה שנזדמנה להם שאלה בביתם או 

במסחרם וכו' ונמצאים שני חכמים מורי הוראות 

שוים לטובה בחכמה וביר"ש כבנד"ד וידוע שאחד 

מהם מורה להקל בעניני שבת ובעניני איסור והיתר 

  ,רה להקל בעניני נדה ובעניני רביתוהשני מו

 

יתר יבחר לו לשאול את שבת ואיסור וה אם בעניני

בענינים אלה ובעניני נדה ורבית יבחר  מקלפי הרב ה

י אלה, בודאבענינים  מקללשאול את פי הרב השני ה

שהרי אין כאן  שאינו דומה להך דלעיל )אות ב'(

 מקלשיקול דעת תורה להקל, רק ומקלו יגיד לו כל ה

 מגיד לו.

 

הגמ' עירובין בדף ז. )לעיל אות וכראיה לדבריו ציין את דברי   

 ז'(, והסיק ממנה:

 

מ"מ מסתבר דכל כה"ג דתרוצא קמא בעביד כקולי 

דמר וכקולי דמר ולא לפי שכך היא הכרעת שיקול 

משום  הנהי דרשע לא מיקרי, עכ"פ אית בי דעתו

 .51לו יגיד לו אליבא דכו"ע מקלומקלו יגיד לו כל ה

                                                      
כלומר קיימת דרגה חמורה של רשע וקיימת דרגה של 'מקלו יגיד לו' שאף היא אינה  51

ת(, עי"ש נכונה, אבל איננו בכלל 'רשע' )ויש לבאר היכן עובד הגבול בין שתי הדרגו
 בדבריו ולעיל באות ח' שביארנו שלא כדבריו.



============================================ 

 30עמוד  

 

 מקלן מי שהולך אחר הלחלק בי ישאף הוא עצמו מבאר שאולם  

)שעל כך יש בשאלה שכבר ידועה דעת האוסר ודעת המתיר 

הקפדה של "מקלו יגיד לו"( לבין מי ששואל שאלה, שדעת 

ב אינה ידועה לו, רק הוא יודע שבדרך כלל חכם זה נוטה ישהמ

 לקולא:

 

להך דעירובין, כי שם ומ"מ נד"ד אינו דומה לגמרי 

ר בקולי והוא בוחוהמחמירים לפניו  םימקלדברי ה

לא כן בנד"ד, שאם כי  .דמר ודמר נגד דעת המחמיר

בשאלות  מקלהולך לשאול אל מי שבדרך כלל 

וכן יתכן להיפך  מ"מ יתכן שבשאלה זו יחמיר ,כאלה

מורה להקל גם הרב שדרכו בדרך  השבשאלה זו הי

כלל להחמיר. ויש כאן עכ"פ צד להקל במה שאין 

 כאן אוסר בודאי. 

 

 מקלעולה, שאליבא דאמת ההנהגה לפנות לרב המדבריו   

רק שאי אפשר  איננה הנהגה ראויה, )בשאלה חדשה, כנ"ל(

עירובין מדובר בגמ' ב כיון לאוסרה מכח דברי הגמ' בעירובין,

להקל באותה  דעת החכםששהוא מעיקרא יודע ) במקרה שונה

 .שאלה(

 

ת בעל בצל החכמה מנוגדת לשיטלכאורה, שיטתו של בעל  יג.

, המשנה הלכות )לעיל אות יא(. שעל פי שיטת המשנה הלכות

 כיון שכחא מקלה שהוא בעצם זיש לו מעלה  מקלהחכם ה

ואילו בעל שו"ת בצל החכמה אינו מתחשב בטעם  עדיף דהיתרא



============================================ 

 32עמוד  

 

 . 52זה

 

אולם, כפי שמבואר בהמשך דברי בעל שו"ת בצל החכמה, אף  

 הוא מתחשב בגדלותו של הרב הפוסק: 

 

להקל  ידוע ומפורסם כי הרב המורהונראה שאם 

שבת, משקיע  כותע"ד משל בהלכות או"ה או הל

בהן ובכל  הרבה מזמנו בלימוד הלכות אלה עד שבקי

נדה משקיע הרבה  כותבהל מקלפרטיהן והרב ה

כות אלה ומתוך כך יודע כל מזמנו בלימוד הל

 לכותהדק היטב, בכה"ג אם הוא שואל בה 'הלכותי

נדה להרב  לכותרב זה ובהשבת ל לכותאו"ה ובה

השני, אין בזה נפתול כי הוא הולך בכל סוג שאלה 

  53..אל הרב הבקי באותן הלכות יותר.

 

 ת והן בעל שו"ת בצל החכמהנמצא, שהן בעל המשנה הלכו  

חה הגדול באותה אדם לשאול את המומל שמותר מסכימים

שלדעת המשנה הלכות, אם מדובר בת"ח  מקצוע שבתורה. רק

ות הוכחה לגדלותו מים שמתיר היא גופא יכולה להוירא ש

אינו  רא עדיף"(, ואילו בעל בצל החכמהתידה בתורה )"כחא

                                                      
. ושמא כחא דהיתירא עדיף אינו מלמד על עדיפותו של החכם על פני 56עיין הערה  52

 חבירו, אלא על ההלכה שהגמ' משמיעה לנו, עי"ש ברש"י.
וציין לגמ' בע"ז דף ז. "אם היה אחד מהם גדול מחבירו בחכמה ובמנין הלך אחריו".  53

לש"ך ביו"ד סו"ס רמ"ב שנחלקו ראשונים האם גם בדאורייתא הולכים אחר הגדול  וציין
או שבדאורייתא יש לילך לחומרא, וכתב שהרמ"א בסימן כ"ה סעיף ב' כתב לילך אחר 
הגדול )ושלא כשיטת הרמב"ם(, אולם כיון שבמקרה שלפנינו לא ידועה התשובה 

דעתו עליה מעיקרא, יש מקום  במדוייק כיון שמדובר בשאלה חדשה שהחכם לא גילה
 להקל.



============================================ 

 33עמוד  

 

מסתפק בראיה זו ודורש שיתברר שהוא משקיע מזמנו ובקי 

 בהלכות אלו יותר מחכם אחר.

 

 לשאול שאלה כשידועה התשובה

 

 פוסקים,ים בין יימת מחלוקת ידועה לגבי מקרה מסופעמים שק יד.

ן שמדובר בספק של תורה הללו מחמירים והללו מתירים. וכיו

יש לנקוט כשיטתם  ,וכן כשיש רוב פוסקים לחומרא יש להחמיר.

 .)לעיל אות ב'( על פי כללי הפסיקה השונים

 

יש לעיין האם גם במציאות זו מותר לאדם ללכת לשאול את הרב  

רות שעוד , למ54המקלולקבל ממנו תשובה על פי דעתו ה מקלה

קודם ששאל אותו ידע שקיימת מחלוקת וידע שעל פי כללי 

הפסיקה יש להחמיר. ונמצא שיש לדון האם מותר לו ללכת 

 ומה המשמעות של פסיקת ההיתר הזו מקלולשאול את הרב ה

 .55)וכפי שביארנו לעיל באות י'(

 

 וכתב על כך הגרז"נ גולדברג שליט"א: 

 

                                                      
מציאות זו נפוצה מאד בזמנינו בגלל ריבוי הספרים, מאגרי המידע וכו' שזמינים  54

בקלות לכל אדם. ועיין משך חכמה, דברים פרק לא פסוק ט'. ובספר יסוד עולם לר' יצחק 
בשער הישראלי מאמר ד' ופרק י"א וסוף פרק י"ד לגבי אי גילוי סוד העיבור, עי"ש. ו

אפרים סימן י"ג, בטעם של כתיבת הפיוטים בשפה שאינה מובנת )ודימה זאת לאי כתיבת 
 תורה שבע"פ(.

 במציאות בה הרב המקל איננו רבו או מרא דאתרא. 55



============================================ 

 34עמוד  

 

חלוקת בפרט , שהרי יודע שיש מ56מסתבר שאסור 

הזה, ואם הוא מן התורה ספקו להחמיר. אכן באופן 

הוא יותר ת"ח בענין ששואלו מסתבר  מקלשה

שמותר, שהולכין אחר חכמה. ולכן אם אחד חכם 

בדינים אלו והשני חכם בדינים אחרים, הלכה בזה 

 .57שהוא חכם יותר, וכמו שכתב לעיל

 

שניתן קט אמנם עיין בדברי הדברות משה לקמן )אות טז( שנ 

 לשאול רב אף במקרה זה.

 

ול, אולם הספק הינו לאדם שבא לשא במקרה בו קיימת מחלוקת, טו.

וכתב על כך הריטב"א לא לגבי בעלי המחלוקת עצמם. 

 בחידושיו לע"ז דף ז. : 

 

היינו הלך אחר המחמיר  58והוי יודע דכי אמרינן

נקטינן בספיקא  ,, דכיון דספיקא הואלדידן

  .59לחומראדאורייתא 

 

אבל לדידהו גופייהו ודאי כיון דשקולין נינהו וכל 

אחד עומד בשמועתו, זה נוהג כדבריו אפילו לקולא 

 .60וזה נוהג כדבריו

                                                      
 פירוש, מסתבר שאסור לשאול. 56
 אות יג. 57
"דכי אמרינן" במקרה בו היו שנים שנשאלו, שבספק של תורה יש ללכת אחר המחמיר  58

 לעיל אות ב'.  –ניהם שקולים )ע"פ ריב"ק( אם ש
אם הערת הגרז"נ גולדברג שליט"א: וכן מפורש ברמב"ם פ"א מממרים הלכה ה': " 59

אינך יודע להיכן הדין נוטה, בשל תורה הלך אחר המחמיר בשל סופרים הלך אחר 
 ".המקל



============================================ 

 35עמוד  

 

ב להחמיר מדין ר להתיר באיסור תורה, איננו מחויהפוסק שסוב 

"ספיקא דאורייתא", כיון שעבורו אין ספק והוא עומד בדבריו 

 .61ונוהג לעצמו על פי פסקו

 

ועל פי שיטתו שיש כח ביד החכם המתיר לנהוג כשיטתו, הוסיף  

שני  –הריטב"א לגבי המקרה בו "היו שנים" )עיין לעיל אות ב' 

 חכמים נשאלו יחדיו אותה שאלה(:

 

ודאמר נמי דאחרים הבאין לעשות בהוראתן הולכין 

דוקא בענין אחר כיוצא  .62אחר המחמיר בדאורייתא

ותה חתיכה עצמה אלו, אבל בא שנחלקובזה 

בה כיון דשקולין הם וכי הדדי איפליגו בה  שנחלקו

 .אין הוראת איסור חל באותה חתיכה

 

                                                                                                     
אסור הוא  הנמוק"י בחידושיו )בשיטת הקדמונים, ע"ז דף ז.( כתב: "אם הוא מתיר.... 60

להורות לאחרים לאסור נגד המרובין או כנגד גדול ממנו, וכשהם שוים וחולקין זה עם 
זה, אסור להם לעשות אלו כדבריהם ואלו כדבריהם ויחלקו לשתי כתות, שנאמר לא 
תתגודדו, שלא יעשו אגודות אגודות, אלא נוהגין כולם לחומרא". ובמנחת שלמה חלק 

בדברי סופרים: "אף אם האוסר עומד וצווח ככרוכיא על א' סימן מ"ד כתב שבמחלוקת 
המתיר שהוא טועה, מ"מ אם גם המתיר הוא חכם שהגיע להוראה, נראה שאם לאחר גמר 
הויכוח בין האוסר והמתיר, יחזור שוב השואל וישאל אותם איך עלי להתנהג, מסתבר 

ל דבריו נראה שגם האוסר צריך לומר לו, האי כללא שבדרבנן הלך אחר המקל". ומכל
שכך הדין אפילו אם האוסר הינו "גדול" מהמתיר שהרי הסתפק בכך שהמתיר הינו "חכם 
שהגיע להוראה", ונראה שכך ביאר את דברי ר' יהושע בן קרחה, שבשל סופרים הולך 

 אחר המקל אפילו בכה"ג. 
ו ועל פי דבריהם, אם מדובר באיסור תורה, על המתיר לומר לשואל, שעליו לנהוג כמ

האוסר, כיון שעבור השואל מדובר בספק של תורה שיש להחמיר בו, ועיין בדברי 
 הריטב"א לקמן.

מדיוק דברי הריטב"א שכתב שדין זה נאמר בששניהם שקולים, מוכח שאם רוב  61
 הפוסקים כנגדו או שאחרים גדולים ממנו בחכמה ובמנין, עליו לקבל את דעתם. 

 ות ב'.לעיל א –שיטת ר' יהושע בן קרחה  62



============================================ 

 36עמוד  

 

דכל היכא דהוו שקולין ונחלקו כאחת לא חל ...

להורות  מקלאיסור באותה חתיכה ורשאי ה

לאחרים קולא באותה חתיכה, והרוצה לסמוך עליו 

  דו,ולנהוג קולא באותה חתיכה שהורה בה הרשות בי

בהא ודאי בשל תורה  ,אבל בחתיכה אחרת דכוותה

 .63הלך אחר המחמיר

  

כלומר, אם אדם בא ושאל שני חכמים יחדיו לגבי חתיכת בשר  

האם היא כשרה או טריפה "אין הוראת איסור חל באותה 

אבל אם  .65. ויכול השואל לנהוג כשיטת המתיר64חתיכה"

למחרת היום תתעורר אותה שאלה שוב, לפנינו ספק של תורה 

 .66ויש לאסור בו

 

החילוק בין החתיכה לגביה הוא הדברים. מה  ויש לעיין בטעם 

                                                      
המו"ל בחידושי הריטב"א בהוצאת מוסד הרב קוק כתב שזו גם שיטת הרא"ה  63

עוד כתב ז"ל גבי הא דנחלקו המובאת בנמוק"י )במהד' שיטת הקדמונים( שכתב שם: "
בבת אחת שבא לפני שניהם יחד הלך אחריו ואם לאו בשל תורה וכו', במה דברים 

לקו ולענין אחרים השומעים, אבל לענין אמורים בדבר אחר כיוצא בו של אותו דבר שנח
עצמן או לענין אותו דבר שנחלקו עליו ואפילו אנשים אחרים אלו עושין כדברי עצמן 
ואלו עושין כדברי עצמן ואלו עושין כדברי המתירין ואלו עושין כדברי האוסרין, לפי 

 ".שמעולם לא חל איסור על זה
אוסר, הדין היה ש"שויא אנשיה  שאם מעיקרא היה שואל רק חכם אחד והוא היה 64

 .5עיין הערה  –חתיכה דאיסורא" ולא יועיל היתרו של השני 
עי"ש בריטב"א שנראה שעל כך הדיון. ובאנציקלופדיה תלמודית  –כששניהם שקולים  65

ואפילו לנו, דוקא רס"ז כתב בשם הריטב"א שלפנינו: "-כרך ט' ערך הלכה עמ' רס"ו
בענין אחר כיוצא בזה שנחלקו, אבל באותה חתיכה עצמה שנחלקו בה, כיון ששקולים 

שאי מי שרוצה לסמוך הם ונחלקו בבת אחת, אין הוראת איסור חלה באותה חתיכה, ור
ועיין ש"ך יו"ד סימן רמ"ב ס"ק נ"ב, נ"ה, לגבי "שיפורי דרב" )ע"ז דף מ.  ."על המקל

 ובריטב"א ע"ז ז.((
 .26נ גולדברג שליט"א בעמ' "ועיין בהוספות מהגרז

ויש לעיין האם בכוחו של החכם לומר לשואל שהוא מורה לו עתה ולכל החתיכות  66
 .2לגבי עיון בספרים ובהערה  65שתתעורר בהם אותה שאלה. ועיין הערה 



============================================ 

 37עמוד  

 

נשאלו שני החכמים עתה )שבה יכול השואל להקל( לבין חתיכה 

אחרת שהתעוררה לגביה אותה שאלה עצמה )שבה הדין 

וראת הלשיטת הריטב"א ש"אין תורה(, שאף להחמיר בספק של 

חל באותה חתיכה" סוף סוף בפני השואל יש מקרה של  איסור

 ספיקא דאורייתא ועליו להחמיר ? 

 

דן לגבי חכם  67שבת סימן י' ענף ב' ד"ה "וסובר" בדברות משה טז.

ויודע שיש מחלוקת  לו ספק באחד הדיניםשראוי להוראה שיש 

לכת לשאול חכם אחר בין הפוסקים בדין זה, האם מותר לו ל

שההלכה ברורה לו, או שכיון שהשואל עצמו חכם ויודע 

לקו הפוסקים בדבר עליו לנקוט בעצמו כדין "ספיקא חשנ

  :דאורייתא לחומרא"

 

בדבר שאינו יכול להכריע אינו בר הוראה ודיין ...

בזה והוא כסתם איש שאין הוראתו כלום אף שיודע 

ש מחלוקת ואם יודע שי .מה שאמרו אחרים בזה

בזה צריך להחמיר באיסורין דאורייתא ובאיסורים 

וברבים מחמירין יצטרך  .דרבנן בשוין יכול להקל

להחמיר כהרבים. אבל מכיון שהוא כסתם איש יש 

לו הרשות לשאול מבעל הוראה, שהוא ממי שיכול 

  .להכריע שיהיה עליו הדין לעשות כהוראתו

 

                                                      
 ונכפלו הדברים בשו"ת אג"מ חלק ט' יו"ד סימן ח' אות ו'. 67



============================================ 

 38עמוד  

 

חכמים דהא מוכרחין לומר דהתורה נתנה רשות ל

שיש להם רשות לדון ולהורות אפילו לאלו היודעים 

דיני התורה ויודעים גם המחלוקת וכל השיטות שיש 

דאל"כ אף לאנשים פשוטים  .אוסרין ויש מתירין

ולנשים לא היה להם להורות דבר מוחלט כשאיכא 

מחלוקת אלא לומר להשואל שהוא סובר שמותר 

היה ש ,אבל יש חכמים החולקים וסוברים שאסור

אז הדין שהשואל יחמיר באיסורים דאורייתא אף 

בשוין וכיש רבים החולקין עליו להחמיר אף 

 באיסורים דרבנן, שכן הדין במחלוקת חכמים בדין. 

 

רשות  למניןעמידה ב דיןומשמע, שקודם שנפסק ה

נו מחויב לומר שאיכא לכל חכם להורות כדעתיה ואי

 חולקים עליו... 

שהוא עצמו היה בעל הוראה מ"מ  68ולכן אף רבב"ח

שלא היה בזה בעל  ,בהדברים שלא היה יכול להכריע

הוראה, אף שידע המחלוקת באלו הדברים, היה לו 

רשות לשאול מר' יוחנן רביה שהוא היה בעל הוראה 

בדין חלב דאייתרא שהכריע מגמריה ומסבריה איך 

יעשה אם יאכל או לא יאכל וכשהורה לו שיאכל, 

יתר בכח הוראה שיש לר' יוחנן, ואף אם נעשה לו ה

לא שאל בפירוש הוי אכילתו דר' יוחנן בעצמו לפני 

 ... 69רבב"ח כהורה לו שיאכל

                                                      
בני לא  ,האמר ליה רבה בר בר חנה לבניעיין גמ' פסחים דף נא. בדין חלב דאייתרא: " 68

כדי הוא רבי יוחנן  ,אני שראיתי את רבי יוחנן שאכל .תאכל לא בפני ולא שלא בפני
 ...".אתה לא ראית אותו לא תאכל בין בפני בין שלא בפני ,לסמוך עליו בפניו ושלא בפניו

עיין אור ישראל, לח )שנה י' גליון ב' עמ' קלא( במאמרו של הרב אהרן יצחק הלוי  69
 הדברות משה וביחס לריטב"א ולחזו"א.ארץ שדן בדברי 



============================================ 

 39עמוד  

 

יש בכוחו לגבור על הספיקא  70כלומר, "כח ההוראה" של החכם  

דאורייתא. שהרי עוד לפני ששאל, ידע השואל שמדובר בספק 

של החכם " של תורה והיה עליו להחמיר. אלא ש"כח ההוראה

ולכן לאחר ששאל אינו צריך  מועיל אף לשואל וגובר על הספק.

 לנהוג לחומרא אלא לנהוג כפי הפסק של הרב המתיר ולהקל.

  

חתיכה של במקרה ש )לעיל אות טו(יובנו דברי הריטב"א  ומכאן 

מפורשת של  יש הוראת היתרש ,מיםלגביה נחלקו שני חכש

ויכול השואל לסמוך על כח  לא חל האיסור של האוסר ,חכם

אבל לגבי  .71ההוראה של המתיר למרות שקיים ספק של תורה

                                                      
ויש לעיין אם רבב"ח סמך על כח ההוראה של ר' יוחנן, מדוע כח  58עיין הערה  70

וראה מפורשת לבין הוראה זה אינו מועיל גם לבנו של רבב"ח. ושמא יש לחלק בין ה
אף  ,שיראה מי שעשה מעשה ,מכלל שהבא מכח אחרשראה מעשה. והר"ח שם כתב: "

". והגרז"נ אחרים אין סומכין עליו בפניו וכל שכן שלא בפניו ,על פי שהוא עושה כמותו
גולדברג שליט"א העיר, שמי שרואה הוא עצמו נחשב תלמיד, אבל אם לא ראה אינו 

אבל בנו שהוא לא משה שם בהמשך דבריו )עמ' קכ"ח( כתב: "נחשב תלמידו. ובדברות 
ראה את ר' יוחנן כשאכל, שא"כ לא הורה לו ר' יוחנן בדבר זה למעשה. ומה שראה את 
רבב"ח אוכל הא רבב"ח אינו בעל הוראה בדין חלב דאייתרא מכיון שאינו יכול להכריע 

א שר' יוחנן סובר ונמצא שלא היתה לו הוראה מחכם בעל הוראה אלא ידיעה בעלמ
שמותר ושגם אכל בעצמו והורה לאחרים, הרי יש לו גם ידיעה שיש חכמי בבל שפליגי 
עליו וסברי שאסור וגם הורו לאחרים שאסור והנהיגו כן במקומם בבבל לאסור שהוא לו 

. ולדבריו, האם בכל ממילא ספקא דדינא מפלוגתא דרבוואתא הוא שאסור לאכול..."
המורה ידיעה מכח לימודו אלא מכך ששמע מאחרים, אינו יכול מקרה בו אין לחכם 

להורות לתלמידיו כפי ששמע מרבו. ושמא יש לחלק בין הוראה מפורשת לבין שראה 
מעשה, אולם מלשון הדברות משה משמע שאף בהוראה כך הדין, וצ"ע. ועי"ש בהמשך 

תר לו להאכיל דבריו האם רבב"ח שמאכיל את בנו עובר על איסור לפנ"ע, והעלה שמו
 לבנו מכח הוראת ר' יוחנן אבל בנו אסור לו לאכול. 

מבואר כי רבב"ח אם כי אמר לבנו כתב: "ט "סימן פ 'דלק חובשו"ת בצל החכמה 
איהו גופי' אכל ולא הי' רשאי להחמיר על עצמו לפי שראה את ר"י  ,להחמיר שלא לאכול

 ". אוכל
אוסר וקיים כח הוראה של המתיר, לכאורה יש לעיין שהרי קיים כח הוראה של ה 71

ומדוע גובר כח ההוראה של המתיר ? יתכן ש"כחא דהיתרא עדיף". אולם לא די בכך, 
שהרי לולי ההוראה המפורשת היה צריך להחמיר, וקצ"ע. ושמא, כל דבר הוא בבחינת 
היתר עד שיוכח שאסור )לפחות בדבר שאין חזקת איסור( ולפיכך כאשר יש מחלוקת ולא 



============================================ 

 41עמוד  

 

חתיכה אחרת שלגביה החכם לא הורה להתיר, שב הדבר להיות 

 .73שיש להחמיר בו  72ספיקא דאורייתא

 

הדברות משה בהמשך דבריו כתב לגבי חלב דאייתרא  אולם 

כללי ואף  רבב"ח אכלו על סמך דברי ר' יוחנן, שההיתר הואש

 למקרים אחרים:

 

והיה מותר לאכול לא רק בפניו ובמקומו שלר' יוחנן, 

אלא אף שלא בפניו וגם בבבל שנוהגין שלא לאוכלו, 

תר ממש יהפני שבכח הוראה שלר' יוחנן נעשה מ

רה להם, ולא רק לאותו הפעם שהורה והו שלאל

 שהוא בפניו וגם לא רק במקומו...

 

נ"ל )שבאות יד, וכאשר החכמים יש לעיין האם במקרה ה יז.

שקולים בחכמתם( מותר לקבל את הוראת ההיתר דוקא במקרה 

                                                                                                     
לל של "ספיקא דאורייתא לחומרא" יכול להקל, ואין כאן ספק שיש חובה להחמיר חל הכ

בו, כיון שספק זה נאמר רק כשאין "כח הוראה" מפורש. אמנם, יש לעיין האם כך תהיה 
 גם המסקנה בדבר שמעיקרא לא היתה לגביו חזקת איסור, וצ"ע.

יהיה הדבר מותר לו ויש לעיין האם מותר לו לשוב ולשאול את שני החכמים ואזי  72
)הערת ר' צביאל שטרן נ"י(. ונראה שהדבר תלוי באמור לעיל )ולקמן אות יז(, שאף 
כשיודע שיש מחלוקת בין פוסקים מותר לו ללכת לשאול אחד מהם ולסמוך על כח 

 ההוראה שלו, ולפי"ז יוכל ללכת לשאול רק את הרב המקל, וקצ"ע.
לשאלה שבאה בפניו ולא למקרים נוספים. כלומר כח ההוראה של החכם הינו מוגבל  73

וקצ"ע מדוע, והרי החכם עצמו סובר כך גם בשאר חתיכות ?  ועל כרחנו יש לומר ש"כח 
הוראה" במקרה של ספק יכול לחול רק אם מדובר בשאלה שבאה לפניו )ועיין בדברי 

' הריטב"א לקמן(. ועיין שנה בשנה שנת תשכ"ד במאמרו של הגרי"ש ישראלי זצ"ל בעמ
שביאר מעין דברי הדברות משה והוסיף: "דברי הריטב"א... אין בכח בית דין...  181

להכריע עצם ההלכה, אלא לאותו ענין ואותה חתיכה שבאה לידו... אין פסקו של חכם 
המתיר נחשב כפסק ברור וכהלכה שאין לאחריה כלום אלא לגבי אותה חתיכה גרידא, 

"י שהיא דכוותה, עליה אין תוקף לפסקו של משא"כ אם באה לפניו חתיכה אחרת אעפ
ראשון, וחוזר הדבר להיות ספק, וכיון שהוא בדאורייתא יש ללכת לחומרא ככל ספיקות 

 בדאורייתא".



============================================ 

 40עמוד  

 

או  יא דעת החכם אותו הוא הולך לשאול,בו הוא אינו יודע מה ה

שמעיקרא מותר לו ללכת לשאול את החכם המתיר ולסמוך על 

 "כח ההוראה" שלו ? 

 

של  בפשטות, כיון שבמקרה בו הוא שואל אין עליו את הכלל 

"ספק דאורייתא לחומרא", מותר לשואל ללכת ולשאול מי 

שהוא רוצה, שהרי לולי השאלה היה מחויב להחמיר מדין 

"ספיקא דאורייתא לחומרא", ואע"פ כן התירו לו לשאול 

)כמבואר בדברות משה הנ"ל(, ומכאן שאין מניעה שישאל מי 

עליו )ובכך תשובה שירצה, וכח ההוראה של החכם יחול 

 ועיין עוד לקמן(. שבאות יד לשאלה

 

(, רק אם שאל ונענה באות טוכפי שמודגש בדברי הריטב"א ) יח.

אבל אם לא שאל, אינו יכול לסמוך על כח  .מותר לו להקל

 ההוראה של החכם המתיר. 

 

ההוראה" שחל רק על החתיכה עליה  ויש לעיין בתוקפו של "כח 

נשאל החכם ולא על חתיכה אחרת. האם בשאלה בה לא מדובר 

על "חפצא" של איסור אלא על שאלה כיצד לנהוג )כגון, שאלה 

בהלכות שבת(, גם כן יש חובה לשאול בכל פעם את החכם 

מחדש או שכיון שקיבל פסק להיתרא יכול לסמוך עליו גם 

 . 74שבתות נוספות(במקרים אחרים )כגון, ב

                                                      
ואין לומר לאידך גיסא, שכיון שאין כאן חתיכה לפנינו לעולם לא יוכל לסמוך על  74

החתיכה אלא דין שפוסק  המתיר. וזה אינו, כיון שהוראתו לא היתה הוראה ב"חפצא" של
החכם לשואל. ועיין מה שכתב בספר בית ראובן חלק ב' סימן כ"ה בהערה בסוף הסימן 



============================================ 

 42עמוד  

 

לתו, קיבל תשובה ולכאורה השואל עצמו שקיבל תשובה על שא 

 ., וכך עולה מדברי הדברות משה לעילולכן יש להתיר לו כללית

אולם תשובה זו לא תועיל לאחרים שלא שאלו אותו במפורש. 

אמנם החזו"א ביו"ד סימן ק"נ ס"ק ה' )ואבהע"ז סימן קמ"ד 

 :( כתבד"ליבמות דף י

 
מדברי הריטב"א משמע דב"ש וב"ה היו בעיר אחת 75

ולכן כתב שאין  .ב"ד לכל העיר היוממש ושניהן 

רשאין לעשות כב"ש או כב"ה לקולא אא"כ הורו 

וצריכין לשאול בכל פעם כדי  .רעילהן על מאורע שא

 ...76להקל

                                                                                                     
וצ"ע. ושם דן ב"שמעון שרוצה להעתיק דיסק" ומצא באחד הספרים )צהר, חלק י"א עמ' 
שכ"א( ש"נחלקו הפוסקים בזמנינו האם יש איסור להעתיק לצורך שימוש עצמו. האם 

אותו גדול שמקל בזה ולסמוך על הוראתו למרות שאיננו נוהג כמותו  מותר לו לשאול
בשאר הלכות ? כתבנו לעיל שמותר לסמוך על רב, ואפילו הוא ידוע כמקל כאשר באים 
לפני אותו הרב עם שאלה על חפץ מסויים כמו במראה, ויורה בה למעשה להתיר וזה 

ה בנידון דנן, יתכן ההיתר הנ"ל אפילו אם אינו נוהג כאותו רב בכל דיני התורה. לפי ז
ויהיה מותר להעתיק את הדיסק לצורך שימוש עצמו כיון ששאל עליו לחכם, והחכם 
התיר אותו למעשה". וציין לדברי הריטב"א. ויש לעיין האם ההיתר נאמר גם כאשר יש 

 לו רב קבוע, וצ"ע.
אה שלדעת והגרז"נ גולדברג שליט"א העיר: "בספק אם יש איסור להעתיק דיסק, נר

הרשב"ם )ב"ב, נז: ד"ה "לקולא"( שאם יש ספק אם בעל החצר מקפיד על דריסת הרגל 
 .66מותר מספק ליכנס, שספק ממונא לקולא, א"כ גם כאן יש להתיר, וצ"ע". ועיין הערה 

עי"ש בתחילת דבריו, שלולי דברי הריטב"א. היה ניתן לומר שאם מתו החולקים או  75
שהשואל אינו במקומו של אחד החולקים, עליו ללכת לחומרא באיסור תורה, ודברי הגמ' 

 שהרוצה לעשות כב"ה וכדו' עושה, היינו מי שהוא בעירם של בית הלל, עי"ש.
בה אדם שיש לו שאלה, פותח את ספרי יש לעיין מה נכנס בגדר "שאלה". במציאות  76

הפוסקים שנכתבו כהלכה למעשה )אא"כ המחבר מזהיר שלא יפסקו מתוך ספרו(. האם 
העיון בספר הוא עצמו נחשב "שאלה" וכיון שראה כמה שיטות פוסקים נחשב הדבר 
כאילו שאל את הרב פנים אל פנים, וממילא בכל פעם שיש לו שאלה יעיין בספרים 

ויש  32. ועיין הערה 55, 2עתה שאל את הרב עצמו, וצ"ע. ועיין הערות  ויחשב כאילו
 לעיין האם בקשתו של רב ספרא לברר את דעת ר' אבהו דומה לעיון בספרים.

)והו"ד בקצה בפת"ש  ד"סימן ס 'חלק בולגבי העיון בספרים, כתב בשו"ת שבות יעקב 
רבינו הן הן הספרים אשר נתפשטו בקרב ישראל ראוי ומכ"ש שיו"ד רמ"ב ס"ק ג'(: "



============================================ 

 43עמוד  

 

החזו"א לא חילק בין שאלה לגבי חתיכת בשר לבין שאלה  

וצ"ע האם נוכל , ק 'מאורע שאירע'והזכיר ר בהלכות שבת וכדו'

 ה מקרה דיבר.זלדייק מדבריו על אי

 

שתשובת החכם היא רק לגבי  דבריו באות טו)עיין בהריטב"א  יט.

בהמשך דבריו ( המקרה עצמו עליו נשאל ולא למקרים נוספים

 מקלמחדש שקיים מקרה בו יכול השואל לסמוך על החכם ה

אלה שעומדת בפניו אפילו אם לא שמע ממנו תשובה לגבי הש

 עכשו: 

 

ונראין דברים דכיון דפליגי בשיקול הדעת ושניהם 

שהולכין  77שקולין אי חד מינייהו סמיך אגמריה

וכל שכן באותה  ,אחריו אפילו בחתיכה אחרת

 ...78חתיכה עצמה

                                                                                                     
ובר מן דין  .....לכל מי שהגיעו להוראה שלא יורה שום הוראה בלתי עיון תחלה בספר

ראוי לעשות כן במקום שאין בני תורה שלא יחשדו ויאמרו עמא דארעא שמחמירין 
ה כן מבלי עליהם שלא כדין מפני חסידות וכה"ג ואין חושש להפסיד ממונם שהרי הור

" )אמנם כיום קיימת גם מציאות הפוכה, שאם הרב אינו עונה מייד ורוצה עיון בספר
לעיין בספרים השואל חושב שאינו ת"ח כ"כ גדול(. ועיין מש"כ בשו"ת משנה הלכות 

 ח"ז סימן קל"ד. ובפת"ש הנ"ל בס"ק ג'.
ידה כ: ור"ן על "סמיך אגמריה". פירוש, סומך על שמועתו כפי ששמע מפי רבו )עיין נ 77

הרי"ף ט: מדפיו(. וברא"ש בחולין פרק ג' סימן ז' פירש שלמד מרבו, ואינו סומך על 
סברתו שלו אלא על מה שלמד מרבו. ועיין חולין דף מד: שבהמה שהורה בה חכם 
מסברא יש מקום להימנע ולא לאוכלה וכ"כ הרמ"א ביו"ד סו"ס קט"ז. ובטעם הדבר כתב 

ון שהשואל חשב מעיקרא שאסור, הוי מעין פיגול שנאסר המהרש"א בחולין לז: כי
ר' יהודה הכהן )בשיטת במחשבה )מעין דבריו כתב גם בחידושי החת"ס שם(. וכתב 

 ,ופירשוה חז"ל שלא אכל מבהמה שהורה בה חכם, אפילו להתירשם: " הקדמונים(
א"ז דף ". ובפסקי הרידהתם איכא לספוקי דילמא לא הויא סברא מעליא ,דתליא בסברא

בהמה שהורה בה חכם והתירה מסברת עצמו ואינו מקובל מרבותיו, אף על מט. כתב: "
פי שהיא מותרת, אין ראוי לאדם חשוב לאכול ממנה. ועל זה אמר יחזקאל הנביא ולא בא 

אף כשהוא מקובל מרבותיו אין  ,בפי בשר פיגול, לא אכלתי מבהמה שהורה בה חכם
שדו אותו שהתיר לו כדי שימכור לו בזול אך אם הבשר ראוי ]לו[ לקנות ממנו, שמא יח



============================================ 

 44עמוד  

 

הריטב"א לא ביאר מדוע חכם שסומך על מה שגמר ולמד מרבו  

האם יש צורך שרבו ד, עדיף מחכם שסומך על סברתו שלו. ועו

או גם אם רבו אמר את הדבר מסברתו יש  ג"כ למד מרבו

מעלה על פני  (שהוא החכם שנשאל עתה)לתלמידו של אותו רב 

אם שני החכמים מורים על  החכם הנוסף שבעירו, וצ"ע. אמנם,

רק במקרה  מקלחזר הדין, שניתן לסמוך על הפי רבם נראה ש

 עליו עליו נשאל ולא בחתיכה אחרת.

                                                                                                     
נמכר במשקל שהמשקל שוה לכל, וכן העדים שהעידו על הדבר להתירו צריכין להזהר 

". ולפי סברא זו החומרא היא רק מן החשד. אמרו חכמים הרחק מן הכיעור ומן הדומה לו
 על המתיר עצמו ולא על אחרים, וקצ"ע.

עתה ': "ושקל הקודש, דרוש ז -י חודש אדר מאמר ב בני יששכר מאמרוכתב בספר 
מהראוי לך להתבונן, כיון שהדבר הזה הוא מאת הש"י שהוא מזמין הדבר האיסור 
שיתערב ברוב היתר בכדי שיהיה ניתר באכילה כי יודע הש"י שזה הוא מכלל הבירור 

יר, הנמסר לישראל, ואם כן מצוה הוא בדוקא שיאכל ישראל החתיכה ההוא ולא יחמ
[, ופירש בזה הרב .כענין שאמרו רז"ל גדול הנהנה מיגיעו יותר מירא שמים ]ברכות ח

הקדוש בעל השל"ה נהנה מיגיעו היינו שייגע את עצמו בתורה ויודע להכשיר המאכל 
הזה עפ"י התורה הגם שיש בתוך המאכל דבר איסור הנה שב להיתר על פי כללי התורה, 

)לשון  מנו, הנה הוא גדול מן הירא שמים המחמירוהאדם הזה אוכל המאכל ונהנה מ
ירא שמים קורא בכאן מי שהוא מחמיר השלה"ק, מסכת שבועות, נר מצוה ]מז[: '...

ומטריף, אבל גדול ממנו מי שמייגע בתורה ולומד עד שנתברר לו שמותר באכילה. וזהו 
נהנה מאכילה, וטוב הנהנה מיגיע כפו, כי ידיו רב לו בתורה, אז אשריו בעולם הזה שהוא 

. והוא כדברינו ממש, להיות הדבר הזה נסיבה מאת הש"י '(לו לעולם הבא שעסק בתורה
שיתברר המאכל האיסור ההוא, ולזכות יחשב לאדם האוכלו עפ"י התורה כי יתבררו 
הניצוה"ק, והוא גדול מן הירא שמים שאינו רוצה לאכול מטעם שיש בו תערובות איסור, 

לדעתי הצעירה אין זה מדרך החסידות מה שכמה אנשים נוהגים סלסול  על כן .הבן הדבר
בעצמם שלא לאכול מן שום מאכל שהיה עליו שאלת חכם הגם שהוא דבר פשוט 
ומבואר דינו להיתר כגון על ידי תערובות בששים וכיוצא, כי לדעתי אדרבא מצוה הוא, 

ר להיתר ויתברר על ידי יאכלו ענוים וישבעו, כי הוא נסיבה מאת הש"י שישוב האיסו
אכילת ישראל, ומה שאמרו רז"ל ]חולין מד ב[ לא אכלתי מבהמה שהורה בה חכם, היינו 

". ובמאמרי חודש אלול, מאמר ב' כתב דוקא במלתא דתליא בסברא, וכמו"ש הפוסקים
לפי הנ"ל יתכן, דהנה לעוה"ב שואלין לאדם עצמו הדין וההלכה, מי הבני יששכר: "
לם הזה לייגע את עצמו בתורה להמציא קולות עפ"י התורה אז טוב לו גם שדרכו היה בעו

לעוה"ב שיפסוק הדין לקולא עפ"י התורה, משא"כ הירא שמים בלי יגיעה בתורה יחמיר, 
 ".הבן הדבר

עי"ש בראיותיו ובראיה מהגמ' בע"ז דף נז: וקצ"ע ששם מדובר באיסור דרבנן. ועיין  78
קוק שציין למקומות נוספים בהם דן הריטב"א  בהערות המו"ל בהוצאת מוסד הרב

 בסברא זו, והאם הריטב"א נוקט להלכה כשיטה זו.



============================================ 

 45עמוד  

 

 

 מקלליעץ לשאול רב 

 

 שבכל מקרה בו מותר לאדם לשאול רב על פי האמור, מסתבר כ. 

, שאם לו מקל' מותר גם לחבירו ליעץ לו לשאול את הרב המקל'

עצמו מותר לשאול אין סיבה לאסור על חבירו ליעץ לו ללכת 

 ולשאול את אותו רב.

 

 '(, שבת וכדו)באו"ה האם מותר לרב לומר לשואל שישאל רב אחר

 

( והוא יודע וכדו' רב שנשאל שאלה )באיסור והיתר, דיני שבת כא.

יודע שיש פוסקים החולקים הוא אולם  79את התשובה עליה

כגון, שהוא ב אחר. עליו. האם מותר לו לומר לשואל לשאול ר

וידוע לו  שובה לשאלה של השואל היא לאיסוראסובר שהת

צה לחייב את והוא אינו רו 80ים באותה שאלהמקלשיש רבנים ה

                                                      
פעמים הרב אין לו דעה ברורה והוא מחמיר מספק, אבל ידוע לו שיש רב אחר שמבין  79

בשם  2את הענין ומורה לקולא. ובמקרה זה מסתבר שיכול להפנות למומחה, ועיין הערה 
 בשם הבית לחם יהודה. 5המעשה איש ובהערה 

בגמ' ביבמות דף מה. הובא מעשה באדם שהוא בנה של בת ישראל ועובד כוכבים.  80
ורב אמר שה"ולד כשר" ואע"פ לא רצה לתת לו את בתו ואפילו אם הוא יהיה כיהושע בן 

עיין שו"ע  –נון )ולא התבאר מדוע, האם מסיבה 'סגולית' או מחמת פסול כהונה 
שהגיע הדבר לרבא אמר: "או גלי או נסיב בת ז' בדיני פסולי כהונה(. וכ-אבהע"ז סימן ו'

מינך". והצעתו של רבא לגלות למקום אחר משמעותה היא שבמקום אחר לא יגלה את 
עובדת היותו בנו של עכו"ם ויסכימו להינשא לו. אמנם במקרה זה לא מדובר באיסור 

ות הלכתי של נישואין ולכן מותר להציע הצעה זו )ואכמ"ל, האם מותר לאדם שלא לגל
 את העובדה שאביו הינו עכו"ם(.



============================================ 

 46עמוד  

 

. האם מותר לו לומר לשואל שישאל 81השואל לנהוג כחומרתו

רב אחר, ואף לומר לו את מי 'כדאי' לו לשאול. כאשר הוא עצמו 

 . 82אינו מקבל את דעת החולק עליוהוא סובר שהדבר אסור ו

 

בו הרב  ,נג: מצאנו מקרה הפוך –ובגמ' במסכת חולין דף נג.  

 ר:המתיר שלח את השאלה לרב האוס

 

רב אמר אין חוששין לספק דרוסה ושמואל  ,יתמרא

אמר אמימר הלכתא ... אמר חוששין לספק דרוסה

  .חוששין לספק דרוסה

א"ל לא שמיע ?  א"ל רב אשי לאמימר האי דרב מאי 

  .לי כלומר לא סבירא לי

 

דההוא  .ואי בעית אימא הדר ביה רב לגבי דשמואל

( ביניהם סל מלא עופות שנכנס הנץרש"י: )שרקפא 

שדרינהו לקמיה  .דספק דרוסות דאתא לקמיה דרב

  .דשמואל חנקינהו ושדנהו בנהרא

 

                                                      
לפעמים הרב מבין שלשואל יהיה מאד קשה לקבל את הכרעתו ולכן הוא מפנה לרב  81

אחר. כגון בשאלות הנוגעות להפלות שהוא נוקט לאסור את ההפלה ואחרים מתירים, 
 האם יכול לומר לשואל לפנות לרב אחר שמתיר או לפעמים ההיפך וכדו'.

וקא בשאלות של חומרא וקולא אלא בהנהגות מסויימות בתפילה פעמים לא מדובר ד 82
וכיוצ"ב שניתן לנהוג באופנים שונים. כגון, האם עדיף שהרב ידרוש בבית הכנסת לאחר 
קריאת התורה קודם הכנסת ספר התורה להיכל וספר התורה ישאר בחוץ או עדיף 

 להכניסו קודם לכן להיכל וכדו'.



============================================ 

 47עמוד  

 

אלא מאי הדר ביה ?  ואי ס"ד לא הדר ביה לישרינהו 

 !?  83ליסרינהו

 

ולאו אורח ארעא לאורויי ) 84אלא אתריה דשמואל הוה

אבל אי הוו פליגי בה  .קמיה באתריה בדבר שהן שוין בו

קמיה להפסיד ממון ישראל דכל מקום לא היה משדר להו 

י ול .אין חולקין כבוד לרב כך שמעתי 85שיש נדנוד חטא

ומהכא לא תפשוט  ,דה"ג אלא אתריה דשמואל הוה נראה

דהדר ביה רב דלאו אורח ארעא למישרי באתריה מלתא 

ורב אי ס"ל  [דף צד]דאיהו אסר והכי אמרינן בעירובין 

 (.לימא ליה אתריה דשמואל הוה ,דאסור

 

שסובר להיתר אין לו לשלוח את  חכם ,על פי קושיית הגמ' 

השואל לפוסק שאוסר. ועל פי פירושו הראשון של רש"י, אסור 

לו לעשות כך אפילו במקומו של הפוסק השני, כדי לא להפסיד 

רב שמתיר אסור לו לשלוח את כלומר, . 86ממונם של ישראל

ג"כ אסור. השואל לרב שאוסר. אולם, יש לעיין האם ההיפך 

ולקין כבוד חומלשונו של רש"י "דכל מקום שיש נדנוד חטא אין 

לרב" נראה להוכיח לאיסורא, שאם הרב סובר שהדבר אסור, 

הרי שלשיטתו יש בכך 'נדנוד איסור' ואינו יכול להפנות את 

 השאלה לרב אחר.

                                                      
לה לשמואל, כאשר הוא מתיר ושמואל אוסר. ולכן פירוש, כיצד שלח רב את השא 83

הכרחי לומר שרב חזר בו ומודה לשמואל לאיסור. אולם הגמ' מקשה על כך, שאם רב 
 הסיק לאיסורא, לא היה צריך לשלוח שאלה זו לשמואל, והיה אוסר בעצמו.

פירוש, השאלה נשאלה במקומו של שמואל ולכן רב אמר לשואל שישאל את שמואל  84
 תו )ועיין רש"י לקמן(.ולא או

 .55הינו הפסד ממונם של ישראל. ועיין עמ'  –נדנוד החטא  85
ואף לפי פירושו השני של רש"י, לולי העובדה שמדובר במקומו של שמואל, אין  86

 האוסר.להפנות לרב 



============================================ 

 48עמוד  

 

ומסתבר לומר שאם הרב הראשון סובר שהרב השני הינו 'טועה  

ואינו מקבל את  ספק הלכה שברורה לו ללאבדבר משנה' )או ב

קת( אסור לו להפנות את לדה שיכולה להיות דעה חוובהע

בדבר התלוי ב'שיקול שואל אליו. ולכן עיקר השאלה היא ה

מבין שיש מי שיכול לפסוק כלא במציאות בה הפוסק  87הדעת'

יכול לומר האם הוא כשיטתו )אף שהוא אינו מסכים עימו(, 

. או שכיון שהוא נוקט 88הפוסק החולק עליולשואל לשאול את 

, הרי שזו היא ההוראה על פי ם ובטוח בהוראתובאופן מסויי

 וממילא אסור לו להפנות את השואל לפוסק אחר. דעתו

 

כתב שיש לכל חכם "כח הוראה" ועוד )אות טז( הדברות משה  

 בהקדמתו לשו"ת אגרות משה:הוא עצמו כתב 

 

 לחכם... שהאמת להוראה הוא מה שנראה

  

ה"אמת להוראה" היא כפי  ,שבדבר התלוי בשיקול הדעת ומכאן 

מקום לומר, שמותר לרב לכן יש ההוראה שמקבל השואל. ו

לומר לשואל לשאול רב אחר, שהרי עבור השואל אין עדין 

 .(עיין לקמןולכן יכול לשאול חכם אחר )ו הוראה למעשה,

 

 שו"ת אגרות משה, חלק א' בהקדמה:  כב.

 
                                                      

ולא כאן המקום להאריך בדיני לפני עור, האם מותר לרב מתיר להאכיל את חבירו  87
 שסובר שהדבר אסור בלא להודיעו וכו'.

דברי המנחת שלמה. ושמא יש ב 51עיין לעיל בדין "היו שנים" באות ב' ובהערה  88
 לחלק בין שאלה בדין תורה ולבין שאלה בדין דרבנן, וצ"ע.



============================================ 

 49עמוד  

 

ך לומר דאסור לחכם לשלח את השואל ממנו צרי

, 89לחכם אחר, דכיון שבאת אצלו, היא מצוה שלו

 ...90אם הוא רשאי להורות

 

על החכם קיימת מצוה להורות. וכיון שכך אסור לו להפנות את   

מניח שהשואל לא יקבל את השאלה לרב אחר. אולם אם הרב 

וזאת על פי  .הורותיש מקום לומר שאין עליו מצוה ל פסק הדין,

השיטה שהמצוה להורות כוללת לא רק את אמירת פסק ההלכה 

הסוברת שהמצוה  . ואף אם ננקוט כשיטה91אלא גם את קיומו

, תלויה בקיום ההוראה(ולא )מתקיימת כבר בהוראה עצמה לדון 

יקבל את דבריו,  יש מקום לומר שאם החכם מניח שהשואל לא

ויאמר לו לשאול פוסק , 92כדי שלא להכשילו עדיף שלא יענה לו

 .93אחר

                                                      
ואכמ"ל האם המצוה היא להורות גם כשלא נשאל או רק לאחר שנשאל, עיין טוב  89

סחרה עמ' ו' בהערה שמוני המצוות לא מנו מצוה להורות הלכה. והגרז"נ גולדברג 
תורה, שכל שפוסק ואינו אומר הטעם אינו  שליט"א העיר: "ואין בזה מצוה של לימוד

חשוב לימוד תורה ולכן מותר לאומרו בבית המרחץ בבית האמצעי וכן לפני ברכת 
התורה. אכן בסמ"ק )קי"א( כתב שזה מצוה להורות מקרא 'להורות' שנאמר בשתויי יין 
 )ויקרא ,י', י"א(. ועיין רמ"א שכתב שאין היתר למורה הוראה ליטול שכר, רק שכר

 בטלה". ויל"ע האם האיסור ליטול שכר תלוי בשאה האם קיימת מצוה להורות.
פירוש, אם הנשאל הוא חכם שיש לו רשות להורות. וכפל את דבריו בשו"ת אג"מ  90

 או"ח חלק ה' סימן כ'.
 עיין שו"ת הרשב"א חלק א' סימן י"ח ומש"כ בספר טוב סחרה עמ' ו' ואילך. 91
בדעתו האם הוראת ההיתר של הרב השני שהוא חולק ושמא על הרב הראשון לשקול  92

עליה, הינה לשיטתו חמורה יותר מהאיסור המוטל על השואל שלא לשמוע להוראתו 
 )של הראשון( או ההיפך. 

ב"דין מרומה" שבו הדיין חש שיש רמאות בדברי העדים וכדו' אבל אינו יכול להוכיח  93
כות סנהדרין הלכה ג': "יסלק עצמו את רמאותם של העדים כתב הרמב"ם בפרק כ"ד מהל

מדין זה וידיננו מי שליבו שלם בדבר". ויש לעיין האם הדיין עצמו יכול להפנות את בעלי 
הדין לדיין אחר. ונראה שאם הוא בטוח שמדובר בדין מרומה )כפי שעולה מדברי 
 הרמב"ם. ועיין תוס' סנהדרין דף לב: ד"ה "כאן" וברא"ש סנהדרין פרק ד' סימן א'

ומש"כ על דבריהם בשו"ת בית יעקב ]צוזמיר[ סימן מ"ד ד"ה "וכדי"( ומפנה לדיין 



============================================ 

 51עמוד  

 

וכמו כן, אם הרב הנשאל מחמיר מכח הספק, מסתבר שאין עליו  

חובה להורות כדבריו ויכול להפנות את השואל לרב אחר שיש 

 ום לומר שהמצוה להורות הינה לו הכרעה ברורה בענין, שיש מק

 . 94בדבר ברור, ולא מכח הספק

   

 :שו"ת משנה הלכות חלק ט"ז סימן ס"ד כג.

 

בדבר השאלה באשה שבאה להרב לשאול והשיב לה 

איני יכול להתיר לך אבל לכו להרב פלוני והוא יתיר 

לך, האם יש להבין שהרמז שראוי להחמיר לגמרי או 

 אדרבה הרמז שצריך להקל וצריכה לנצל זאת. 

 

באמת כי יש הרבה דברים שהרב המורה הוראה יש 

אחר שיש ויש מורה הוראה  .לו קבלה מרבו להחמיר

  .לו קבלה להקל ולהתיר

                                                                                                     
שהוא יודע שהוא פיקח ממנו ויוכל לברר את הדין הרי הוא נוהג כהלכה. אבל אם הוא 
סובר שהדיין האחר אינו חד דיו כדי לשים לב לרמאות ולכן יהיה "ליבו שלם בדבר", 

. ועיין שו"ת אג"מ או"ח חלק ב' סימן כ' )ועיין מסתבר שאסור לו להפנות לאותו דיין
 (.68בספק שבהערה 

בשם המעשה איש. ויש לעיין האם במקרה בו החכם סובר להיתרא מכח  2עיין הערה  94
סברתו, אבל חושש שמא תימצא פירכה לסברתו ולכן אינו רוצה להורות לאחרים, שמא 
בשעה בה יחזור בו מסברתו השואל כבר לא יהיה במקומו ולא יוכל להודיעו או 

ותר לחכם שלא שהשואל לא יהיה מוכן לשמוע ממנו שחזר בו, האם במקרה זה מ
 להורות או שהמצוה להורות גוברת, וצ"ע.



============================================ 

 50עמוד  

 

והרב המחמיר חושב שהצדק עם השני ועכ"פ שיש 

אלא שהוא לא רוצה לפסוק מפני  ,לסמוך עליו

 בל הימנויבל או כבודו של רבו שקיקבלתו שק

ג שיש רב ולכן הוא מראה מקום להזו .95להחמיר

  .אחר והוא יתיר ומותר ללכת אליו

 

והוא לא  או שרואה הרב המחמיר שהמקום דחוק

רוצה להקל כנ"ל ויודע שיש שיטות להקל וכדעת 

ואין בזה משום  .וכל ערום יעשה בדעת .הרב השני

זילותא כל שלא כיון לבזות את הרב השני ואדרבה 

 הוא מחשיב אותו וק"ל. 

 

מדברי המשנה הלכות עולה, שקיימים מקרים בהם מותר לרב   

. 96להורות להפנות לשואל אחר למרות שעליו מוטלת המצוה

צודק או ש"יש  מקלומדובר במקרים בהם הוא חושב שהרב ה

ן שיכולה לסמוך עליו". ונראה, שפירוש הדבר הוא שהרב מבי

מקבלתו מרבותיו, ולכן הוא  להיות מסקנה שונה ממסקנתו או

 מפנה לרב אחר. 

 

, אבל יודע שיש 97ב הראשון סובר מעצמו לאיסוראאבל אם הר 

וסק ש"יש לסמוך עליו", לא ביאר פוסק אחר שמתיר והוא פ

                                                      
ויל"ע מה הוא התוקף של 'קבלה' זו )ועייןאות טז לגבי קבלתו של רבב"ח מר' יוחנן(.  95

ואם תהיה מציאות בה אין אפשרות להפנות את השואל לרב אחר )כגון שאלה 
ורות שלא כפי שהתעוררה בשבת בעיר שאין בה רב נוסף(, האם במקרה זה מוטל עליו לה

 שקיבל מרבותיו, וצ"ע.
 כדברי האג"מ לעיל. אמנם המשנה הלכות כלל לא דן מצד "המצוה להורות". 96
 ולא מכח קבלת רבותיו. 97



============================================ 

 52עמוד  

 

המשנה הלכות האם מותר לרב להפנות את השואל לפוסק אחר, 

 . 98וצ"ע מה היא שיטתו במקרה זה

 

 ק לטובתו וסללכת לבית דין שפ -בדיני ממונות 

 

 (או קבלת עצה) הלכהקבלת פסק שמיעת ונסב הדיון לגבי לעיל  כד.

ננקוט שמותר ם בדבר הנוגע לאדם עצמו. אמנם יש לדון שאף א

פוסק שיפסוק כפי שהוא רוצה, לאדם לחפש לעצמו "קולות" ו

ואף לחבירו מותר לתת לו עצה עבור כך )אות כ'(, האם כך הדין 

שאחד מבעלי הדין רוצה ללכת לבית דין  בדיני ממונותגם 

והאם מותר  .99שיפסוק לטובתו, האם מותר לו לעשות כך

                                                      
ואף שהתיר "בשעת הדחק" להפנות לרב אחר, כתב שמדובר במקרה "כנ"ל" והיינו  98

ביאר מה הדין  שהוא עצמו סובר שיש אפשרות להתיר ורק מכח רבו הינו אוסר. אבל לא
 כאשר הוא עצמו נוקט לאיסורא.

בשו"ת באר משה חלק ח' סימן צ"א דן על מקרה בו הדין הוא להיתירא, אבל הוא עצמו 
מורה לאיסור כיון שעל פי נסיונו בהוראה, אם יורה כפי ההיתר אנשים יבואו לידי מכשול 

השואל שאל אם הדין אסרתי בפירוש ואמרתי אני אינני מתיר בשום אופן ואם ...ולכן: "
רק בזמנינו אני פוסק  ..אני משיב להם האמת שאדרבה הדין מפורש דשרי ,כן מפורש

ואם השואל שואל ממני אם הרשות בידו לשאול רב אחר משיב לו  .ואינני מתיר ...לאסור
". ויש לעיין האם רב אחר יתיר כיון שאינו חושש לאותו שבודאי יכול לשאול רב אחר

שש כיון שאינו יודע מאותו מכשול או שמתיר למרות שיודע מהמכשול מכשול שהוא חו
 (.62שיכול להיגרם, וצ"ע )ועיין הערה 

של דין ולגבי הרשות לשאול רב נוסף אחר פסיקת הרב הראשון, לכאורה תלוי בטעמים 
( שאם הטעם הוא משום שויא אנפשיה חתיכה דאיסורא" 2"חכם שאסר" )לעיל הערה 

לכאורה כבר חלה עליו הוראת הרב הראשון, וכיצד תועיל רשותו של הרב לשאול רב 
תר הוא רק במקרה זה שמדובר בהנהגה של  הרב הפוסק מחמת חשש אחר. ושמא ההי

 תקלה וכדו' ולא בהלכה פסוקה, וצ"ע.
כגון שני בתי דינים, והאחד מחייב בגרמות יותר מחבירו )ועיין אות לב( או שני בתי  99

דינים שכל אחד מהם מחשב את ערך ה'זקוקים' שבכתובה על פי שיטה אחרת, או שני 
שחלוקים האם כאשר אחד הצדדים הוא זה שנתן את הדירה לבני הזוג בתי דינים 

והרישום נעשה על שם שניהם הדבר מלמד על כך שחצי מהדירה ניתנה מתנה לבן הזוג 
(, או שני בתי דינים שחלוקים לגבי קבלת חוק מדינה 231השני או לא )עיין פד"ר י"ז עמ' 

 כמנהג, וכל כיוצ"ב.



============================================ 

 53עמוד  

 

ע שנוקט כשיטה מסויימת לחבירו ליעץ לו לפנות לבית דין שידו

 .100שמועילה לאותו בעל דין, ובעל הדין השני יפסיד

 

שכאשר  שפירושו ,קיים כלל האומר "קים לי"בדיני ממונות  כה.

, יכול אחד 101קיימת מחלוקת לא מוכרעת בין הפוסקים

שפסק  102מהצדדים לומר שהוא נוקט כשיטת אחד הפוסקים

 כיון 103לטובתו ובית דין לא יוכלו להוציא ממנו ממון

בממונות קיים כלל "המוציא מחבירו עליו הראיה" וכל עוד ש

לא הוכח ששיטת הפוסק היחיד איננה נכונה, אי אפשר להוציא 

 . 104ממנו ממון

                                                                                                     
ט"א: "נראה לענ"ד שתלוי אם נאמר בזה ספק ממון לקולא, והעיר הגרז"נ גולדברג שלי
. אכן עדיין יש להסתפק במקום שהשני מוחזק, אלא שיש 65עיין מה שכתבתי בהערה 

אופן שבית דין פלוני מחייב וכאן מספק פטור. ויש לעיין במי שיודע שפלוני חייב לו רק 
לו לבחור בי"ד  לפי ההוכחות שבידו רק בית דין פלוני יחייבו לנתבע, בזה נראה שמותר

 פלוני".
כאשר יש ויכוח בין בעלי הדין לאיזה בית דין ללכת ישנם כללים כיצד לנהוג. כגון,  100

אם היו בשתי ערים נפרדות, התובע הולך אחר הנתבע )רמ"א חו"מ סימן י"ד סעיף א'(. 
אבל אבא התובע את בנו, על הבן ללכת למקומו שם האב )רמ"א, שם(. ואם יש שני בתי 

ם בעיר אחת, כתב השו"ע בחו"מ סימן י"ד סעיף ג' שיש אומרים ש"יכול אחד דיני
מבעלי הדינים לומר, לא אדון בפני זה אלא בפני זה ואע"פ שהוא קטן ממנו כיון 

 ששניהם בעיר אחת", ואכמ"ל.
ואם הדיין עצמו יודע להכריע בין החולקים, כתב בקונטרס הספיקות כלל ו' סימן ו'  101

)ואי אפשר לומר "קים לי"(, ובכך השיב על אחת מקושיותיו של שבכוחו להכריע 
 קכד, עי"ש.-התומים בקיצור תקפו כהן סימן קכג

יש הסוברים שכדי לומר "קים לי" יש צורך ששני פוסקים יסברו כך ולא די בפוסק  102
אחד, עיין קונטרס הספיקות כלל ו' סימן ו' ובחוברת דרכי הפסק )אות טז(, בסיוע שהציע 

באו"ח סימן תרי"ח סעיף ד'   -ז"נ גולדברג שליט"א לשיטה זו מדין שני רופאים הגר
 )ועיין שו"ת דעת כהן יו"ד סימן ק"מ(.

ואילך האם גם לאחר פסק בית דין יוכל בעל הדין לומר ש"קים  335עיין פד"ר ט' עמ'  103
 לי" כשיטת פוסק שאיננו כפי הפסק שפסקו הדיינים.

בדברי הראשונים. עיין ב"י חו"מ סימן כ"ה בשם הרא"ש: יסוד דין קים לי מבואר  104
"אלמא כל ספיקא דדינא אין מוציאין מיד המוחזק". ובמהות טענה דן בקונטרס 
הספיקות בכלל ה', האם מועילה מכח "עביד איניש דינא לנפשיה" )הוא דיין לעצמו( או 

 שיש לו טענת ברי ועי"ש בנפ"מ. 



============================================ 

 54עמוד  

 

אמר במפורש על ידי יי שסובר שטענת "קים לי" צריכה להיש מ 

אותה עבורו אם הוא לא אמרה והדיינים לא יאמרו  בעל הדין

גדול בתורה, צריך להיות אלא שבעל הדין  ,ולא רק זאת בעצמו.

שכאשר הוא אומר "קים לי" כשיטת פוסק פלוני, יש משמעות 

סוברים שכל אדם יכול . ויש ה105לדבריו שהרי הוא בקי בהלכה

אם אפילו אם הוא לא אומר זאת במפורש, ו "קים לי"לומר 

הם  שיטה בפוסקים שפוטרת אותו מלשלם, ים יודעים שישהדיינ

אף שלא  ,יפסקו לטובתו כיון שיש לו את הזכות של "קים לי"

 .106אמר דבר

 

אם ננקוט שטענת קים לי יכולה להיאמר על ידי כל אדם )וכך  

נראה מדברי פוסקים רבים שלא הזכירו את התנאי שעל בעל 

פנות הדין להיות תלמיד חכם בעצמו(, ודאי שבעל דין יכול ל

, ובהליכתו לאותו בית דין הוא 107לבית דין שפוסק לטובתו

יש שוכנ"ל  108ש"קים לי" כשיטת בית דין זהנחשב כמי שאומר 

                                                      
סימן ו' בשם שו"ת שאילת דוד במקור אב ודרכי עיין שו"ת יבי"א חלק ז' חו"מ  105

 הוראה דף ה. סוע"א.
 עיין באריכות ביבי"א הנ"ל. ובכל הענין עיין בחוברת דרכי הפסק.  106
אמנם, עיין בספר סדר הדין עמ' מ"ט, שכתב, שלא אמרו שעל התובע ללכת אחר בית  107

ית דין אחד דן על הדין של הנתבע, כאשר הדבר ממעט מזכויותיו של התובע, וכגון שב
 פי הדין והשני מרבה לעשות פשרה וכדו', ועי"ש, וצ"ע. ועיין בהערה הבאה.

ויש לעיין אם אדם הגיע לבית דין בכפיה )כגון, אב שתבע את בנו והבן צריך ללכת  108
[ ואם לא היה מדובר באביו, היה יכול הבן ללכת לבית 111למקומו של האב ]עיין הערה 

הדין שבמקומו שפוסקים כמוהו( וידוע שיש בית דין אחר שפוסק אחרת, האם מפסיד 
 בעל הדין שהגיע לאותו בית דין בכפיה את זכות ה"קים לי". וצ"ע.

לקים וכל אחד מכריע כשיטתו. ויש להוסיף, שהספק הוא רק במקרה בו שני בתי הדין חו
אבל אם אין לבית הדין הכרעה ברורה, הוא עצמו צריך להתחשב בבית הדין השני, שהרי 

 יכול בעל הדין לומר ש"קים לי" כבית הדין השני.



============================================ 

 55עמוד  

 

 .109לו זכות לומר שהוא נוקט כאחד הפוסקים

 

ללכת לבית דין שפוסק לטובת אחד )על ידי אדם שאינו דיין( נתינת עצה 

 מבעלי הדין 

 

ר לעצמו בית דין שפוסק על פי האמור שמותר לאדם לבחו כו.

לבעל דין יש לעיין האם מותר לתת עצה  כשיטה שטובה לו.

כגון שבעל הדין אינו מבין כלל בדיני ללכת לבית דין מסויים. 

ממונות ובדרכי ההכרעה של בתי הדין השונים, ומתייעץ עם 

חבירו לאיזה בית דין לפנות, האם מותר לומר לו שילך לבית 

ונראה  .על ידי כך יפסיד בעל הדין השני()ו הדין שפוסק לטובתו

יא, שלא -שעל פי הרמב"ם בפרק כ"א מהלכות סנהדרין הלכה י'

הזכיר איסור לאדם )שאינו דיין( להיות מ"עורכי הדיינים" ולתת 

שאין  110עצות לבעל דין קודם הדיון, הוא הדין בנידון שלפנינו

                                                      
ונראה שהדבר נכון לא רק לגבי נתבע שלגביו יש את המעלה שהוא מוחזק. אלא גם  109

בתו, כיון שדין "קים לי" מאפשר גם לתובע התובע יכול לפנות לבית דין שפוסק לטו
לתפוס מיד הנתבע ולומר שתפס כיון ש"קים לי" כשיטה שלטובתי, עיין קונטרס 
הספיקות כלל ה'. אולם הגרז"נ גולדברג שליט"א העיר: "בפשטות הכוונה ב"'קים לי", 

ממוחזק, היינו שאין מוציאין ממון על פי רוב דעות שאין הולכין בממון אחר רוב להוציא 
 וא"כ כשיש מחלוקת בבתי דינים, מי שלא יודע פטור. אבל כל זה להחזיק ולא להוציא".

לגבי מתן עצות קודם הדין יש אריכות דברים, ואכמ"ל. ומצאנו שר' יוחנן נתן עצות  110
פו.(,  -)כתובות נב:, נד:( ונתחרט עליהם. ואף רב נחמן התחרט על עצתו )כתובות פה: 

ירושלמי ב"ב פרק ט' הלכה ד'(, ועיין בפירושו של רבינו יונה לאבות ועיין גם בדברי ה
פרק א' משנה ח'. והתפארת ישראל )אבות, שם, יכין אות ל"ג( כתב שהימנעות ממתן 
עצות קודם הדיון הינה מידת חסידות. והתוי"ט כתב שזו מידת חסידות רק לאדם חשוב, 

רמב"ם בהקדמתו לפירוש המשנה אבל לשאר אנשים אפילו מידת חסידות אין בכך. וה
הזכיר את המשנה: "אל תעש עצמך כעורכי הדיינים" וביאר שהיא מוסר לדיינים וכך 
פירש גם בפירושו למשנה באבות פרק א' משנה ח' וכך פסק גם ביד החזקה )הנזכר 
בפנים(, וכלל לא הזכיר איסור מתן עצות לאדם שאינו דיין )וקצ"ע ממעשיהם  

יוחנן ורב נחמן(. ויש לדון גם מגדרי "רשע ערום" )עיין סוטה דף כא: וחרטותיהם של ר' 



============================================ 

 56עמוד  

 

 .111איסור בדבר

 

ל דין שילך לדיין אחר האם מותר לדיין בדיני ממונות לומר לבע

 שמחייב/מזכה

 

לומר )בדיני איסור והיתר וכדו'(  לעיל דנו האם מותר לפוסק כז.

 עיין אות כאלשואל אותו שלא ישאל אותו אלא ישאל רב אחר )

. ויש לעיין האם בדיני ממונות יכול הדיין לומר לבעל (ואילך

אחר  , ולכן ילך לבית דין(כי הוא יחייבו)הדין שלא יבוא אליו 

ואף אם . (כי יש לו שיטה אחרת בענין זה)שהוא יודע שיזכהו 

יש לעיין , )עיין אות כא( בדיני איסור והיתר מותר לעשות כך

בדיני ממונות, שנמצא שהדיין מפסיד את גם האם הדבר מותר 

לא נוכל לפשוט את הנ"ל, ומדיני "קים לי"  השני. בעל הדין

 לומר "קים לי".יין אינו צד שיכול הספק, כיון שהד

 

. ולכן מסתבר שאם 112לא כל בית דין מוסמך לדון דיני קנסות כח.

דין בדיני קנסות לבית דין שאינו מוסמך לדון בו, מותר  הגיע

לדייני אותו בית דין לומר לבעל הדין שילך לבית אחר אחר 

                                                                                                     
ומדין האיסור לגלות ליחיד דינו )עיין ירושלמי ב"ב פ"ט הלכה ד'(, ועיין גם שו"ת 

 הרשב"ש סימן ק"ל. ואכמ"ל.
פו. )ובשטמ"ק משמו  -אולם מפירושו של רש"י בכתובות נד: ובכתובות דף פה:  111

יים איסור לתת עצות לבעל דין, ומסתבר שהוא הדין בנידון בכתובות נד:( נראה שק
שלפנינו. והעיר הגרז"נ גולדברג שליט"א: "קרוב מותר לתת עצה לקרובו, מבשרך לא 
תתעלם )כתובות נב:, פו. ועי"ש לגבי אדם חשוב(. ויש לומר שגם טוען רבני שמקבל 

 שכר ג"כ מותר שלא גרע מקרוב".
 עיין שו"ע חו"מ סימן א'. 112



============================================ 

 57עמוד  

 

, למרות שהנתבע שיתחייב לשלם 113שמוסמך לדון דיני קנסות

 . 114מעצה זובאותו בית דין יפסיד 

 

 וכך נראה מסוגיית הגמ' בסנהדרין דף לא: בתביעה בדיני קנסות 

. ורב אשי ביאר את תשובתם של דייני ארץ ישראל שהיתה בבבל

 )בטבריה( למר עוקבא שהיה )דיין( בבבל:

 

רב אשי אמר דיני קנסות הוה ובבבל לא דיינו דיני 

הכריחוהו והזקיקוהו לבוא כאן לדון )רש"י:  קנסות

 (...ועמ

 

כלומר, אפשר לכפות נתבע לבוא לבית דין שמוסמך לדון דיני  

 קנסות שיחייב אותו בקנס.

 

וכנ"ל )שאינם קנסות, אמנם, יש לעיין מה הדין בדיני ממונות  כט.

הוא דיין סובר שהנתבע פטור, הובפשטות, כיון ש. (באות כז

ללכת להוציא את הממון בבית דין אחר,  אינו יכול לומר לתובע

ואף אם הדיין  יטתו מדובר בהוצאת ממון שלא כדין.כיון שלש

הוא  להיות שיטה חולקת על שיטתו, סוף סוף המבין שיכול

ואפילו אם מדובר במחלוקת  עצמו סובר שאין להוציא ממון.

                                                      
ויתכן שלא רק מותר, אלא גם מוטלת עליהם חובה זו, שהרי אותו אדם מחוייב קנס.  113

ולמרות ש'קנס' אינו חיוב ממוני ישיר בין התובע לנתבע, אלא חיוב הנובע מפסק בית 
דין, סוף סוף החיוב קיים. ויתכן להציע שבית הדין יאמרו ללכת לבית דין סמוך לא )רק( 

א גם בגלל החיוב שיש להטיל על הנתבע, וצ"ע. ועיין אות בגלל הרווח שיהיה לתובע אל
 ל'.
הערת הגרז"נ גולדברג שליט"א: "נראה שבקנס באמת חייב, רק אין כח בבית דין לא  114

סמוכים, א"כ בשולח אותו לבית דין סמוכים בודאי עושה כדין. והרי זה כתובעין אותו 
 לבית דין אחר".בפני קרוב, בודאי על הקרוב לומר שהוא פסול ושילכו 



============================================ 

 58עמוד  

 

פוסקים, הרי גם במחלוקת פוסקים אי אפשר להוציא ממון 

בב"ק דף . אמנם יש לדון בדבר על פי דברי הגמ' 115מחמת הספק

 ז: :"קי

 

דר'  )רש"י: תכשיט משי(ההוא דאחוי אמטכסא 

יתיב ר' אבהו ור' חנינא בר פפי ור' יצחק  .116אבא

 118סבור לחיוביה ,גבייהו 117נפחא ויתיב ר' אילעא

מהא דתנן דן את הדין זיכה את החייב וחייב את 

הזכאי טימא את הטהור וטיהר את הטמא מה 

אילעא הכי א"ל ר'  .119שעשה עשוי וישלם מביתו

  .120אמר רב והוא שנשא ונתן ביד

 

                                                      
 בדברי רש"י, שהוצאת ממון שלא כדין יש בה "נדנוד חטא". 25ועיין לעיל עמ'  115
פירוש, אדם שהראה לגויים שלר' אבא יש תכשיט של משי והם באו ולקחו אותו  116

הם באים ולוקחים(. את הגויים אי  –ר הדבר שאם מגלים לגויים על הימצאותו )וברו
אפשר להעמיד לדין. ולכן החיוב נופל על ה"מראה", אולם חיובו אינו על מעשה בידים 
שהרי לא עשה מעשה אלא רק 'הראה' והרי זה 'גרמא' בלבד. ומחלוקת היא האם )ומתי( 

 אפשר לחייב תשלום על גרמא.
נראה שר' אילעא לא היה דיין בדין זה. ולגבי שיטתו של ר' אילעא בגרמי לכאורה  117

נוכיח מהמשך הגמ' שהוא מעמיד )בשמו של רב( את המשנה בבכורות )בדין בדיין 
שחייב שלא כדין( רק במקרה שנשא ונתן ביד )וכן הוא גם בבכורות כח:( וא"כ מוכח 

לם בספר מלא הרועים בערך גרמי אות י"א שהוא סובר )בשם רב( שאין לחייב בגרמי. או
כתב שיתכן שהוא רק ביאר את המשנה אליבא דרבנן שפוטרים בגרמי אבל אין הכרח 

 שזו היא שיטתו שלו. 
היו דיינים בדין זה  ור' חנינא בר פפי ור' יצחק נפחאמלשון הגמ' מוכח שר' אבהו  118

 . 133ועיין הערה ולפניהם באו הצדדים לדון, ולא מדובר רק בעיון למדני. 
פירוש, למרות שהדיין 'רק' גרם לתשלום, ניתן לחייבו על טעותו. והוא הדין במקרה  119

 שלפנינו.
מחלוקת ונתנו פירוש, הדיין חייב רק אם הוא לקח בידו את החפץ לגביו היתה ה 120

 לתובע, אבל אם רק אמר שהנתבע יתן לתובע )וכך עשה הנתבע( אי אפשר לחייבו.



============================================ 

 59עמוד  

 

זיל לגבי דר"ש בן אליקים ורבי אלעזר  ,121אמרי ליה

  .122בן פדת דדייני דינא דגרמי

 

אם מחמת הגזלן 'חייבי' ממתני'  .123אזל לגבייהו

ואוקימנא דאחוי  'חייב להעמיד לו שדה אחר

 .124אחוויי

 

ב למרות חשבו לחיי ר' אבהו ור' חנינא בר פפי ור' יצחק נפחא 

ו והביא שלא מדובר בהיזק ישיר אלא בהיזק עקיף של גרמי.

חזרו בהם הם אולם  ראיה מהמשנה שאפשר לחייב בגרמי.

מהמשנה בעקבות דברי ר' אילעא בשם רב, שדחה את ראייתם 

וכפי שכתב . ולכן לא היתה להם ראיה שמחייבים בגרמי

 בתפארת יעקב בחו"מ סימן כ"ה ס"ק י' אות ה':

 

                                                      
 אמרו הדיינים לר' אבא. 121
לקמן )בפנים( נדון לגבי ההיתר של בית הדין לומר לבעל הדין ללכת לבית דין אחר.  122

פפי ור'  ר' אבהו ור' חנינא בראמנם יש לעיין מה אומר בעל הדין השני )הנתבע( על דברי 
. והרי הוא יכול לטעון שהם באו לדין בפני דיינים אלו, ומדוע ילכו לבית דין יצחק נפחא

ר' חנינא בר פפי ור' ור' אחר שידוע מראש שיחייב אותו לשלם. ואם ננקוט שר' אבהו 
(, 118, מעיקרא לא היו דיינים בדין זה ולא קיבלו על עצמם לדון )עיין הערה יצחק נפחא

הרי שהם יכולים שלא לדון. אולם עדיין יש לעיין האם חובה על הנתבע להסכים ללכת 
 לבית הדין שמחייב בגרמי במקרה זה, וצ"ע.

 ינא דגרמיין דאדדיש לדייק  ,ר' אבאכתב: " ח"ערך גרמי אות כובספר מלא הרועים  123
דרב יוסף בר חמא דלישלם  הת דף מ"ג ב' 'זילו אמרו ליה לבריבהך דפרק אלו טריפו

תורא למאריה' ופרש"י לפי שכבר האכילו לכלבים. וקשה דהא בסנהדרין דף ל"ג מבואר 
במעשה דר"ט דפטור אף בהאכילו לכלבים...  אך כבר כתב שם התוס' דזה דוקא למאן 

אך התוס'  .ל למאן דדאין דד"ג חייב. א"כ מוכח דר' אבא דאין דד"גדלא דאין דד"ג, אב
בחולין שם דייקו וכתבו בידים האכילו לכלבים. משמע, דרבא גופיה בידים האכילו 

 .121". ועיין הערה לכלבים ובכה"ג חייב אף למאן דלא דאין דינא דגרמי...
פירוש, אם הגוים באו מחמת הגזלן, חייב הגזלן להעמיד שדה אחר לנגזל )ויל"ע  124

מדוע מעמיד לו שדה אחר ולא מתחייב לשלם דמי שדה כמו שאר תשלומי נזיקין וגזל 
 שהינם ממון, ועי"ש גם לגבי שדה ששטפה נהר שג"כ נאמר כך, וצ"ע(.



============================================ 

 61עמוד  

 

 .125משמע, דר' אבהו לא דאין דינא דגרמי 

  

שלחו את ר' אבא לתבוע את ממונו בבית דין אחר  הם  ואע"פ כן 

 שמחייב ב'דינא דגרמי'. 

 

בפירוש שושנת יעקב )הרב יעקב יששכר שטיינר( על דינא  ל.

ד יכלו ר' אבהו ושאר החכמים גרמי לרמב"ן )אות יג( תמה כיצד

 ותירץ: 126את ר' אבא לבית דין שנוקט שלא כשיטתם לשלוח

 

ולכן נראה דמיירי שהיה גזלנא עתיקתא ולכן שפיר 

 .ימרלגביה דר"ש וכו' דדיינו דינא דג ליה זיל רואמ

מ"מ בלאו הכי היו  ,ואף שלא הי' ס"ל בזה כמותם

רשאין לקונסו, רק דהם בעצמם לא היו רשאין 

ן נתנו לו עצה ולכ ...לקונסו משום דלא יהו ממונים

טובה שילך לגבי ר"ש וכו' דהם היו רשאין לקונסו 

 ...לים וממוניםודהי' גד

 

יש לפוטרו, רק סברו שמדינא  כלומר, ר' אבהו והדיינים שעימו  

וכיון שאין להם סמכות להטיל קנסות,  יש להטיל עליו קנס.

. 127שלחו את ר' אבא לתובעו בבית דין שמחייב במקרה זה

אותו בית דין של ר"ש בן אליקים ור"א בן פדת אמנם, החיוב ב

הינו מ'דינא דגרמי' ולא מכח הקנס שהם חשבו לחייבו, אולם 

                                                      
 פר אמרי נעם )הרב ישעיהו דיין ראב"ד ארם צובא, מהד' חדשה( לב"ק דף ה. וכ"כ בס 125
 ובדברי רש"י שם. 25וציין גם לדברי הגמ' במסכת חולין שהובאה לעיל בעמ'  126
ית דין שאינו מוסמך לדון דיני קנסות, יכול לשלוח את ולעיל באות כח ביארנו שב 127

 בעלי הדין לבית דין שדן דיני קנסות.



============================================ 

 60עמוד  

 

 כיון שהתוצאה תהיה אותה תוצאה, הם שלחו אותו אליהם.

 

ומדבריו מוכח, שאילו לא זו היתה המציאות ולא היה מדובר  

לשלוח את ר' אסור היה לר' אבהו בגזלנא עתיקא שיש לקונסו, 

 אבא לדיינים שהם עצמם חולקים עליהם. 

 

יש לעיין בו.  של בעל השושנת יעקב בדברי הגמ'אמנם, פירושו  

הרי בגמ' נאמר שהם רצו לחייבו שמנין לו שזו היתה כוונתם, ו

ה של "דן את הדין..." ולא מדין קנס המוטל נהמש )מגרמי( מכח

 על גזלנא עתיקא, וצ"ע.

 

בצלאל אשכנזי, בעל  דברי ר'שטמ"ק כתובות דף פו. )מ לא. 

 (:128השטמ"ק

 

ודע דבפרק הגוזל בתרא אמרינן ההוא דאחוי 

דקיימא לן כר'  ע"גמשמע דא ...אמטכסא דר' אבא

מאיר דמחייב בדינא דגרמי מיהו קצת מהאמוראים 

היו שומטים את ידיהם מלדון כן וקצת אמוראים 

להו כר' מאיר  ומיהו כולהו סבירא .הוו דייני ליה

  ...והיינו דאמר אמימר מאן דדאין דינא דגרמי כו' 

 

דכולהו סבירי להו כרבי מאיר דדינא  ,נמצינו למדין

אלא דאיכא דדאין לה ואיכא מאן דלא  ,דגרמי חייב

  .דאין לה

                                                      
 מהדורת מוסד הרב קוק. 128



============================================ 

 62עמוד  

 

דשומטין את ידיהם מלדון כן דלא סמכי  ,פירוש

ודמיא  .נפשייהו לאפוקי ממונא אדיבורא בעלמא

א דגרמי הכי נמי דינ ,נסות דאין דנין בבבללדיני ק

 .129בארץ ישראל לולאו כולי עלמא דייני אפי

 

 השטמ"ק לא ביאר מדוע יש אמוראים שסוברים שיש לחייב 

אינם שאותם אמוראים כתב ובגרמי ובפועל אינם מחייבים. 

 ציא ממון מהחייב רק מחמת שדיבר. סומכים על עצמם להו

 

שהם סוברים לחייב בגרמי, אבל לא בכל  יתכן לבאר את דבריו 

שאפשר לחייב  הם בטוחים שהוא אכן גרמישבא לפניהם מקרה 

שלא סמכו על  לחייבלא פסקו בפועל ולכן  עליו בבית דין.

 עצמם שהם מדמים נכון את המקרים, וצ"ע.

 

שעל פי דבריו  יין בדבריו בביאור המעשה שבפנינו.יש לע אמנם 

סברו שיש לחייב  בר פפי ור' יצחק נפחאחנינא אף ר' אבהו ור' 

בל בגמ' את המוסר מדינא דגרמי רק לא סמכו על עצמם בכך. א

                                                      
". דדינא דגרמי הוי מטעם קנסשיטת הריצב"א בתוס' בב"ב דף כב: ד"ה "זאת": " 129

ואנן דינא דגרמי קאמרינן אמנם הרמב"ן בקונטרס דינא דגרמי לרמב"ן דוחה דעה זו: "
". ונראה שהשטמ"ק נוקט שגרמי הינו דין ולא קנס ואע"פ כן יש ולא קנסא דגרמי

אמוראים שנמנעים מלדון דינא דגרמי. ודימה זאת לדיני קנסות כדוגמא לדין שלא כולם 
דנים אותו, אבל לא כדי לומר שגרמי הינו קנס, שאילו זו היתה סברתו היה כותבה 

 במפורש. 
העיר: "עוד יש לומר לפי הש"ך )חו"מ סימן שפ"ו(  אמנם הגרז"נ גולדברג שליט"א

שגרמי הוא קנס חכמים. וא"כ י"ל שבית דין שבכל דור הוא הקונס. וכמו שמצינו ברש"י 
שמותר להלוות ממון יתומים בריבית דרבנן, דוקא בית דין שבכוחם להתיר, וא"כ יש 

יבו עצמם לדון לומר שגם קנס חכמים כך הדין. ולכן שלחו לבית דין אחר, שלא החש
 לחייבו דלא מדין תורה".

 



============================================ 

 63עמוד  

 

המשנה של דן את הדין מ מבואר שהם רצו לחייב על סמך הראיה

 , וראייתם נדחתה על ידי ר' אילעא)כלומר, שיש לחייב בגרמי(

 ,(שלא היתה להם ראיה שמחייבים בגרמי) לא יכלו לחייב לכןו

 ולא מחמת הטעם שלא סמכו על עצמם, וצ"ע.

 

של המיוחד ומ"מ מדבריו נלמד, שאילו לא היה מדובר במקרה  

מותר לדיין לשלוח ש, אין ראיה מהגמ' בגמראכפי שהוא גרמי 

במקרה בו הוא עצמו פוטר,  את בעל הדין לדיין אחר שמחייב

פך מסתבר לאיסור שהרי לדעתו של הדיין ההכרעה איננה יהול

 .130עתו של הדיין השניכד

                                                      
שיש מקום לומר ששיטתו של ר' אבא עצמו )התובע( לחייב  132עיין לעיל הערה  130

לומר לו ללכת לבית דין  בגרמי. ויש לעיין האם כיון שזו היא שיטתו, זו עצמה סיבה
שמחייב בגרמי. ונראה, שכיון שיש גם צד שני שמפסיד, הכרעתו ההלכתית של התובע 
אינה סיבה לומר לו ללכת לבית דין שמחייב בגרמי. אמנם אם הן התובע והן הנתבע הינם 
ת"ח שסוברים שיש לחייב בגרמי, מסתבר שאם באו בפני דיינים שאינם מחייבים בגרמי, 

או אפילו חובה( לדיינים לומר להם שילכו לבית דין שמחייב בגרמי, או שאפילו מותר )
בית דין זה עצמו יפסוק להם על פי שיטתם לחייב בגרמי )אף שבית הדין בפני עצמו אינו 

 ועיין בסיום הערה זו בד"ה "ומכאן"(. –מחוייב בכך 
לעיין האם במקרה בו ולאידך גיסא, אם התובע הינו ת"ח שסובר שאין לחייב בגרמי, יש 

בית דין יפסוק לו שהנתבע חייב לשלם לו מפאת "דינא דגרמי" מותר לו לקבל את כספו, 
' בהערה ו' כתב: שו"ת זית רענן כרך ב סימן נשהרי הוא סובר שאין לחייב בגרמי. וב

ואם נימא  :...נראה לי להוכיח דגם ר' אבא דאין דד"ג, מהא דמבואר בש"ס ב"ק קי"ז"
לא דאין דד"ג בוודאי לא היה מקבל מההיא דאחוי את שיווי המטכסא. ואין דר' אבא 

לומר דמה"ט לקח ממנו משום דמחוייב לצאת ידי שמים, דזה אינו, דבוודאי לא רצה 
 ...".ההוא דאחוי לצאת ידי שמים

ולגבי גיטין, דנו הפוסקים האם בני זוג אשכנזים שבאו לפני דיינים אשכנזים )או ההיפך( 
יה על פי מנהג הכתיבה של הדיינים או של בני הזוג. עיין באריכות בשו"ת יביע הגט יה

 אומר חלק' י, אבהע"ז סימן ל"ד שביאר שיש ללכת אחר מנהגם של בני הזוג.
וכאשר ישנם שני בתי דינים בעיר אחת, כל אחד נוהג כבית דינו )יבמות דף יד.(, ואם יש 
בעיר רב אחד ויש שם אנשים מקהילות שונות, לכאורה מדובר רק בבית דין אחד וכיצד 

אמר יפסוק. ובשו"ת עזרת כהן סימן ק"ז אות י"ז דייק מלשון הגמ' ביבמות בדף יד.:" 
". כלומר, אליבא דאמת בעיר י בתי דינים בעיר אחת דמיליה רבא והא ב"ש וב"ה כשת

אחת היה רק דיין אחר ואע"פ כן אם יש בעיר אנשים השייכים לבית שמאי ואנשים 
השייכים לבית הלל ולכל קבוצה אין בית דין משלה, הרי הם "כשתי בתי דינים" ולכן על 

דים ואשכנזים, הרב רב העיר להורות לכל אחד על פי שיטתו וכך גם בעיר שיש בה ספר



============================================ 

 64עמוד  

 

                                                                                                     
יורה לכל קבוצה על פי מנהגיה ופסקיה, שהרי הספרדים מודים שעל האשכנזים לנהוג 
כאשכנזים, והאשכנזים מודים שעל הספרדים לנהוג כספרדים וכתב שם בסיום דבריו: 

שאם בעיר ההיא שמעלתו שרוי בה הספרדים והאשכנזים כל א' יש להם קהילה בפ"ע, "
ד כראוי לקהילה, לית כאן בית מיחוש, וראוי לפסוק להספרדים בקיבוץ ובהמ"ד מיוח

ע"פ דרך הוראת הספרדים ולהאשכנזים ע"פ דרכנו מימים ראשונים, וכ"נ מדברי הגאון 
)י'(". ונראה מדבריו שאם אין לכל ציבור קיבוץ ובית מדרש משלו  שער אפרים סי' י"ב

לוי שליט"א לשו"ת טל לברכה עליהם לנהוג מנהג אחד )ועיין בהסכמתו של הרב שלמה 
חלק א'(. וצ"ע מהמציאות המוכרת לנו שבקהילה אחת יש יוצאי מקומות שונים וכל אחד 

 .53נ גולדברג שליט"א בעמ' "נוהג כמנהג אבותיו. ועיין בהוספות מהגרז
ואם פוסק יורה לשואל אשכנזי לנהוג כספרדים, כתב החוות יאיר סימן קס"ה, שאין זו 
טעות בשיקול הדעת אלא טעות בדבר משנה )שההוראה בטלה(. אמנם בחוט שני, נידה 
 מהד' שניה עמ' ק"א )קונטרס בדין חכם שאסר( כתב: "אדם אשכנזי ששאל לחכם ספרדי

לו כדעת הרמ"א שזה מנהג  מנהג רבותיו, ולא הקיל השו"ע שזה והורה לו לאיסור כדעת
רבותיו, חלה בזה הוראת חכם הראשון, ואין לחכם שני להתירו אא"כ ילך לחכם הראשון 
ויראה לו שטעה ויחזור בו החכם הראשון מהוראתו, אבל השואל חייב לנהוג כהוראת 

ת יאיר. אמנם החכם הראשון". ולכאורה דבריו שלא כדברי החווהראשון עד שיתיר לו 
בשער הציון שם ס"ק ע"ג כתב שנחשב כטעות בשיקול הדעת, ואין זו סתירה לדברי 

וכל זה אינו ענין למש"כ בשו"ת חוות יאיר מובא בפ"ת חו"מ סימן כ"ה החוות יאיר: "
ס"ק ב', שהו"ל כטעה בדבר משנה, משום דאיירי שם בארצות שנוהגין כמו השו"ע או 

ז הוי לכל הפחות טעה הוי כב' בתי דינים בעיר אחת, דא הרמ"א, משא"כ במקומותינו
 בשיקול הדעת".

אמנם בחוט השני שם חידש שאף שמוטל על הרב לענות לשואל על פי מנהגיו של 
בדיני ממונות במקום השואל, כל זה בשאלות של הלכה, אבל בדיני ממונות הדין שונה: "

של הדיין[, וכגון רבותיו יו שלו ]שפסק הבי"ד קובע, מוטל על הדיין לפסוק כדעת רבות
הכריע כדעת אם התובע והנתבע הם ספרדים שבאו לפני דיינים אשכנזים, על הדיינים ל

 .ים שנוהגים בזה המתדיינים לפניהםולא כדעת הפוסקים הספרד רבותינו האשכנזים בזה
הרי  , והרי מה שנוגע לדיין עצמו'הדיין הוא אשר עושה את הדין'ממונות מפני שבדיני 

דיני  הוא צריך לנהוג כרבותיו ואף שהדין נוגע לאלו שנוהגים כהשו"ע. משא"כ בשאר
כמראה מקום לפני השואל את מה שהורו השו"ע או 'התורה ההוראה של החכם הוא 

 ". ולכן מוטל להורות כמנהג השואל בפסקיו 'הרמ"א ושאר הפוסקים
וב קיים גם ללא פסק הדיין ומדוע ודבריו הם חידוש גדול, שלכאורה גם בדיני ממונות הח

הדיין נחשב כמו ש"עושה את הדין" )וכך תמה גם הגרז"נ גולדברג שליט"א(. ובשער 
והנה הציון כתב לעיין בדברי החזו"א באבהע"ז סימן כ"ז ס"ק כ"ז, שם כתב החזו"א: "

 ענין הבית דין בדיני נפשות הוא, דמבלעדי פסק בית דין אינו בר קטלא... וכן בדיני
קנסות. אבל בדיני ממונות, אין ענין הבית דין אלא על הכפיה ולירד לנכסיו ואי תפס 
המלוה מעצמו לא קנה, ואי משתמש בו הוא גזלן, אבל הלוה חייב לשלם כיון שיודע 

בין שיודע מעצמו בין שהודיעו חכם. ואפשר שבדין התלוי בשיקול הדין שהוא חייב, 
מד בדין ונתחייב. אבל בדבר משנה נראה שאין פסק וב על הלוה עד שעאין שום חי הדעת

אלא בענין הכפיה... ומיהו יש עוד בדיני ממונות שאינו רשאי ליטול  הדין מחדש כלום
". ונראה שכוונתו של חוט השני, שבדיני ממונות בהם את שלו במקום דליכא פסידא...

וכנ"ל(. ועשיית הדין קיים שיקול דעת, הדיין "עושה את הדין" )אמנם היא גופא חידוש, 
תהיה על פי מנהגו של הדיין. ונראה מדבריו הוא שהכח של הדיין לעשות את הדין הינו 



============================================ 

 65עמוד  

 

הסיקו  תן להציע, שלמרות שר' אבהו ושאר הדייניםעוד ני לב.

הם בעקבות דברי ר' אילעא שאין לחייב בדינא דגרמי בבית דין, 

לא חלקו על העובדה שמדובר בהיזק בגרמא. ובגרמא בנזיקין 

. וכיון שמוטל 131הדין הוא שפטור בדיני אדם וחייב בדיני שמים

 ין בכח בית דין לחייבורק שא בדיני שמים, חוב על הגורם להיזק

פנות לדיינים ם לה(, מותר להשל הדיינים הללו )על פי שיטתם

קיימת חובת הסוברים שאפשר לחייב גם בדיני אדם, שאליבא 

                                                                                                     
על פי מה שקיבל מרבותיו ולכן אינו יכול "לעשות את הדין" כמנהגי השואל )ועוד יש 

 לעיין מדין "קים לי", ואכמ"ל(, וצ"ע
הדין הם ת"ח שסוברים לחייב ומכאן, שלולי חידושו של בעל חוט שני, אם שני בעלי 

בגרמי, על בית הדין לדון להם כשיטתם, אבל על פי דברי בעל חוט שני, אף במקרה זה 
 אסור לבית הדין לדון כשיטת בעלי הדין. 

דן הגר"ע יוסף שליט"א לגבי תובע שתבע בערכאות שעל פי  365)בפד"ר חלק י"ג עמ' 
שראל ועל פי הרמ"א )חו"מ סימן כ"ו השו"ע )שהשמיט דין זה( נזקקים לו שוב בדין י

סעיף א'( אין נזקקין לו. ולכן אם שני בני הזוג מעדות המזרח, יכולים בית דין לדון בדין 
זה, ואף אינם יכולים לומר "קים לי" כרמ"א )שאין לומר "קים לי" נגד מרן, ואף לשיטות 

משפט חילוניים  שאפשר לומר "קים לי" נגד מרן, בנידון המדובר התובע לא ידע שבתי
( 368דינם כערכאות ולכן אפשר לדון(. והגאון הרב אליעזר שפירא זצ"ל חלק עליו )עמ' 

באומרו שדין "קים לי" לא שייך כאן כיון שלא מדובר בטענות בין הצדדים אלא בשאלה 
האם חובתו של בית הדין לדון, עי"ש. ובדברי משפט חלק ג' עמ' רט"ו דן הגר"א שרמן 

ה דומה שבו התובע היה אשכנזי והנתבע ספרדי וכתב שם שעל פי דברי שליט"א במקר
הגר"א שפירא: "שאם בית דין מורכב מדיינים יוצאי אשכנז.... עליו לנהוג ע"פ הוראות 
הרמ"א" אולם כתב עליו הגר"א שרמן: "ונראה לי שאע"פ שהלכה דמי שהלך לערכאות 

גם מהווים גורם בישומה של הלכה זו  שאין נזקקין לו נאמרה לבית דין, בכל זאת הצדדים
ע"י בית דין... ע"כ כאשר מדובר בתובע מבני עדות ספרד.... יכול הוא לטעון שמאחר 
שלפי הב"י נשארה מצוה לדון לבית דין לדון בתביעות אלו, אל לו לבי"ד לקנוס את 
התובע מכח הכרעת הרמ"א...". ועיין גם בפסק דין נוסף של הגר"א שרמן שליט"א 

 דברי משפט ה' בעמ' ק"ז(. ב
ואילך שם דנו הדיינים על אשה  ט"עמ' ר 'בכרך וועיין בפסקי בית דין )ירושלים( 

אשכנזיה ובעל ספרדי האם הפסק עבורם הינו כשו"ע  או כרמ"א ולא העלו את האפשרות 
שם ג"כ העלו את השאלה  ז"עמ' תצ 'כרך זשהפסיקה תהיה כמנהג הדיינים. וכן בכרך 

ק כמנהג הבעל או האשה. ובכרך ט' עמ' ל"א בפס"ד של הרב מרדכי אהרן האם לפסו
הייזלר שסמך על דברי חוט שני הנ"ל )הופנתי לפסקים אלו ע"י פרופ' אליאב שוחטמן 

 ויישר כוחו(.
 עיין ב"ק דף נה:. ואכמ"ל בסוגים ודרגות של גרמות. 131



============================================ 

 66עמוד  

 

. אבל במקרה בו הדיינים סוברים שאין צד של תשלום 132תשלום

 .133כלל, אסור להם להפנות את השואל לדיין אחר

  

 סיכום

 

 העולה מאמור לעיל:  .לג

 

  ימא אין חבירו יכול לטהר לאחר מכן )אות ב'(.טשחכם  

 יחדיו, יש להחמיר בשל תורה  אם נשאלו שני חכמים 

ולהקל בדברי סופרים )אות ב'(, ולשיטת הריטב"א, כל זה 

בחתיכה אחרת, אבל בחתיכה עצמה עליהם נשאלו לא חל 

 )אות טו(. ויכול להקל האיסור 

  על פי דברי רב יוסף, אדם אינו יכול להקל כרצונו ללא

שיקול דעת, ויל"ע האם ההקפדה היא רק באיסור תורה 

 ו'(.-)אות ג'

  ,לעשות כקולא של שני פוסקים כשאין סתירה בין הקולות

 את מכח שיקול הדעת, ויש להסתפקכאשר עושה ז מותר

                                                      
הפוסקים האם מועילה. ויתכן שיש מקום לדמות לדין תפיסה בגרמא בנזיקין שנחלקו  132

הש"ך בחו"מ סימן כ"ח ס"ק ב' כתב בשם היש"ש שאינה מועילה. ועיין חידושי רעק"א 
על הש"ך שכתב שיש לעיין האם יכול התופס לומר קים לי כדעות הסוברת שתפיסה 
מועילה. ויש לעיין האם יש חלוקה בין סוגי גרמות שונים. ולעיין בפס"ד של בי"ד לדיני 

ח"ב )עמ' ס"ג ואילך( בשם הגריש"א שליט"א, שיש לחלק בין פורץ גדר ם -ממונות בי
 לבין מניעת רווח, ועי"ש.

אמנם בספר סדר הדין )הרב אברהם דרברמדיקר( פרק ט"ז ס"ק כ"ה כתב: "ונראה  133
שמותר להשיא עצה לבע"ד לבחור ב"ד שמחייבים יותר בחיובים שונים שאחרים 

ונות ונזיקין שונים". וכראיה לדבריו ציין לגמ' בב"ק פוחתים כגון חיובי פצויים ודמי מז
קי"ז: )עיין אות כט( ומדבריו מוכח שהוא דן על דיינים שמשיאים עצה  ועל פי המבואר 

 בפנים, נראה שאין להביא ראיה מגמ' זו.



============================================ 

 67עמוד  

 

להקל על פי רצונו ולא מכח שיקול דעת הלכתי האם יכול 

 ח'(.-)אות ז'

  ,לרמב"ן, במחלוקת בין ב"ש לב"ה יכול לעשות כרצונו

 אבל אין להסיק מכאן לשאר מחלוקות )אות ט'(.

 השואל אינו יודע מה דעתו  , כאשרמקללשאול רב שידוע כ

נוכחי, מותר אם מדובר במומחה לדבר ועוד במקרה ה

 יב(.-שכחא דהיתרא עדיף )אות י'

 יכול מקלושאל את ה, במקום בו יש מחלוקת פוסקים ,

לנהוג כשיטתו, לגבי החתיכה עליה שאל, על פי "כח 

ההוראה" של החכם, אבל לא בחתיכה אחרת )אות יד 

ואילך(, ואילו לדברות משה נראה שאף בחתיכה אחרת 

 מותר )אות טז(.

  במקרה בו עוד קודם ששאל ידע שקיימת מחלוקת בין

שליט"א  הפוסקים )באיסור תורה(, כתב הגרז"נ גולדברג

)אות יד( אולם  מקלשמסתבר שאסור לו לשאול את הרב ה

מדברי הדברות משה נראה שאם אינו יודע להכריע בעצמו 

אות מותר לו לשאול ולסמוך על כח ההוראה של החכם )

 טז(.

 גם לתת מותר  מקלחכם הבכל מקרה בו מותר לשאול את ה

 )אות כ'(. מקלעצה לשאול את ה

 ליו להורות בה )אות כב(.שאלה שהגיעה לרב, מצוה ע 

  שיש לסמוך במקרה בו החכם מחמיר מכח קבלת רבו ויודע

ויש  לרב אחר )אות כג( יכול להפנות את השואל מקלעל רב 

לעיין האם מותר לרב לומר לשואל לשאול רב אחר כדי לא 



============================================ 

 68עמוד  

 

 )אות כא(. להכביד על השואל

  בדיני  ממונות, יכול בעל דין ללכת לבית דין שפוסק

מדין "קים לי" )אות כה( ונראה שאף אחר יכול  לטובתו,

 .)אות כו(לתת לו עצה על כך 

  בית דין יכול לומר לבעל דין שילך לבית דין בו דנים דיני

 קנסות אם הוא אינו מוסמך לדון בהם )אות כח(.

  בית דין שסובר שבעל הדין אינו צודק, מסתבר שאין לו

קט כשיטה היתר להפנות את בעל הדין לבית דין אחר שנו

אחר המצדיקה את טענותיו )אות כט ואילך ועיין שם 

 בחילוקים השונים(.

  



============================================ 

 69עמוד  

 

 134הגרז"נ גולדברג שליט"אדברי הוספות מ

 

לעיל הוזכר שיש אפשרות לומר שבמקרים מסויימים של ספקות מותר  

אף אם אינו בקי בעומק ההלכה. לאדם לעשותו כפי רצונו )אות ד, ז, ח'( 

מחלוקת פוסקים, יתכן ומותר לו מעיקרא ללכת וגם במקרה בו יש 

 )אות יד(. מקלולשאול את הרב ה

 

 העיר על כך:שליט"א הגרז"נ גולדברג  

 

... איך נקל באיסור תורה 135קשה להבין שיהיה היתר להכריע לקולא... 

 הרי ספיקו לחומרא. 

 

ועל דברי הריטב"א באות טו שמהם משמע שאם שני החכמים נשאלו 

הוראת האיסור ויכול השואל לנהוג כשיטת המתיר אף אם  כאחד לא חלה

 מדובר במחלוקת דאורייתא העיר הגרז"נ גולדברג שליט"א:

 

קשה ... 136נראה שמסביר בזה איך עשו ב"ש וב"ה לקולא

להבין למה מותר, והרי ספיקא דאורייתא לחומרא... דברי 

 הריטב"א אינם מובנים בסברא. 

 

ולגבי האפשרות לנהוג פעם כשיטה זו ופעם כשיטה אחרת )עיין אות ז'(  

 כתב הגרז"נ גולדברג שליט"א:

 

                                                      
 על פי הערות שהעיר בכתב על האמור בפנים. 134
 על פי רצונו ללא ביסוס הלכתי. 135
 שמאי ובית הלל נהגו לקולא על פי רבותיהם. פירוש, תלמידי בית 136



============================================ 

 71עמוד  

 

ויתכן, שנוהג פעם כקולי ב"ש ופעם כקולי ב"ה, היינו בת"ח שיודע 

להכריע ומותר לו להכריע פעם כקולי ב"ש ופעם כקולי ב"ה. ועיין לשון 

או שני בתי דינין  שני חכמיםהרמב"ם בפרק א' מממרים הלכה ה': '

לקו שלא בזמן הסנהדרין או עד שלא היה הדבר ברור להן, בין חשנ

בזמן אחד בין בזה אחר זה, אחד מטהר ואחד מטמא אחד אוסר ואחד 

מתיר אם אינך יודע להיכן הדין נוטה, בשל תורה הלך אחר המחמיר 

'. ומה שאסור לעשות כחומרא דב"ש מקלבשל סופרים הלך אחר ה

"ה אם סותרים, יש לפרש שמדובר בת"ח שיש בידו לברר וחומרא כב

 זה אסור. –הדין, רק אינו רוצה לטרוח ומחמיר בשניהם 

 

)דף יד.( שאין בזה לא  במחלוקת ב"ש וב"ה מצינו בגמ' ביבמות...

תתגודדו, שכל שיש שני בתי דינים, אחד דן כב"ש ואחד כב"ה אין לא 

להם שני בתי דינים  תתגודדו. וטעם הדבר נראה שב"ש וב"ה שיש

ה לא נידונים כשני ערים שאין לא תתגודדו בשתי ערים. והטעם שז

בכל כב"ש הרי זה כמי שהולך לעיר  מביא מחלוקת. ומעתה מי שנוהג

שבמקומו של ר' אליעזר נהגו  שחייב לנהוג בכל כאנשי העיר. ומצינו

כמותו והתירו לחלל שבת עבור מכשירי מילה )שבת קל.( שכך הדין 

 לעשות כרבו.

 

אבל לפי זה הדין רק ב"ש וב"ה שהיה להם שני בתים. אבל במחלוקת 

של שני חכמים בעיר אחת בזה הדין שבשל תורה הילך אחר המחמיר 

 . מקלובשל סופרים אחר ה



============================================ 

 70עמוד  

 

חולין מג: ד"ה "הא דתניא" מחלק בין מחלוקת אכן בחידושי הרמב"ן 

]ויתכן לדחוק בדבריו  137של שני חכמים למחלוקת של ב"ש וב"ה

 שחילוקו הוא ג"כ שב"ש וב"ה כשתי קהילות, וצ"ע[.

 

ועיין בסוכה כח. שב"ה הוכיחו שסוכה שראשה ורובו בתוך הסוכה 

' ושולחנו בתוך הבית כשרה, מזה שזקני ב"ש וזקני ב"ה לבקר את ר

יוחנן בן החורנית ומצאו אותו יושב בסוכה ]שראשו ורובו בתוך הבית[ 

ש לעיין הרי בכל דבר ב"ה ושולחנו בתוך הבית ולא אמרו לו דבר. וי

 הם ולא מצינו שב"ש אמרו להם דבר ? ירעשו כדב

ויש לישב שר' יוחנן בן החורנית היה מתלמידי ב"ש כמפורש ביבמות 

ל מעשיו עשה כב"ה. ולפי"ז מובן טו: שאע"פ שהיה תלמיד שמאי כ

שכיון שהיה תלמיד שמאי, היה צריך לנהוג כב"ש שהוא כאילו נמצא 

בעיר שנוהגין כב"ש והיה אסור לו לעשות כב"ה, ומזה הוכיחו ב"ה 

שגם ב"ש סוברים שהסוכה כשרה מזה שלא אמרו לו דבר ]ויתכן לפי 

שלמד  האמת, מכיון שבכל מעשיו עשה כב"ה נחשב ששייך לב"ה אף

 אצל שמאי ויתכן שהם לא ידעו שהוא נוהג בכל דרכיו כב"ה[.

סעיף ד' ד"ה "וחומרי ועיין במ"ב בסימן תס"ח בביאור הלכה 

, שבעיר שיש שם שתי קהילות אבל דוקא שיש לכל קהילה 138המקום"

כל צרכי ציבור דהיינו בית כנסת ומתפללים כל יום בציבור ויש להם 

 .139מורה צדק ומקוה וכו'

                                                      
עיין לעיל אות ט', שם הובאו דברי הרמב"ן. ופירוש הדברים הוא, שמדברי הרמב"ן  137

נראה שיש חילוק מהותי בין מחלוקתם של ב"ש וב"ה למחלוקתם של שאר החכמים 
שבעולם. חילוק זה אינו נובע מכך שמדובר ב"שני בתים" או לא אלא מחמת היות 

 חלוקת ב"ש וב"ה גדולה וכל חכמי ישראל נכנסין תחתיה" )כנ"ל אות ט'(."מ
שמצוי בקהלות הגדולות שנמצאים בהם כמה קהלות  לשון הביאור הלכה שם: "... 138

וכן מתבאר בס' פר"ח ומבואר שם  .שכל אחת מתנהגת כפי מנהג אבותיה מדור דור
ופשוט דכוונתו שיש לה עכ"פ  .דקהלה שיש בה מנין מיקרי קהלה והבאים לשם נטפלים

כל צרכי צבור כנהוג דהיינו ביהכ"נ ומתפללים בה בכל יום בצבור ויש להם מו"ץ ומקוה 



============================================ 

 72עמוד  

 

י זה יש להבין מה שמצינו שבעיר דווינסק היו שני רבנים, האור ולפ

הרוגוצ'ובי לחסידים. וכי אחד מהם לא ידע לפסוק שמח למתנגדים ו

גם לחסידים וגם למתנגדים !? אלא שאם יש רק אחד, אין כאן שתי 

קהילות ושוב אסור לנהוג קצת כמנהג חסידים וקצת כמנהג אשכנזים. 

ר' שמואל סלנט היו שני בתי דינים אחד של וכן גם בירושלים בזמן 

  .140חסידים ואחד של פרושים

                                                                                                     
וכדומה כנהוג בכל קהלות ישראל דאל"ה גם היא בעצמה נטפלת לעירות הסמוכות לה 

 ". כנהוג
לו  )וצייןג "הרא"ם סימן י שו"תוכל קהילה נחשבת לעיר בפני עצמה וכפי שכתב ב 139

אך מפני שנחלקו כל הקהלות של הפר"ח באו"ח סימן תצ"ו, מנהגי איסור, אות י"ט(: "
עיר קושטאדינה לחבורות חבורות וכל אחת נדונה בפני עצמה בין במנהגיה בין 
בתקנותיה בין במתי מצוה וכיוצא בה הרי היא נחשבת לכל אותם המתפללים שם כעיר 

זו שיש בה שתי קהילות, יש לעיין כיצד יבחר  ומכאן שמי שבא לגור בעיר ".בפני עצמה
לאיזו קהילה יצטרף. ומסתבר שכשם שמותר לאדם לבחור באיזו עיר לגור, ונמצא שנגרר 
אחר מנהג העיר, כך מותר לו לבחור בעיר שיש בה שני בתי דינים, לבחור באיזה חלק של 

חד. ולפי"ז אם קהילה העיר הוא יגור, והיינו האם יצטרף לבית דין פלוני או לבית דין א
 להצטרף למי שירצה. קלה ואחת כמחמירה בפשטות מותר לו לבחור יאחת ידועה כמ

והגרז"נ גולדברג שליט"א הוסיף וביאר, שדברי הגמ' בעירובין דף ז. שהרוצה לעשות 
כב"ש עושה והרוצה לעשות כה"ב עושה, פירושם על פי האמור בפנים הוא, שהוא יבחר 

 לה בית כנסת ומקוה וכו'( להצטרף.לאיזה קהילה )שיש 
וכיון שהם קהילות נפרדות אין בזה אות י"ז כתב: " ג"שו"ת עזרת כהן סימן קבשו"ת  140

משום לא תתגודדו וכ"ה בירושלים עה"ק תובב"א, ובאמשטרדם שהי' הגאון ר' שאול 
אמנם ". רב האשכנזים, והגאון ר' שלמה שלם רב הספרדים, ובודאי כ"א הורה כמנהגו

 .121עיין בהערה ו כפי מנהגיו. יכול לפסוק לכל קהלבעיר רב אחד שגם הוא כתב 


