
 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 1 - 

 

 

 

 

 

 סתרי אהדדי
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 ועד טוב
 גבעת שמואל

  טתשע" חשון  - יזקונטרס  



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 2 - 

 

 

ר לאח ,וגיא למדניתספעם בחודש ללבן ת חבורת לומדים שנפגש ה'ועד טוב' הינ

במיפגש המשותף מתלבנים הדברים  .שעמלו עליה כל אחד בלימודו שלו

 במלחמתה של תורה. 

 

אודות "תרתי דסתרי" נוגע לשאלות יסוד בפסיקה ובשאלת היכולת  הדיון שלפנינו

או הצורך לנהוג למעשה כשיטות פוסקים שונים כאשר המעמיק מגלה שיש סתירה 

 מתי יש פגם בהנהגה זו ומתי לא. - פנימית בהנהגה המעשית

 

הלומדיםבשם חבורת   

 רפאל שטרן

 

 

 חבורת לומדי סוגיא זו:

 

 הרב יהושע גב

 הרב יהודה יונגסטר

 איתי ליפשיץהרב 

 הרב נח ליפשיץ

 עופר שוורץ

 הרב יצחק קראוס

  



 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 3 - 

 

 

  

 :העניינים תוכן
 
 

 - 4 - ............................. מחלוקת ב"ה וב"ש קודם הכרעתה / הכרעתו של ה"רוצה"

 - 7 - ............ שיטת רב שיזבי / קולות סותרות -כחומרי זה וכחומרי זה  בתרתי דסתרי 

 - 11 - ............................................................ חומרותיו הסותרות של רבי עקיבא

 - 13 - ........................................... מחלוקת חכמים ורבי יהודה לגבי תפילת המנחה

 - 19 - .........................................דהכא מספקא לן / תרתי דסתרי במחלוקת פוסקים

 - 21 - ...................................................................................... פלגינן דיבורא

 
  



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 4 - 

 

 

 מחלוקת ב"ה וב"ש קודם הכרעתה / הכרעתו של ה"רוצה"

 

או  ההנהגה למעשה קודם שיצאה בת קול וקבעה שהלכה כבית הלל א. 

ת שני ושע שאין משגיחין בבת קול, או בשאר מחלוקולשיטת רבי יה

ם שחולקים זה על זה כעין מחלוקת ב"ה וב"ש תנאים או שני אמוראי

 ז.  - מבוארת בגמ' בעירובין דף ו:

 

. 1עושה –עושה. כדברי בית הלל  –והרוצה לעשות כדברי בית שמאי 

. מחומרי בית שמאי 2רשע –מקולי בית שמאי ומקולי בית הלל 

 .3'הכסיל  בחושך הולך'ומחומרי בית הלל עליו הכתוב אומר 

 

כיצד יכריע האם החלטה שרירותית או החלטה הנובעת  -ה"רוצה"  ב.

או שעליו להחליט לקבל את שיטת בית הלל  4מלימוד וסברא בכל ענין

                                                   

 עיין ברכות יא. ובראשונים שם, על האפשרות לעשות כב"ש אף לאחר הכרעת ההלכה. 1
מדוע ? ועיין לקמן. וניתן גם לומר שאינו מחפש את האמת אלא את הנוחות והתורה הופכת אצלו  2

 גמיש שמטה אותו על פי רצונו.למעין דבר 
וכתב בעלי תמר עירובין פרק ג' הלכה  קהלת ב' ,י"ד. –תחילת הפסוק שם: "והחכם עיניו בראשו"  3

ט' ד"ה "ואינו" )עי"ש לגבי שני יו"ט של גלויות בחו"ל ששומרו אין לו שכר כי אם על יו"ט אחד 
בברכות פ"א ה"ד ובחולין מ"ד, כל ועיין עוד על מעלת הנהנה מיגיע כפיו יותר מירא שמים(: "

הרוצה להחמיר על עצמו לנהוג כחומרי ב"ש וכחומרי ב"ה על זה נאמר והכסיל בחושך הולך. 
המקרא המלא הוא החכם עיניו בראשו והכסיל בחושך הולך. ופירש בירושלמי סוטה פ"ח ה"י, 

י הדדי, החכם יודע החכם בראשו של דבר הוא יודע מה בסופו ואחרי שכאן הוא תרי חומרי דסתר
מראש שאם הוא מחמיר כחד במקרה אחד הרי היא תוצאה הכרחית להקל במקרה השני. אמנם 
הכסיל בחשך הולך ואינו רואה הסתירה ההכרחית הבולטת לעיניו כשמחמיר בשניהם. ומדנקרא 
כסיל דוק מינה שאף שמחמיר אינו מקבל שכר על זה אדרבא מורה הדבר שלא למד ולא התעמק 

". ולדבריו, הטענה על זה שרוצה לנהוג בכל החומרות, איננה רק על כה כדרכם של כסיליםבהל
המחמיר בתרתי דסתרי אלא על תחילת הדרך של החומרות, שתוביל בהכרח לסתירות, ומי שעיניו 

אינו מתכנן מעשיו מראש ולפיכך בא לידי בראשו לא מביא עצמו ליד כך מעיקרא, אבל הכסיל 
 ועיין בסוף אות ו'. ות.מציאות של כסיל

גם מדברי רש"י במסכת ראש ש מקום לדייק כך בשם הריטב"א שהיה לו ללמוד. וי 14עיין הערה  4
" שאינו יודע להבחין על מי לסמוךכסיל בחשך הולך הוא,  -והאוחז בחומרי שניהם השנה בדף יד: "

אבל בשתי מחלוקות שהקילו כלומר נדרש כושר הבחנה ולימוד. ובהמשך דבריו כתב רש"י שם: "
אין כאן לא משום רשע ולא משום סכלות, דסבירא ליה בהא כבית שמאי ובהא  -אלו בזו ואלו בזו 

זו הוכחה מוחלטת. ומעין " ולשון "סבירא" לכאורה יש לפרשה למד וסבר, אולם אין כבית הלל
 



 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 5 - 

 

 

. ועוד, מדוע לא )ועיין אות ח'( בכל ענין ואת שיטת בית שמאי בכל ענין

ננקוט כפי הכללים המקובלים במקרי ספק. כגון, יחיד ורבים הלכה כרבים 

 או ספיקא דאורייתא לחומרא ? 

 

 :וכתב על כך הרמב"ן בחולין דף מג:  

 

ויש לי לומר מתוך שמחלוקתן של תלמידי ב"ש וב"ה גדולה וכל 

כשתי תורות חכמי ישראל נכנסין תחתיה ונעשית להם תורה 

(, וכיון .הרשות לכל אחד לעשות כדבריהם כדאמרינן ביבמות )י"ד

שכן זה הרוצה להיות מכת ב"ש ולעשות כדבריהם לעולם רשאי 

 5...הוא

 

על פי יכול משמע, ש"הרוצה" אינו חייב להכריע משיקול הלכתי, אלא  

מחלוקת  ך בכלוכ להכניס עצמו לכת שהוא רוצה להיות שייך אליה רצונו

לא נאמרו כללי הפסיקה הרגילים, אלא ש ,ש"כל ישראל נכנסין תחתיה"

 לגמרי אולם כל זה אם בוחר להיות .יכול אדם לבחור לו כרצונו כמי לנהוג

, בכל מחלוקת פרטית כיצד לנהוג חליטמ"כת" של אחד הצדדים ולא לה

 6קותלא חלים עליו כללי הספי –וכיון שקיבל עליו את אחד הצדדים כרבו 

 )ועיין לקמן אות יג(.

                                                   

הדיון בדין "קים לי" האם הטוען טענה כאחת מהשיטות עליו לדעת להבין את השיטה או יכול 
 לטעון כך בלא להבינה, ואכמ"ל. 

אם נננקוט שקיימת דרישה להכריע בעצמו, מה הדין אם עיין בסוגיא והגיע למסקנה שונה 
כא לחלוק על גדולי עולם אלו מה יעשה עתה ממסקנתם של בית הלל ובית שמאי, שאם אינו בר סמ

 .19ועיין הערה  ? האם באופן זה יבטל דעתו וינהג שתי החומרות ? וצ"ע.
ושמא יש לומר ר' אליעזר ור"מ יחיד במקום רבים . כתב: "סנהדרין דף לבלהרמב"ן ובחידושי  5

ואין דבריו של אחד במקום שנים, אבל רבים ורבים אין הולכין אחר רוב מנין אלא אם רצו הולכין 
 ע האם דבריו כאן כשיטתו בחולין.". ויל"אחר רוב חכמה

שיש לללכת אחר המחמיר כשאחד מהם אינו רבו, אבל  שכתב עיין חזו"א יו"ד סימן ק"נ אות א' 6
"אם יש שני חכמים קרובים לו, רשות בידו להחזיק  אם אחד מהם רבו הלך אחריו אף להקל ולכן:

עשות כדברי ב"ש עושה והיינו בהוראותיו של אחד מהם ולהחזיקו כרבו והיינו דאמרינן הרוצה ל
 עיין גםלהחזיקם כרבו ולהלוך אחריהם תמיד בין לחומרא ובין לקולא..." ועי"ש בהרחבה. ו

שם הורחב הדיון האם יכול אדם לשאול  ל,ב"תשובת שאלה" הוצאת בית ועד לתורה גבעת שמוא
 ואכמ"ל. http://beta.hebrewbooks.org/53254 'בכוונה רב מקל. נמצא גם באתר: 

http://beta.hebrewbooks.org/53254


 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 6 - 

 

 

על פי הרמב"ן חובה על אדם להחליט האם הוא נוהג תמיד כב"ש או תמיד  ג.

כב"ה, אבל אינו יכול להחליט שבמחלוקת זו ינקוט כבית הלל ובמחלוקת 

 כבית שמאי.  אחרת

 

שאין לבחור את  הסוגיא, ולדבריו יש לעיין בביאור דברי הגמ' בהמשך 

של שניהם, כלומר אסור לאדם לבחור בכל  הקולות )או החומרות(

מחלוקת את ה"קולא" )ופעם כב"ש ופעם כב"ה(, ואילו לפי הרמב"ן, אף 

אם לא מדובר בחומרות וקולות אסור לאדם לבחור לנהוג פעם כב"ש 

ופעם כב"ה, אלא עליו להיות שיטתי )תמיד ב"ש או תמיד ב"ה( ולשיטת 

 .א רק בענייני חומרות וקולותהיה על הגמ' לומר זאת וללכאורה הרמב"ן 

ושמא הגמ' נקטה כדרך העולם שאנשים נוטים להקל או הלחמיר בכל 

 ענין לפי אופיים, וצ"ע.

 

הר"ן בחידושיו לחולין דף מג: ביאר שדין "הרוצה" נאמר לאחד החכמים  ד.

החולקים עם חבירו ששוה לו, שיכול לעשות כשיטתו ואינו כפוף לכללי 

שים שאינם במחלוקת לגביהם לא נאמר דין הפסיקה, אבל שאר אנ

. ואף לשיטתו יש לעיין בביאור 7"הרוצה" ועליו לנקוט על פי הכללים

המשך הגמ' שאין לעשות כקולות שניהם, שאם המדובר הוא על החולקים 

 עצמם, הרי שלמיקל מותר לנהוג כשיטתו, וצ"ע.  

 

קת בין חכמים בקונטרס דברי סופרים סימן ד' כתב, שאין לדמות מחלו ה.

לשאר ספיקות בהם נאמרו הכללים של ספיקא דאורייתא וכו', כיון 

שבמחלוקת בין חכמים הספק העומד בפני האדם הינו מי הוא החכם 

שעליו לשמוע בקולו מדין "ועשית ככל אשר יורוך", וכאשר זה הוא 

הספק, הרי שכל אחד מהחולקים ראוי הוא להורות, וממילא יכול האדם 

י הוא רוצה לנהוג, שהרי אצל כל אחד מהם ראוי להורות לו, לבחור כמ

                                                   

י"ל דכי אמר הכי ה"מ לאדם שאינו מן החולקין אבל שני :  "חידושי הר"ן מסכת חולין דף מג 7
  .ועי"ש בהרחבה ".חכמי' שווין שהם חולקין כל אחד יכול לעשות כדבריו בין להקל בין להחמיר



 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 7 - 

 

 

. ולשיטתו יש מקום לומר שבכל מחלוקת ומחלוקת יכול (עי"ש באריכות)

או  מיקליםכיצד לנהוג, אבל אסור שיחליט לנהוג תמיד כ להחליטאדם 

 .)ועיין אות ח'( תמיד כמחמירים

 

 / קולות סותרות רב שיזבי שיטת -בתרתי דסתרי  כחומרי זה וכחומרי זה 

 

)לעיל אות ב'( הקפדה שלא לעשות כחומרות של שני החולקים ה ו.

 : 8מוגבלת

 
היכא דסתרי  ,כי לא עבדינן כחומרי דבי תרי ,אמר רב שיזבי

השדרה והגולגולת שחסרו,  ,, כגון שדרה וגולגולת. דתנן9אהדדי

ובית הלל  .שתי חוליות ,? בית שמאי אומרים וכמה חסרון בשדרה

כמלא  ,בית שמאי אומרים - חוליא אחת. ובגולגולת ,אומרים

כדי שינטל מן החי וימות. ואמר רב  ,מקדח ובית הלל אומרים

 ,דלא סתרי אהדדי וכן לענין טריפה. אבל היכא ,יהודה אמר שמואל

 עבדינן.

 
ושיש לדין זה  בשדרהפירוש, המחלוקת היא מה היא הגדרת 'חסר'  

משמעות הן לדיני טומאת אהל )שדרה של אדם מטמאת את כל הנמצא 

באהל( והן לדיני טריפות )בהמה שהשדרה שבה חסרה חוליות הינה 

 טריפה(.

 

ן חוליה אחת לשיטת בית שמאי, שתי חוליות נחשבות חסרון אבל חסרו 

נחשב עדין 'שלם'. ולפיכך לגבי דיני טומאת אהל בית שמאי מחמירים, 

                                                   

ומרי" )בדין מבוי כרב וכשמואל( ושיטתם מנוגדת לכאורה עי"ש בדף ו: שנהרדעי עשו "תרי ח 8
 לברייתא שאין לעשות תרי חומרי וכביאור לשיטת נהרדעי מובאים דברי רב שיזבי.

עיין מג"א סי' תצ"ג ס"ק ו' בסופו שכתב שיש דרגות בתרתי דסתרי ואם אינו סותר לגמרי מותר  9
ץ חיות שבת לד. )שציין למשל"מ פ"ב לנהוג כשתי החומרות ועיין במחצית השקל, וע"ע מהר"

מחמץ הל' י"א(, נו"ב מהדו"ק אבהע"ז סימן ס"ו ד"ה "ומה שרצה" שתרתי דסתרי שבעיני העולם 
בדברי   24. ועיין הערה ניתן לישבו )שהמציאות אינה סותרת כי יש דרך שלא תסתור( לא חוששים לו

 הרב פעלים.



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 8 - 

 

 

שרק אם חסרות שתי חוליות בשדרה, השדרה אינה מטמאת, אבל לגבי 

הלכות טריפות, בית שמאי מקילים, שאם חסרה רק חוליה אחת, עדיין 

 איננה טריפה ורק שתי חולין הינם טריפה.

 

חסר' הינה בחסרון חוליה אחת, ולפיכך לגבי ואילו ב"ה סוברים שהגדרת '

טומאת אהל הם מקילים שחסרון חוליה אחת אינה מטמא, ואילו לגבי 

 טריפות, בית הלל מחמירים שחסרון של חוליה אחת נחשב כבר טריפה.

 

ומי שלגבי טומאה ינהג כתרי חומרות, והיינו שבטומאת אהל יטמא כבר  

פות יטריף בחוליה אחת )כשיטת בחוליה אחת )כשיטת בית שמאי( ובטרי

ב"ש(, הרי הוא כסיל, שחומרות אלו הינם סותרות זו את זו, שהכל נובע 

מהגדרת 'חסר' ולא יתכן שההגדרה תשתנה. ובודאי שמי שיקל בשתי 

 קולות אלו תחול עליו ההגדרה של 'רשע' שנאמרה בברייתא.

 

חורץ את  רב שיזבי אינו מבאר מדוע יש בעיה ב"סתרי אהדדי" אלא רק 

מדוע רק בחומרות הסותרות זו   יש לעיין. וכן 10'מעמדם' של הנוהגים כך

את זו העושה אותם נקרא "הכסיל בחושך הולך", שאם הטענה כלפיו היא 

שהוא מחמיר שלא לצורך )כגון, שהיה לו ללמוד או לעשות לו רב(  א"כ 

 הוא "כסיל" גם בחומרות שאינם סותרות זו את זו ?

 

' מוכח שאי אפשר לומר שהמחמיר שתי חומרות שאינן סותרות מדברי הגמ 

, שהרי כך נהגו נהרדעי הגתוזו את זו הוא כסיל או שיש שמץ של פגם בהנ

משמע שדרך זו מותרת וטובה וההקפדה היא רק  .)עיין עירובין ו:(

אמנם יש לעיין מה טעם הענין והרי הוא אינו  –בחומרות הסותרות זו את זו 

גלל שב'מקרה' החומרות סותרות זו את זו אסור לו להחמיר מכח יודע, וכי ב

                                                   

האם "תרתי דסתרי זו "בעיה מהותית" במהותה של פסיקה שמחייבת הגיון או "בעיה חיצונית"  10
בשם  24ועיין הערה  –שנראה כלפי חוץ כדבר משונה )הן בחומרות והם בקולות( או מטעם אחר 

 הבכור שור והרב פעלים. 



 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 9 - 

 

 

 הספק ומה עוד כאשר מדובר בדיני תורה שספיקא דאורייתא לחומרא ? 

 

העובדה שחומרות שסותרות זו את זו נראות יתכן, שההקפדה היא מחמת  

כדבר משונה ויביא לזלזול בדברי תורה כאשר נעשה דבר לא הגיוני והרי 

זה 'חוכא ואטלולא' בעיני העם, והחשש לזלזול בדברי תורה גובר על הכלל 

 .11של ספיקא דאורייתא לחומרא

 

יקר ההקפדה היא משום 'חוכא ואטלולא', מדוע רב יש לעיין אם עאולם  

שזיבי אינו אומר טעם זה במפורש ונוקט את הנימוק של "הכסיל בחושך 

 ואין צריך לפרש. ושמא התוצאה של הכסילות היא חוכא ואטלולאהולך" ? 

 

עוד יתכן להציע, אילו הדרך היחידה לצאת מהספקות היתה להחמיר  

לא היינו מכנים את המחמיר בשתי חומרות )במיוחד בספיקא דאורייתא(, 

הסותרות זו את זו בשם "כסיל", אולם כיון שעומדת בפניו דרך אחרת והיא 

ואז לא היה )ולעשות לו רב קבוע( לנהוג תמיד כב"ש או תמיד כבית הלל 

ממילא אם לא בחר בדרך זו "הרי  –מגיע לשתי חומרות הסותרות זו את זו 

 אות ט' ,יג, יד,טו(.)ועיין לקמן  12הוא "כסיל"

 

אלא בכל פעם נהג יש לעיין מה יעשה אדם שלא נהג תמיד כב"ש או כב"ה  .ז

ועתה ולא בחר רק קולות או חומרות(  –כפי שרצה )כפשט הדברים לעיל 

יש לפניו שתי חומרות הסותרות זו את זו, מה יעשה כאשר מדובר בספיקא 

על בעיית הכסילות דאורייתא, האם "ספיקא דאורייתא לחומרא" גובר 

ויחמיר למרות שיחשב כסיל )והיה לו לקבוע לו רב או להיות בר הכי 

                                                   

שבהמה חציה כשרה וחציה טריפה בדין שבע בהמות האם ה"תרתי דסתרי" לפסוק  24עיין הערה  11
הינה בעיה "מהותית" או רק מחשש חיצוני שיראה כחוכא ומה הדין כשניתן לא לגלות לעם את 

 העובדה שמדובר בשני חצאי בהמה אחת )רב פעלים שם(.
 .3עיין הערה  12

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 10 - 

 

 

ולהכריע בעצמו(, או שלא להיות כסיל זו בעיה כ"כ גדולה שיחמיר באחד 

, ומדברי הריטב"א נראה 13ויקל בשני למרות שמדובר בספק של תורה

 .14שעליו להחמיר אלא שהוא כסיל

 

רי הברייתא )לעיל אות א'( אודות העושה על פי שיטת רב שיזבי שדב ח.

כחומרי זה וכחומרי זה הינם בחומרות הסותרות, האם גם דברי אותה 

הינם גם כן רק  –ברייתא לגבי הנוהג כקולי זה וקולי זה שהינו רשע 

מסתבר שהברייתא שדנה על החומרות כנגד  .15בקולות הסותרות זו את זו

, דנה על אותו מקרה, אבל אם מיקל כל ב"ה וב"ש( הכרעות)ב הקולות

פעם כפי השיטה המקילה ואין סתירה בקולותיו, אינו נחשב רשע בכך 

אפילו אם מדובר במחלוקת של תורה )ונוכל לבאר הנהגה זו על פי הדברי 

. ורש"י במסכת ראש השנה בדף יד: בסוף 16עי"ש( –סופרים באות ה' 

 ד"ה "מקולי" כתב: 

 

אין כאן לא משום  -קילו אלו בזו ואלו בזו אבל בשתי מחלוקות שה

רשע ולא משום סכלות, דסבירא ליה בהא כבית שמאי ובהא כבית 

 .הלל

 

אמנם יש לעיין האם אותו אדם חייב לדעת ולסבור ולהבין או יכול  

ואף שכתב רש"י "דסבירא ליה" אין )ועיין אות ב'(. להחליט כרצונו 

הכי להכריע( אלא יכול לתלות  הכוונה שכך הוא באמת סובר )שאינו בר

                                                   

 ושמא יהיה תלוי בשאלה האם ספיקא דאורייתא לחומרא מן התורה או מדרבנן. 13
גמריה איסתפיק ליה. פירוש ולא היה מי שיברר לו האמת, אבל חידושי הריטב"א עירובין ז. : " 14

אף על פי ששורת הדין כך יש לו לעשות, מכל ודע הדין מי שעשה חומרא דמר ודמר מפני שאינו י
". ועיין ערוך לנר ר"ה דף לו ללמוד ולא למד מקום אכתי קרינא ביה שהוא כסיל הולך בחשך שהיה

 ובדיוקנו מדברי רש"י שם. 4חזו"א על שיטת הריטב"א. ועיין הערה בקושיית ה 19יד. ועיין הערה 
כגון בדין השדרה שבאות ו' שמיקל הן בדיני טריפות והן בדיני טומאת אהל למרות שיש בכך  15

 סתירה מציאותית.
 .ין תשובת שאלה, הוצאת בית ועד לתורהעי 16
 



 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 11 - 

 

 

 וצ"ע., 17ולומר כך אני סובר

 

 חומרותיו הסותרות של רבי עקיבא

 

על שיטתו של רב שיזבי שאין לנהוג שתי חומרות שיש בהם סתירה, מקשה  ט. 

 הגמ בעירובין ז. : 

 

מעשה ברבי  ,? מתיב רב משרשיא והיכא דסתרי אהדדי לא עבדינן

עקיבא שליקט אתרוג באחד בשבט, ונהג בו שני עישורין, אחד 

 ?  כדברי בית שמאי ואחד כדברי בית הלל

 

רבי עקיבא גמריה איסתפיק ליה, ולא ידע אי בית הלל בחד בשבט 

 אמור, אי בחמיסר בשבט אמור, ועבד הכא לחומרא והכא לחומרא.

 

ן שנות המעשר בלקיטת שתי דעות קיימות לגבי התאריך הקובע לעני 

אתרוג. האחת סוברת שא' בשבט הוא התאריך הקובע והשניה שט"ו 

בשבט הוא התאריך הקובע. רבי עקיבא שליקט אתרוג בא' שבט, החמיר 

כשתי הדעות ועישר הן על פי השיטה האומרת שמדובר ב"שנה שעברה" 

)כגון מעשר ראשון ומעשר שני( והן על פי השיטה הסוברת שמדובר 

נה חדשה" )כגון, מעשר ראשון ומעשר עני(. ולכאורה שיטת רב ב"ש

שיזבי שאין להחמיר בשתי חומרות הסותרות זו את זו מנוגדת להנהגתו 

של רבי עקיבא שהחמיר בדבר שיש בו סתירה, שהרי או שהאתרוג בשנה 

 ?  18נה זו ולא יתכן שהוא שייך לשתי שניםבשזו או 

 

נוקט כך מחמת אי הכרעה בין בית ומבואר בגמ' שאילו היה ר' עקיבא 

                                                   

 .4עיין הערה  17
לכאורה היה מקום לחלק בין חומרתו של רבי עקיבא שהיא באותו אתרוג עצמו שאינו יודע לאיזו  18

שנה הוא שייך ביחס לדיני מעשרות לבין המקרה של שידרה שמדובר בשתי הלכות שונות, אולם 
 .לחילוק זה משמעותמקושיית הגמ' מוכח שאין 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 12 - 

 

 

תרי  אין לעשותשמאי לבין הלל, הרי זה שלא כדברי רב שיזבי שאומר ש

חומרי דסתרי אהדדי, אבל כיון שר' עקיבא נהג בשתי החומרות מחמת 

אין טענה כלפיו ואין בזה חסרון של  –שלא ידע מה היא שיטת בית הלל 

יתכן שאתרוג זה יהיה תרי חומרי דסתרי אהדדי, למרות שעובדתית לא 

 שייך לשתי שנים.

 

מדוע תרתי דסתרי בין שתי שיטות מהווה כסילות ואילו תרתי  ויש לעיין 

 ?  19קפידא הדסתרי בהבנת שיטה אחת אין ב

 

, שיש לחלק בין שני סוגים של מחלוקת. כאשר מדובר יתכן לומר 

במחלוקת הנובעת משיטה והבנה של דין, אין טעם להחמיר כשני צדדים 

כאשר הדבר מביא ליד סתירה כיון שעושה התורה כחוכא ואטלולא 

לעומת זאת כאשר  שיטות שבסיסן שונה וסותר.שנוהג למעשה כשתי 

הלל, אין טענה כלפי המחמיר ספק מה אמרו בית היסוד החומרא נובע מ

אז ו כי הוא רוצה לנהוג כבית הלל (אף אם במעשיו יש לכאורה סתירה)

אלא רי השיטות הוא שעומד עתה לדיון, ומד מאחוהע הלמדני ןלא הרעיו

כיון שיש והם ילדבריש ספק מה אמרו בית הלל ועתה המטרה היא לכוון 

 .הםלדברי עשותלספק אמיתי מה אמרו בית הלל יש טעם להחמיר כדי 

 

אות ו'(, הכסיל הוא אדם שמביא סוף להציע )על פי דברינו בועוד נראה  

עצמו לידי סתירה כאשר יש לו דרך לצאת מהסתירה על ידי כך שיבחר 

כפי שהציעה לו הברייתא, אבל  –לעצמו לעשות כב"ש או כבית הלל 

יו, כאשר הוא לא קיבל את דברי הברייתא והגיע לידי סתירה בחומרות

הרי הוא כסיל, שהיתה לו אפשרות לא להגיע לידי כך. אולם כאשר אדם 

                                                   

כתב ריטב"א עירובין ז' א'... שהיה לו ללמוד...וצ"ע כונת רבנו ד סימן ק"נ ס"ק ה': ""חזו"א יו 19
ועיין אות  ".אם שהיה לו ללמוד ולהיות חכם יודע להכריע א"כ רבי עקיבא נמי היה לו להכריע...

 ב'.
 



 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 13 - 

 

 

הברייתא ובחר כאחת השיטות ועתה יש לו סתירה באחת  ינהג כפי דבר

אין ברירה אחרת אלא להחמיר בספק של תורה וכך נהג ר"ע שהוא  –מהן 

אין לו  –ועתה שיש לו סתירה בהנהגותיהם נקט בכל דבר כבית הלל 

 ועיין לקמן אות יג. .20אף בתרי חומרי דסתרי אהדדי ברירה אלא להחמיר

 

 תפילת המנחהמחלוקת חכמים ורבי יהודה לגבי 

 

 גמ' כז. : -משנה וגמ' ברכות דף כו. :   י.

 

 תפילת המנחה עד הערב. רבי יהודה אומר עד פלג המנחה...

 

א: נחזי אנן, מדרב מצלי של שבת בערב שבת אמר רב חסד)כז.( 

שמע מינה הלכה כרבי יהודה. אדרבה, מדרב הונא ורבנן  ,מבעוד יום

 .לא הוו מצלו עד אורתא, שמע מינה אין הלכה כרבי יהודה

 

השתא דלא אתמר הלכתא לא כמר ולא כמר, דעבד כמר עבד, ודעבד 

 .21כמר עבד

 

(, בהסתמך 22קודם הערב)רב התפלל תפילת ערבית של שבת מבעוד יום  

                                                   

ו היתה הטענה, אף ר"ע היה ומכאן שעיקר הטענה איננה רק שהיה על האדם להכריע, שאילו ז 20
עליו להכריע בין שתי השמועות שנאמרו בשם ב"ה. והטעם הוא, שהכרעה אינה מסורה ביד כל 

וככל הניתן  לא אדם וגם החכמים לא תמיד יודעים להכריע, התביעה היא לנקוט כשיטה אחת ולא 
 .24הגיע לסתירה. ועיין הערה 

ת שמע, שלגביו אכרח לזמן קריהמחלוקת רבי יהודה וחכמים לגבי תפילת ערבית, אינה קשורה ב 21
עיין שיטות שונות בהגדרת  –ותחילת זמן שכיבה אינו בהכרח מקביל לסוף היום  ,נאמר "בשכבך"

זמן זה במשנה בברכות דף ב. ובגמ' שם בדף ב:. ועיין גם משנ"ב רל"ג ס"ק ס"ק ה' שהעיר על 
קריאת שמע )ולא בגלל שערבית דרבנן ורשות וק"ש דאורייתא, זמן ערבית לבין זמן החילוק בין 

 אלא מפני שהגדרות הזמן שונות(.
"ה "והא" שכתב: "והיה אפשר לומר משום דיש שם חומרא ועיין חזו"א יו"ד סימן ק"נ ס"ק ב' ד

 וקולא לענין מנחה וערבית וצריך לעשות כחומריו וקוליו ולכן מצי עבד כמר או כמר..." ועי"ש.
 לגבי תפילת ערבית.ה היא הגדרת 'ערב' ואכמ"ל מ 22
 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 14 - 

 

 

על שיטת רבי יהודה, שתפילת מנחה עד פלג המנחה. וממילא מיד לאחר 

ולעומתו רב הונא ורבנן לא  פלג המנחה אפשר להתפלל תפילת ערבית.

ה עד הערב חהתפללו ערבית כי אם בערב, כשיטת חכמים שתפילת מנ

ית. ומבואר בגמ' שאין הכרעה במחלוקת זו, ויכול ולאחר מכן תפילת ערב

 . 23אדם לעשות או כרבי יהודה או כחכמים

 

עליו  שלמרות שיכול אדם לנקוט כאחת השיטותרבים וכתבו פוסקים  

 לנקוט כך באופן עקבי, וכך כתב השו"ע באו"ח סימן רל"ג סעיף א':

 

והוא שיעשה לעולם . אסיקנא, דעבד כמר, עבד ודעבד כמר, עבד

כחד מינייהו, שאם עושה כרבנן ומתפלל מנחה עד הלילה, שוב אינו 

ואם עושה כר' יהודה  .יכול להתפלל ערבית מפלג המנחה ולמעלה

ומתפלל ערבית מפלג המנחה ולמעלה, צריך ליזהר שלא יתפלל 

 ....מנחה באותה שעה

 

 והטעם לכך ביאר במשנ"ב בס"ק ו':  

 

שלא ינהוג פעם כך ופעם כך משום דהוה תרתי לעולם כחד. פירוש 

לל ביום אחד מנחה אחר פדסתרי אפילו למחר ומכל שכן שלא ית

 .פלג כרבנן וערבית קודם צאת הכוכבים

 

הזמן  .בפשטות, המחלוקת הינה מתי מסתיים היום ומתי מתחיל הלילה יא.

כך שבין פלג המנחה לערב לר' יהודה הינו לילה ולחכמים הינו יום. ולפי

                                                   

ששיטת תוס' ורוב עיין פנ"י כאן שדן מדוע לא נאמר כאן הכלל יחיד ורבים הלכה כרבים. וכן  23
בהא תליין. אולם הוא עצמו  אהראשונים שסוף זמן תפילת מנחה, הוא תחילת זמן תפילת ערבית וה

מסיק הש"ס דעבד כמר עבד ודעבד כמר עבד והיינו כדפרישית מבאר הסוגיא באופן אחר: "..
א ". אולם להלכה הודאפשר שיהיו שניהם בזמן אחת ,דתפילת ערבית לא תליא בתפלת המנחה

עם כ"ז לא הראשונים אולם לא נמנע מלכתוב את דבריו: " רובמבטל דעתו מפני שיטת התוס' ו
מנעתי את עצמי מלכתוב כדי לקיים מנהגן של ישראל שתורה היא דעבדי כקולי דתרווייהו וליישב 

 עי"ש. –" ונראה שכוונתו לדברי תה"ד סימן א' גם כן שיטת בעל תרומת הדשן במנהג הקדמונים
 



 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 15 - 

 

 

אם התפלל אדם מנחה לאחר פלג המנחה קודם הערב, גילה דעתו שזמן 

זה הינו יום, וממילא אינו יכול להתפלל במשך זמן זה ערבית שהיא 

כאשר הגמ' נקטה "דעבד כמר עבד...". הגמ' ש. ומכאן 24תפילת הלילה

                                                   

 ן משנ"ב רל"ג ס"ק ה'. עיי 24
 

מי שהתפלל כבר ערבית ועדיין יום הוא ובהלכות שמחות למהר"ם מרוטנבורג סימן קי"ז כתב: "
קודם צאת הכוכבים ושמע שמועה על מתו, נראה לי שמונה מיום שלמחרת ואותו יום אינו עולה לו 

אחרי שכבר התפלל  ,אף על פי שעדיין יום הוא, וטעמא הוי דתרי קולי דסתרי אהדדי לא אמרינן
". כלומר מוכח מדבריו שהדיון הוא על הגדרת ערבית עשהו לילה ואחר שעשיתו לילה תעשהו יום

  '(.ובט"ז ס"ק זשפסק כדבריו )סוף היום, ועיין שו"ע יו"ד סימן ת"ב סעיף י"א 
 

כולה וברמ"א יו"ד סימן קצ"ו סעיף א' כתב שאם התפללו הקהל ערבית ועוד היום גדול, אין אשה י
להחשיב זמן זה כיום ויש חולקים אפילו בערב שבת, עי"ש. ולגבי גט כתב הרמ"א באבהע"ז סימן 

" ומקור ולכן לאחר שהתפללו הקהל ערבית אף על פי שעדיין היום גדול, אין לגרשקכ"ג סעיף א': "
וכן ראיתי אחד מהגדולים שפסל גט שנתן שני פסקי הרמ"א הללו בתשובת תה"ד סימן רמ"ח: "
. וכן כתב לי אחד מן הגדולים בתשובה דיי לאחר שהתפללו קהל ערבית אף על פי שהיה עודנו יום

שגדול אחד רבו פסל גט שנתן לאחר ערבית והטעם משום דכתב בתשובת א"ז דאשה שקבלה גיטה 
בלילה אינה מגורשת. ואף על גב דאחד מהגדולים שכתב לי בתשובה לא רצה לדמות נ"ד לדין 

וחילק משום דאותה שעה דמתפלל ערבית עד הלילה אינו אלא כמו סניף ותוספת ליום  אבילות וגט,
שלאחריו ואינו עיצומו של יום, ולכך לענין אבילות וגט לא חשבינן ליה כיום דהא סניף הוא ותוספת 
ליום שלאחריו, אבל לענין ספירה לא קפדינן אלא אעיצומו של שבעה ימים ולא על התוספת ע"כ 

אה דדוחק הוא לחלק הכי למיעבד שעת תפילת ערבית סניף ותוספת של יום שלאחריו דעתו. ונר
..." ומשמע, שפוסל את הגט שניתן לאחר ערבית, האשה כלל אינה ולא שיהא מעיצומו של יום

מגורשת כיון שנחשב כבר ממש לילה וא"א לומר שוב יהיה יום עבור הגט שהרי הדברים סותרים 
ועיין טהרת הבית ח"ב סימן י"ג רתי דסתרי חל אף כנגד דין תורה ממש. זה את זה, ומשמע שדין ת

 סעיף ב' ס"ק ב' בענין טהרה לאחר תפילת ערבית )עמ' עד"ר במהד' תש"נ(.
 

ועיין בספר יסודי טהרה )זעפרני( סימן ל"ג עמ' שצ"ב ואילך שדן האם הדין שלא לעשות תרתי 
 הרב פעלים.והבכור שור הערה בשם דסתרי הוא דאורייתא או דרבנן. ולקמן בהמשך ה

 
כתוב בתשובת הגאונים בתראי )סי' ה( שאלה מהגאון מוהר"ם ובשב שמעתתא ד' פרק ג' כתב: "

בק"ק ווילנא להג' מוה' העשיל באחד ששחט שבעה בהמות ואחר כך נמצא באחת שניקב בית 
אחת בחזקת הכוסות ונתערבו הטריפות בכשירות וקודם שנולד הספק נמכר חציה של בהמה 

כשרות, מי נימא דגם חצי השני מותר מאחר דחציו הנמכר מותר מטעם כל דפריש מרובא פריש, 
ואנו יודעין בודאי שזה חציו השני. וא"כ איך נחלק בהמה אחת לומר שחציה מותרת וחציה אסורה 

ואנכי  וע"ש מה שכתבו בזה הגאונים שם, והובא דין זה בפרי חדש יו"ד סוף הספר, וכתב עלה ז"ל,
הרואה ששום אחד מהם לא כיון להלכה יפה, לפי שכל זה הולך על טעותא שכתב הט"ז שכבש 
אחד אינו בדין שיהיה מקצתו מותר ומקצתו אסור, ולפיכך אלו חכמים מקצתם אוסרים הכל 
ומקצתם מתירים הכל, וכבר כתבתי בפנים שזה הוא טעות גמור ביד הט"ז וביד כל האומרים כן, וכן 

פשוט אף בכבש אחד להתיר מה שנמכר כבר ופירש ולאסור מה שנשאר בחנות שעדיין לא המנהג 
פירש, וכל שיעורי חכמים כך הוא ומי שאינו מורה כן לא ידע באיסור והיתר בין ימינו לשמאלו 

ולסוברים שחצי בהמה כשרה וחצי אסורה, לכאורה ה"ז תרתי דסתרי, ומוכח שהדין  ".עכ"ל הפר"ח
ו',  אות )גובר על תרתי דסתרי )ואמנם יש לדון האם הכל שם דין תורה או דרבנן(. ועל פי דברינו 

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 16 - 

 

 

                                                   

אין חסרון של תרי דסתרי כאשר אין דרך אחרת מבוררת ואף כאן אין דרך הגיונית ברורה לפתור  (ט'
 וממילא אין לחשוש לתרתי דסתרי.  את הענין

 
.  )הו"ד גם ברב פעלים ח"א או"ח סימן י"ז( דן בסוגיית שבע בהמות חולין דף צהלבכור שור ב

וחלק על דברי הפר"ח הנ"ל )שחצי כבש מותר וחציו אסור( בדבריו שני יסודות בדין  הנ"ל וכתב
 תרתי דסתרי:

 
ין מקרה בו לניכרת הסתירה לרבים יש חילוק בין "סתרי אהדדי" שניכרת הסתירה לב ❖

וביסס דבריו על יסוד הגמ' בעירובין דף עו. שנפסלקה להלכה בשו"ע או"ח סימן שצ"ג 
עירב לשנים, לאחד מבעוד יום ונאכל העירוב בין השמשות, ולא' עירב בין סעיף ג': "

שלאותו שנאכל עירובו בין השמשות אנו חושבים אותו  .השמשות, שניהם קנו עירוב
אבל אם עירב עליו בין , ילה, ולאותו שהניח עירובו בין השמשות חושבים אותו יוםל

". ולמרות שיש בכאן סתירה נאמר בגמ' השמשות ונאכל עירובו בין השמשות, אסור 
" )אבל לא באדם אחד לעצמו לא מינכרא מילתאבעירובין עו. שאין לחשוש לה כיון ש"

"ק ט"ו כתב שמקילים למרות הסתירה, כיון כמבואר בסיום דברי השו"ע והמשנ"ב בס –
שמדובר בדין דרבנן שספיקו להקל ועי"ש בגמ' מה נחשב דבר שמינכא מילתא שבו אין 

 לעשות סתירות(. 
בדין שני שבילין(  –בדיני טהרות אין לחשוש לתרתי דסתרי )כגון פרה תחילת פרק ו  ❖

כו"ע ידעי ולא קשיא להו דשאני ענייני טהרות שהם מחוקי התורה בלי טעם וכיון ש: "
 "מידי

 
ודעתם  ...כדאי לחלוק על כל הני רבוותאשל הפר"ח( -)ולענ"ד אין בדבריו "שם: הבכור שור וז"ל 

מוכרחת בגמ' בעירובין דף ע"ו )ע"א( דאמרי' ספק יממא ספק ליליא לא מנכרא מילתא אבל הכא 
הכי ולהכא הכי הויין מילי דרבנן אי לגבי דהאי בית לגבי דהאי בית כו' פרש"י אי משוינן להכא 

כחוכא ואטלולא ולא ניתן פתחון פה למינים לרדות עכ"ל אלמא דאין לעשות דבר התמוה לרבים 
 ...אף על גב דמעיקר הדין כן הוא ואין לך תימא גדולה מזו שחציה בהמה תהיה כשרה וחצי טריפה

הוליכו לר"ה טהור הוליכו לרה"י  ואל תשיבני ממתני' פ"ו דטהרות )מ"א( דתנן גבי ספק ברה"י טמא
טמא אלמא דעבדינן מילי דסתרי אהדדי י"ל דשאני ענייני טהרות שהם מחוקי התורה בלי טעם 

 ..."וכו"ע ידעי ולא קשיא להו מידי ופרה תוכיח שמטהרת טמאים ומטמא טהורים
 

ת שני שבילין דן הן על דין שבע הבהמות והן על סוגייחלק א' או"ח סימן י"ז  ליםובשו"ת רב פע
יש  " הביא את דברי הבכור שור הנ"ל והוסיף:)עיין קונטרס שני שבילים, ועד טוב תשרי תשע"ז( ו

וגם הפר"ח ז"ל בעצמו בכללי הש"ס בסי' ק"י בסוף  ...לחלק בזה בין דיני התורה ובין דיני דרבנן
דסתרי לתרי גברי  אות ג' כתב, ומיהו במידי דרבנן דקי"ל ספיקא דרבנן לקולא, אף דאיכא תרתי

שפיר דמי, והני מילי היכא דלא מינכרא מילתא, כגון ספק יממא ספק לילייא, אבל במידי דאיתיה 
 .." קמן מחזי מילי דרבנן כי חוכא ואיטלולא, ולא שרינן כדאיתא בפרק ב"מ, ובס"פ הדר, עכ"ל.

 
ולהתיר החצי אלא בנדון דידהו, דלא קאמרי הפר"ח ודעמיה לאסור החצי ": הוסיף הרב פעלים ועוד 

דהחצאין אלו חלוקים זמ"ז לפנינו בתרי מקומות, ולכן לא הוי כחוכא ואיטלולא, דהרואה רואה 
חצי זה שמתירין הוא עומד במקום אחד, וחצי זה שאוסרין חלוק ועומד במקום אחר, דאינו ניכר 

הנז"ל אפילו אם יהי' בהם  חצאי הבהמה...לעיני הרואין שחצאין אלו היו בהמה אחת, וחלק אחד
מציאות כזאת, שיביאו בשר משני חצאין אלו למקום אחד, ונאמר לפני העומדין בשר זה אסור ובשר 
זה מותר,. לא יתעורר אדם לשאול למה זה אסור וזה מותר, כי ידוע שיש בעיר בשר כשר ובשר טרף, 

רוב היתר, וזה מן החנות שלא ואפילו אם יבא אדם לשאול ישיבו זה הובא מן בית הקצב שהיה שם 
יש שם רוב היתר, ומה הכרח יש להשיב להגיד לפי דרכו דברים ללא צורך כלל, לומר בשר זה ובשר 
זה הוא מבהמה אחת, וחציה נשאר בבית וחציה בחנות, כי מה מקום יש להודיע דבר זה, ומי מכריחו 

א מילתא לידי חוכא ואיטלולא, דיזדמן לפעמים דאתי" .." אבל אם לדבר דברים שאין צורך בהם.
 



 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 17 - 

 

 

לא הכריעה בשאלה מתי מסתיים היום, ויכולים שני אנשים לעמוד זה 

סו"ס אין  -דיין יום ולשני כבר לילה, ואף שהדבר תמוה  בצד זה, לאחד ע

 בדבר הכרעה. 

 

ר' יהודה וחכמים היא שאין ביניהם לביאור מחלוקת  נוספתאפשרות  יב.

סיום היום אינו מחלוקת מתי מסתיים היום ומתי מתחיל הלילה ולכו"ע 

המחלוקת היא מה הוא הזמן של תפילת  .בפלג המנחה כי אם בערב

בפרק מדברי הרמב"ם כאפשרות זו, שהרי כתב  ש מקום לדייקת, ויערבי

 ג' מהלכות תפילה הלכה ד': 

 

הא למדת שזמן מנחה גדולה משש שעות ומחצה עד תשע שעות 

ומחצה וזמן מנחה קטנה מתשע שעות ומחצה עד שישאר מן היום 

 .25שעה ורביע, ויש לו להתפלל אותה עד שתשקע החמה

 

כלומר, סיום זמן תפילת מנחה הוא שעה ורביע קודם סיום היום, והיינו  

בפלג המנחה וכשיטת רבי יהודה אולם, אם לא התפלל עד אז, יכול 

                                                   

דבזה גם הפר"ח יודה דלא שרינן להמבשל, וכבר כתבתי לעיל דברי הפר"ח עצמו, שכתב בסוף אות 
ג' במידי דמחזי מילי דרבנן כי חוכא ואיטלולא לא שרינן, ודבר זה הוא מוכרח מגמרא דעירובין 

 ". ועי"ש בהרחבה. הנז"ל, וכמ"ש בכור שור
 

דין "תרתי דסתרי" אינו דבר מהותי אלא 'דבר חיצוני' של חששא  הרב פעלים, הבכור שור ו ולשיטת
 .31 ,9ות ועיין הער אין לאסור. –לחוכא, אבל אם ניתן שלא ירגישו ב"חוכא" 

 
בנידון של אדם שהתפלל ערבית מבעוד יום ולאחר זמן הודיעו לו שמת לו מת, אם הוא דבריהם, ול

בר הכי ומורה לעצמו ואין אחרים יודעים שכבר התפלל ערבית יכול לעשות "תרתי דסתרי" ולמנות 
ולא כשיטת המהר"ם שנפסקה  –מלפני השקיעה כיון שאליבא דאמת עדיין יום  תחילת השבעה עוד

ברמ"א לעיל )ויש מקום להציע שנחלקו האם תרתי דסתרי הינה בעיה 'אמיתית' או רק בעיית מראית 
וכנ"ל בפסק השו"ע בדין העירוב בין השמשות,  –כיון שמדובר באדם עצמו  העין(, ושמא יש לחלק

 ושמא יש מקום לחלק. 
 ...שיטת הרמב"ם לענין תפלת מנחהרשימות שיעורים להגרי"ד סולוביצ'יק זצ"ל לברכות ט. : " 25

ונראה דהרמב"ם פסק כשיטת ר' יהודה דתפלת מנחה עד פלג המנחה בנוגע לזמן המחייב, ומש"כ 
היינו דאף לר"י חל קיום תפלה אחר שנגמר זמן החיוב. ונראה  ויש לו להתפלל עד שקיעת החמה

 ".דלר"י קיום תפלת מנחה אחרי פלג הוי קיום תפלה שלא בזמנה ואינה חלה מדין תשלומין
 
 
 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 18 - 

 

 

 . 26שעת השקיעה וכשיטת ת"ק -להתפלל עד סיום היום  

 

ולדבריו יש מקום לומר, שאף מי שהתפלל מנחה אחר פלג המנחה, יכול  

כיון שאין הכרח שיש סתירה בין זמן תפילת להתפלל ערבית באותו זמן 

 ז': -. ובהמשך הפרק כתב הרמב"ם בהלכה ו'27מנחה לזמן תפילת ערבית

 

תפלת הערב אף ע"פ שאינה חובה המתפלל אותה זמנה מתחילת 

ויש  ....המתפלל תפלה קודם זמנה לא יצא ידי חובתו... )ז( הלילה

ודם שתשקע לו להתפלל תפלת ערבית של לילי שבת בערב שבת ק

החמה, וכן יתפלל ערבית של מוצאי שבת בשבת לפי שתפלת ערבית 

רשות אין מדקדקין בזמנה, ובלבד שיקרא ק"ש בזמנה אחר צאת 

 הכוכבים. 

 

כלומר, לשיטת הרמב"ם תפילת ערבית מיוחדת בכך שיסודה 'רשות' ולכן  

שאין מניעה להתפלל מנחה אחר פלג  אין מדקדקין בזמנה ומכאן,

חכמים ור'  לוקתכי מח –ועוד קודם לשקיעה להתפלל ערבית  המנחה,

יהודה איננה מה הוא סוף היום, אלא מתי הוא זמן תפילת ערבית שבה 

 . 28אין לדקדק

 

ויש לעיין האם לשיטתו מי שיקדים ויתפלל ערבית יוכל לאחר מכן  

להתפלל מנחה, שהרי לשיטתו תפילה ערבית שאין מדקדקין בזמנה אינה 

יות דוקא בלילה, וכפי שאפשרי להתפלל מוסף ומנחה באותם צריכה לה

אמנם מסתבר שהקפדת הפוסקים  פרק זמן אף ערבית ומנחה כך, וצ"ע.

שיש חובה על אדם לקבוע שיטה קבועה לעצמו כר' יהודה או כחכמים 

                                                   

 אא"כ נאמר שיש שני סוגי תפילה לשיטתו, וצ"ע. 26
מר שאף האמור בפנים הינו דבר מחודש בהבנת דברי הרמב"ם. ובפשטות הדברים היה מקום לו 27

 ון אינו על הגדרת זמני היום אלא על זמני התפילה. יהרמב"ם חושש לסתירה למרות שלשיטתו הד
והיה מקום לומר לא כך אלא  עיין פנ"י בסוגיית ברכות הנ"ל והאמור בפנים הוא מעין דבריו. 28

 מנחה לפני הפלג.  שזה רק אם התפללהיא כוונתו 
 



 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 19 - 

 

 

)אות י'( הינה רק לשיטות הסוברות שהמחלוקת היא מתי מסתיים היום 

 .ה בכךאבל לשיטת הרמב"ם אין הקפד

 

 / תרתי דסתרי במחלוקת פוסקים דהכא מספקא לן

 

 תוס' נדה דף לו ד"ה "הלכתא": יג.

 

...דהכא דמספקא לן פסיק כמר להחמיר וכמר להחמיר וכה"ג 

 איכא גבי שלהי יוצא דופן הלכה כדברי כולם להחמיר... 

 

ודברי תוס' הינם לכאורה שלא כדברי רב שיזבי )אות ו'(, שאין לנהוג  

רות שני פוסקים בתרתי דסתרי )ורבי עקיבא הסתפק לא בין פוסקים חומכ

 לעיל אות ט'( ? –אלא בשיטת בית הלל 

 

כולה דנה על מחלוקת כללית  לפי שיטת הרמב"ן )לעיל אות ב'( הסוגיא 

שחוצה את חכמי ישראל, שאז יש אין חיוב לנוהג לחומרא אפילו בספיקא 

דאורייתא וממילא בתרתי דסתרי אין לו להחמיר שתי חומרות שהרי הוא 

כסיל, אבל במחלוקות אחרות שלולי היתה בהם סתירה, לא היתה לאדם 

בכל פעם שבה זכות להכריע כאחד החולקים אלא היה צריך להחמיר 

לידו ספק תורה כך עליו לנהוג אפילו אם מדובר בתרתי דסתרי, ולפי זה 

 נבאר שדברי תוס' הינם במחלוקת שאינה מחלוקת של כלל חכמי ישראל.

 

ואף אם לא ננקוט כשיטת הרמב"ן, במקרה בו אין הכרעה ואף רבו אינו  

יודע להכריע, הברירה היחידה היא להחמיר אף שמדובר בתרתי דסתרי 

ואף אינו כסיל, כיון שבמציאות בה אין אפשרות להכריע, אין זו כסילות 

' שהטענה של כסילות היא רק במקרה ווכפי דברינו לעיל אות  –להחמיר 

 עי"ש. –אפשרות לצאת מהספק בו יש 

 



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 20 - 

 

 

יש הנוהגים לקבל שבת לפני השקיעה כשיטת הגאונים, אבל בצאת השבת  יד.

. ויש 29מחמירים וחוששים לשיטת רבנו תם שהשקיעה מאוחרת יותר

לעיין שלכאורה בהנהגתם זו יש תרתי דסתרי בין שני פוסקים שבערב שבת 

גל חמה ובצאת נוקטים כגאונים שהתחלת היום היא בסוף שקיעת גל

השבת אומרים שצאת שבת היא אחר השקיעה של ר"ת שהיא מאוחרת 

 ?  30יותר. ולכאורה יש לחשוש שמדובר בכסילות

 

יתכן שאף שיש בדבר כסילות, כך יש לנהוג במציאות שלא יודעים  

שכיון שאינם יודעים להכריע במחלוקת דאורייתא הם נוקטים  ,להכריע

 סילות,  וכדברי הריטב"א באות ז'.שעליהם להחמיר אף שיש בכך כ

 

', אין בכך כסילות כיון שאין דרך ברורה לנקוט ואמנם לדברינו באות  

כשיטה אחת )שאין כאן 'רבו' או שאף רבו אינו יודע להכריע( ולפיכך אין 

 .31בכך כסילות

 

 

 

                                                   

ועיין בהערה  - אף מתפללים מנחה אחר השקיעה הנראית באופן מלא, הנוקטים כשיטת ר"ת  29
 הבאה.

על הנהגתו של רבי עקיבא שאינו שעישר שני מעשרות  הכשם שהגמ' )לעיל אות ט'( תמה 30
 סותרים, ורק כיון שלא ידע מה היא שיטת בית הלל )שהוא נוקט כשיטתם(, הנהגתו נכונה, עי"ש.

ולד בשבת בין השמשות, מתי יש למול אותו וכתב: ובשו"ת חת"ס או"ח סימן פ' דן על תינוק שנ
והנה אנחנו כולנו במדינות אלו עושים במלאכה עש"ק עד קרוב לשעה או ג' רביע שעה קודם צאת "

הכוכבים, נמצא אנו תופסים במוחלט כשיטת ר"ת, ואיך אח"כ בהגיע יום השבת ויהיה מוטל עליו 
ברים שכבר היה לילה אז ונמצא עביד תרתי קולי למול בנו ביום ח' ללידתו יאמר ויחוש לדעת הסו

דסתרי אהדדי, עשה מלאכה עד סמוך לג' רביעי מיל ומתעצל במ"ע של ביום השמיני ימול כאלו 
". כלומר מצד אחד "היקל" ועשה מלאכה לאחר הזמן אותו זמן היה לילה ויהיה מן המתמיהים

  .רית כאילו אותו זמן הוא אינו שבתשלשיטת הגאונים הוא כבר שבת, ומאידך רוצה לדחות את הב
הדבר אינו , שבכל מקרה בו 24עוד ניתן לומר על פי דברי הרב פעלים שהובאו דבריו בהערה  31

ון שכתב התקבל ש"יש מחמירים" ואנשים לא נראה לעולם כתרתי דסתרי, אין לחשוש לכך, א"כ כי
 אין חשש של תרתי דסתרי. –חושבים שבעומק הענין יש סתירה 

 



 בס"ד===========================סתרי אהדדי

 - 21 - 

 

 

 פלגינן דיבורא

 

ען שתי בכמה מקומות בש"ס מצינו דין "פלגינן דיבורא" והיינו שאדם טו . טו

טענות, ואחת מתקבלת והשניה נדחית כיון שאין אדם משים עצמו רשע. 

ולכאורה מדובר ב"תרתי דסתרי" אם אנו סוברים שלפנינו אדם דובר אמת 

יש לקבל את כל דבריו כולל העובדה שמשים עצמו רשע, ואם אנו סוברים 

 שהוא שקרן, אין לקבל כלל את דבריו.

 

מדבריו יכול לעמוד בפני עצמו אין כאן דין יתכן לומר, שכל עוד כל חלק  

"תרתי דסתרי" כיון שיתכן שהוא דובר אמת בדבר אחד ודובר שקר בדבר 

 . 32אחר

 

' נראה לומר, כיון שאין ברירה אחרת, אין טענה וולדברינו לעיל באות  

על כך שעושים תרתי דסתרי. ובנידון שלפנינו, יש חובה על בית דין 

הדברים, וכיון שכבר שמעו, ועל פי כללי עדות "אין אדם לשמוע את 

משים עצמו רשע", ממילא אין הקפדה שחלק מדבריו יתקבלו וחלק 

 .33לא

  

                                                   

עיין שטמ"ק כתובות יח: ד"ה "עוד כתב" בשם הרי"י מיגא"ש בתירוצו השני, שמשמע ממנו  32
 שכאשר יש במעשה "תרתי דסתרי" אין לקבל את דבריו.

 "פלגינן נאמנות".ואכמ"ל בדברי האחרונים לגבי  33



 ועד טוב=================================בס"ד========

 

- 22 - 

 

 

 

 

 קונטרסי ועד טוב 

 

 אדר תשע"ז. –עדותו של הפסול לעדות  ❖

 ניסן תשע"ז. –תפיסה ובעלות  ❖

 אייר תשע"ז. –שני שבילין  ❖

 סיון תשע"ז. –בדבר שבממון תנאי  ❖

 .תמוז תשע"ז –הקדמת מלאכה קודם שעת הפיקוח נפש  ❖

 מנחם אב תשע"ז. –ריבוי פעולות ואיסור מלאכה  ❖

 אלול תשע"ז / תשרי תשע"ח. –בתר מחשבתו או בתר מעשיו  ❖

 .חשון / כסלו תשע"ח -האם הולכין בממון אחר הרוב   ❖

 כסלו תשע"ח. –גבולות הנאמנות של שני עדים  ❖

 שבט תשע"ח. –ראוי לבילה  ❖

 אדר תשע"ח. –באים כאחד  ❖

 ניסן תשע"ח. –אי אפשר לצמצם  ❖

 אייר תשע"ח. –כדי דיבור  ❖

 .סיון תשע"ח -חכמה ואינה מלאכה   ❖

 ח.תמוז תשע" –אדם בהול  ❖

 .אלול תשע"ח –לכשיטמא יטהר  ❖
 

 

 

 

 


