
 

1 

 

 

 מוליכך בדרך
 

  פריקה וטעינה והולכי דרכים מהלכות

 

 

 

 

 אתמ

 רפאל שטרן 

 על פי לימוד משותף בבית ועד לתורה גבעת שמואל

 
 

 הזכויות שמורות 

 -- לא מיועד למכירה --

 גבעת שמואל  -בית ועד לתורה 

  תשפ"ב  שבט 



 מוליכך בדרך==============================================

2 

  



 

3 

 
לו יעמדו על הברכה שתרמו להוצאת החיבור:או  

 

 

 ן הי"ודהואורלי  הראל ר'  

 

 מרת חנה בת רחל ז"ללע"נ  

 מרת שרה בת נעמי ז"ל לע"נ  

 מרת מרגו בת סעדה ז"ללע"נ 

 ר' משה בן איזה זצ"ללע"נ 

 ר' משה בן איטו זצ"ללע"נ  

 ר' יוסף בן שרה זצ"ללע"נ  

 ר' סעדיה בן סעידה זצ"ללע"נ 

 מר שאול בן אדלה ז"ללע"נ  

 

 

  



 מוליכך בדרך==============================================

4 

 ואלו יעמדו על הברכה שתרמו להוצאת החיבור:

 

 

 הי"ו אסתי ומיכי שפירא 

 

 לע"נ יוסף יששכר בן אפרים זלמן הלוי שפירא ז"ל 

 

 לע"נ רות בת לוי שפירא ז"ל 

 

 יששכר הלוי שפיראלע"נ חיים רפאל בן יוסף 

 

 מרדכי וולטמן ז"ל בן לע"נ צבי 

 

  



 

5 

 

 
 

 

 ואלו יעמדו על הברכה שתרמו להוצאת החיבור:
 

 

 

 ר' דוד אלמליח הי"ו

 ז"ל  גיטללע"נ דבורה בת 

 ז"ל  שלום בן חביבהע"נ ל

 ז"ל  אריה לייב בן רבקהלע"נ 

 ז"ל  יוסף בן חביבהלע"נ 

 

 ר' רוני גרוס הי"ו 

 בת רחל לרפואת רות יהודית 

 לע"נ ר' אריה ב"ר יצחק אייזיק ז"ל

 

 הי"ו  אריק גרינברגר' 

 ז"ל ר' עקיבא בן ר' יעקב גרינברג    מ"רא  "נלע

 שמואל פרוינד ז"ללע"נ חמי מורי ר' משה בן  

 

 י"ו ה הוכהאוזר ר' דני 

 לע"נ רחל בת ניסן ז"ל 

 

 ר' נאור ופזית הלוי הי"ו 

 הלוי ז"ל -ע"נ הרה"ח יהוסף דחוחל

 לרפואת רעייתו שמחה בת חנה ודוד 

 

 ר' אמיתי ובר הי"ו  

 ר' נתי זנד הי"ו 

 

 ר' זיו טור הי"ו 

 

 זאב לבנברג הי"ו ר' 

 

 ר' יוסף ודבורה מלכא הי"ו

 שושנה סולטנה בת חביבה לרפואת 

 לע"נ ר' יהודה בן סולטנא ז"ל

 לע"נ חביבה בת פריחה ז"ל

 ז"ל לע"נ ר' דוד בן חביבה

 ז"ל  לע"נ פנינה בת חביבה

 ז"ל  לע"נ מרים בת טובה

 ז"ל רהם בן עישהלע"נ ר' אב

 

 ר' טוביה נבנצל הי"ו

 

 ר' ארי סירקין הי"ו 

 וענבל סירקין הצלחת נעה, אוהד, עדו, רועי  ל

 

 

 



 מוליכך בדרך==============================================

6 

 

 הי"ו  יעקב פוטרמןר' 

 נפטר כ' תשרי תשפ"ב –לע"נ צבי ב"ר חיים פוטרמן 

 ר' ישראל פרידר הי"ו 

 לע"נ הרב אורי פייביש בן אליעזר ז"ל

 לע"נ רות בת פרל ז"ל

 לע"נ ר' נחמיה ב"ר ישראל צבי ז"ל

 לע"נ יוכבד בת ר' יהודה דב ז"ל 

 ז"ל נחמיהבן לע"נ יהודה דב 

 

 הי"ומורדי קלפה ר' 

 מויאל ז"ל בן רחללע"נ ר' שמעון 

 קלפה ז"ל בת מסעודהלע"נ רבקה 

 כלפה ז"ל בת רבקהלע"נ סיונית פרידה  

 

 הי"ו  רונן רחמיםר' 

 לע"נ נתנאל בן מזל ומיכאל ז"ל

 ז"ל לע"נ זלפה בת אליהו ובת שבע 

 Josefine Klara bat Emmaלע"נ 

 

 

  



 

 - 7 - 

 

 

 בס"ד
 
 

 

של הלכות    בית ועד לתורה בגבעת שמואל שם לעצמו מטרה לעורר ולחדד את העיון והישום 

הנוגעות לחיי המסחר והכלכלה. לשם כך מתקיים לימוד בחבורה מידי יום ששי ולאחריו  

 שיעור לליבון הלימוד.  

 

 *   *   * 

 

מידה  , מעסד עם הזולתיות לעשות חוהזדמנ יציאתו של אדם מביתו לדרך, מזמנת לפניו   

ו  בחיבור שלפנינו נעמוד בעיקר על חיובים שיסדום בעזרה    .כו'בפניו סדרי קדימה בדרך 

 ם. הדדית בין הולכי הדרכי

 

 *   *   * 
 

ונה לגבאי ומתפללי בית הכנסת "נאוה תהילה" ברמת הדקלים בגבעת שמואל תודתנו נת 

לר' נאור הלוי    , ישראל פרידר  ד"ר ובראשם  אשר מאפשרים את הלימוד מתוך מאור פנים  

האחראי על ניהול בית מדרשנו, לנשותיהן של קהל הלומדים המאפשרות לבעליהן לבוא  

ליבם ל בנדיבות  וולעסוק בתורה ולתורמים שסייעו  זה  רחמים  הוצאת חיבור  רונן  על  לר' 

 עיצוב העטיפה. ונזכה יחדיו לשנים רבות של "ללמוד וללמד לשמור ולעשות". 

 

 

 רפאל שטרן 

  



 מוליכך בדרך==============================================

- 8 - 

 

 

 מפתח העניינים 
 

 -  13 - ........................................................................................................... לחדול ולעזוב

 -  13 - ............................................................................ וטעינה  פריקה בחיוב התורה פסוקי

 -  14 - ................................................................... הדבר השארת  / ראשון פירוש –  עזב לשון

 -  16 - ................................................................. חיזוק סיוע, עזרה,  / שני פירוש –  עזב לשון

 -  18 - ...........................................................................................................דבר  העמק

 -  18 - ................................................................................................................ סיכום 

 -  19 - ........................................................................................ עשין ולאוין בפריקה וטעינה 

 -  19 - ....................................................................................................... התורה  פסוקי

 -  23 - ............................................................................................... החזקה יד – רמב"ם

 -  24 - ......................................................................... הלאוין  מבטל מתי / העשין מבטל מתי

 -  25 - ................................................................................................................ סיכום 

 -  27 - ..................................................................................... מתי חלה מצות פריקה  –'עימו' 

 -  27 - ......................... וישב  הלך / בשותפות או בעצמו לפרוק המשא בעל של יכולות / הגמרא ןדי

 -  30 - ................................ פריקה  מצות בכך נאמרה האם –  ופורק לבדו לפרוק יכול הבהמה בעל

 -  31 - ......................................................... כיס  וחסרון בהלה / המצוה במהות הרמב"ם שיטת

 -  33 - ................................... דרבנן / דאורייתא צעב"ה מדין  יפרוק האם -  פורקים שאינם בעלים

 -  35 - ................................................................... חיים בעלי צער מצות קיום על שכר קבלת

 -  39 - ........................................................................................................ ההלכה  פסקי

 -  41 - ................................................................................................................ סיכום 

 -  43 - .............................................................................................. מדוע ?  –פריקה בחינם 

 -  43 - ...................................................... טעינה  מתלעו פריקה / ובשכר בחינם מצוות / הקדמה

 -  46 - ...................................................................הבעלים וצער צעב"ח משום בחינם פריקה

 -  47 - .......................................................................... המלאכה  עצם זו שאין בחינם פריקה

 -  48 - ...................................................................................... הבהלה  מחמת בחנם פריקה

 -  50 - ............................................................................................... וסיכום  השו"ע פסק



 

 - 9 - 

 

 

 -  52 - .................................... טעינה בשכר / קבלת שכר עבור מצוה האם מפקיעה את שכר המצוה 

 -  52 - ............................................................................................................... הקדמה 

 -  52 - .............................................................................. לתורה עיתים קביעות עבור שכר

 -  56 - ...................................................................................... ותגריהם  תפילין כותבי דין

 -  59 - ................................................................................... סת"ם  בכתיבת מצוה יש האם

 -  61 - ................................................................................. המצוה  מקיים מי / בשכר סופר

 -  66 - ................................................................................................................ סיכום 

 -  67 - ...................................................................................................כי תראה –כי תפגע 

 -  67 - ............................................................................................................... הקדמה 

 -  68 - .............................................................. וטעינה  ובפריקה  אבידה בהשבת וראיה פגיעה

 -  69 - .......................................................................... יראים  ספר תשיט  – הפסוקים דרשת

 -  71 - .......................................................................... לג.  דף ב"מ גמרא – הפסוקים דרשת

 -  73 - ................................................................................ וראיה  פגיעה בדין ההלכה פסקי

 -  75 - ................................................................................................................ סיכום 

 -  76 - .................................................................................................. פריקה וטעינה באדם 

 -  76 - ........................................................ דרשב"י  מכילתא דרשת / בהווה הכתוב דיבר האם

 -  77 - ................................................................................. אחר לדבר ולא הקשתיו להנחה

 -  79 - ............................................................................ יוסי  ברבי ישמעאל רבי של טעינתו

 -  81 - .............................. הרדב"ז שיטת / התורה מן דםבא וטעינה  פריקה חיוב – הרשב"א שיטת

 -  83 - ........................................................ באדם  וטעינה פריקה – החינוך ספר / המצוות ספר

 -  84 - .................................................................................... מכונית  / סוס המושכת עגלה

 -  89 - ................................................................................................................ ם סיכו

 -  90 - ................................................................................ מדדה עמו / וממתי חל חיוב פריקה 

 -  90 - ............................................................................................................... הקדמה 

 -  90 - .......................................................................................... הגמ'  סוגית – עמו מדדה

 -  91 - ........... נפילה קודם חיוב / פריקה ממצות או טעינה והממצ חלק / מדרבנן או התורה מן / דידוי

 -  93 - ............................. דידוי  סוגי שני / רביצה קודם פריקה / הפרסה על להקל – התוספתא דין



 מוליכך בדרך==============================================

- 10 - 

 

 

 -  96 - .......................................................................................... והשו"ע:  הרמב"ם פסקי

 -  97 - ................................................................................................................ סיכום 

 -  99 - ........................................................................................ אוהב ושונא בפריקה וטעינה 

 -  99 - ...................................................................................................... ?  למי שונא מי

 -  100 - .......................................................................................... נאמר מתי – תשנא לא

 -  104 - ...................................................................................................... לשנוא  מצוה

 -  107 - .................................................................................. ואוהב  בשונא וטעינה פריקה

 -  112 - .............................................................................................................. סיכום 

 -  113 - ......................................................................................................... יתר על משאו

 -  113 - ............................................................................ הגלילי  יוסי ורבי חכמים מחלוקת

 -  114 - ............................................................................. ממשאה  יותר פריקה אחר טעינה

 -  117 - .......................................................... הגלילי  יוסי ולר'  לחכמים ממשאה ביותר טעינה

 -  118 - .............................................................................................................. סיכום 

 -  119 - ................................................................... פריקה וטעינה בבהמת נכרי / איסורי הנאה 

 -  119 - .................................................................................... נסך יין טעונה נכרי/ בהמת

 -  121 - ............................................................................ נסך  יין לטעון או לפרוק לא מדוע

 -  122 - ................................................................ יינם  וסתם  נסך יין / חיוב אין או אסור האם

 -  124 - ................................................................................. נסך  יין הטעונה ישראל בהמת

 -  126 - .............................................................................................................. סיכום 

 -  127 - ....................................................... חמורים שרגליו של אחד מהם רעות / השלמת המנין 

 -  127 - ...................................................................................... ירושלמי וה התוספתא דין

 -  129 - ....................................................... התוספתא בפירוש דוד החסדי שיטת / קדימה דיני

 -  132 - .................................................. הרמב"ם  דברי וביאור הסמ"ע שיטת / בחבורה הליכה

 -  137 - ..................................................................... לדינא חולקם והסמ"ע דוד החסדי האם

 -  138 - ................................................................מנין  להשלמת  בעיר להישאר יחיד על כפיה

 -  146 - .............................................................................................................. סיכום 

 -  147 - ........................................................................................................... שתי ספינות



 

 - 11 - 

 

 

 -  147 - ........................................................................................ מעבירין / התוספתא דין

 -  150 - ...................................................................................................... פשרה או דין

 -  156 - ................................................................................ לאחור  הליכה/נסיעה או עיכוב

 -  159 - .......................... ואטובוסים  ומשאיות למכוניות והגמלים הספינות החמורים מדין השלכה

 -  160 - ......................................................................... אלמנה  יתום ת"ח, להקדים יש האם

 -  161 - .................................................................................................. ולוי  כהן הקדמת

 -  164 - .............................................................................................................. סיכום 

 -  165 - ............................................................................................ שיירה שעמד עליה גייס 

 -  165 - ...................................................................................................... יתאהברי דין

 -  172 - ..........................................................................נעשה הוא מתי – ממון לפי החישוב

 -  174 - .............................................................................. ליטול  עומד או / נטל כבר הגייס

 -  179 - ..................................................................................................... המג"א  שיטת

 -  179 - ....................................................................................................... השו"ע  פסק

 -  180 - .............................................................................................................. סיכום 

 -  181 - .................................................................. כל מי שיאבד לו חמורו יעמיד לו חמור אחר

 -  181 - ...................................................................................................... הברייתא דין

 -  183 - .................................................................................... כולם  בהסכמת התנאי האם

 -  184 - .................................................................................................. פה בעל הסכמה

 -  185 - .................................................................................................. הברייתא חידוש

 -  185 - .............................................................................................................. סיכום 

 -  187 - .......................................... ספינה שעמד עליה נחשול / חמור המטביע ספינה / משקל יתר 

 -  187 - ...................................................................................................... הברייתא דין

 -  192 - ............................................................................ הספינה  את להטביע הרוצה חמור

 -  193 - ................................................................................ הספינה  על החמור הועלה מתי

 -  195 - .......................................הספינה  נוסעי את יסכן שהחמור מעיקרא ידוע האם / הרודף מי

 -  197 - .......... המשליך פטור ומדוע / משקל עודף או מקפץ / הספינה את להטביע רוצה החמור כיצד

 -  200 - .................................................. נחשול עליה שעמד ספינה מדין החמור דין שונה מדוע



 מוליכך בדרך==============================================

- 12 - 

 

 

 -  201 - .................................................................................................... הרמב"ם  פסקי

 -  206 - ....................................................................................................... השו"ע  פסק

 -  207 - .............................................................................................................. סיכום 

 -  209 - ................................................................................ והציל  –שיירא שעמד עליה גייס 

 -  209 - ...................................................................................................... הברייתא דין

 -  210 - ................................................................................ בעלים  יאוש אחר לעצמו הציל

 -  216 - ......................................................................................... שותפים -  השיירה בני

 -  219 - ......................................................................................... רש"י שיטת / בפועלים

 -  221 - ..................................................................................................... הרמב"ם  פסק

 -  221 - ....................................................................................הדחק  ידי על להציל יכולים

 -  224 - .................................................................... ובפועלים בשותפים הדחק ידי על הצלה

 -  225 - .................................. דמלכותא ודינא ומנהג תקנה מכח יאוש לאחר השבה / ההלכה פסק

 -  232 - .............................................................................................................. סיכום 

 

  



 

 - 13 - 

 

 

 

 לחדול ולעזוב

 

 יקה וטעינה רפסוקי התורה בחיוב פ

 

 :ג"פרק כ פש' משפטים, שמות   א.

 

רְאֶה   י תִּ יבֶנּוּ לוֹ: )ה( כִּ ב תְשִּׁ בְךָ אוֹ חֲמֹרוֹ תֹעֶה הָשֵׁׁ ע שׁוֹר אֹיִּ פְגַּ י תִּ )ד( כִּ

מּוֹ עֲזֹב עִּ עֲזֹב לוֹ עָזֹב תַּ לְתָ מֵׁ שָאוֹ וְחָדַּ ת מַּ חַּ ץ תַּ אֲךָ רֹבֵׁ  חֲמוֹר שֹנַּ

 

 :ב"פרק כ פרשת כי תצא  דברים  

 

רְאֶה אֶ  ב )א( לאֹ תִּ הֶם הָשֵׁׁ מְתָ מֵׁ לַּ תְעַּ ים וְהִּ דָחִּ יוֹ נִּ יךָ אוֹ אֶת שֵׁ ת שׁוֹר אָחִּ

יךָ: ם לְאָחִּ יבֵׁ פְתוֹ אֶל   תְשִּׁ אֲסַּ עְתוֹ וַּ לֶיךָ וְלאֹ יְדַּ יךָ אֵׁ ם לאֹ קָרוֹב אָחִּ )ב( וְאִּ

לוֹ: בֹתוֹ  הֲשֵׁׁ וַּ אֹתוֹ  יךָ  אָחִּ דְרֹשׁ  ד  עַּ מְּךָ  עִּ וְהָיָה  יתֶךָ  בֵׁ עֲ   תוֹךְ  תַּ ן  וְכֵׁ שֶה )ג( 

ד   אֲשֶׁר תאֹבַּ יךָ  אָחִּ ת  דַּ אֲבֵׁ לְכָל  עֲשֶה  תַּ ן  וְכֵׁ מְלָתוֹ  לְשִּ עֲשֶה  תַּ ן  וְכֵׁ חֲמֹרוֹ  לַּ

יךָ אוֹ  רְאֶה אֶת חֲמוֹר אָחִּ ם: )ד( לאֹ תִּ לֵׁ תְעַּ ל לְהִּ מֶּנּוּ וּמְצָאתָהּ לאֹ תוּכַּ מִּ

מּוֹ ים עִּ ם תָקִּ הֶם הָקֵׁ מְתָ מֵׁ לַּ תְעַּ דֶרֶךְ וְהִּ ים בַּ  .שׁוֹרוֹ נֹפְלִּ

 

במצוות     נעסוק  הבא  ובפרק  בדברי המפרשים,  הפסוקים  פירוש  על  נעמוד  לקמן 

 שנאמרו בפסוקים אלו.

 

 מעיון בפסוקים נוכל להעלות כמה נקודות לעיון וכגון:   ב.

  

 1מאיזה מרחק ? מה היא ראיה ?   •

 

 . 95לקמן ליד ציון הערה  1



 מוליכך בדרך==============================================

- 14 - 

 

 

והרי אסור  כיצד יתכן "שונא"  מי שונא למי, וכיצד תתכן מציאות של שנאה   •

  ? 2אחיו לשנוא את 

 )לקמן מאות ג' ואילך(  מה פירוש ? –  "וחדלת" •

 )לקמן מאות ג' ואילך(  מה פירושו ?   –"מעזוב"  •

 .3לחמור או לאדם   –"לו"/ "עימו"  •

שקודם  עזב"  מ"מילה  אותו פירוש לבהכרח  מה פירוש ? האם    – עזוב תעזוב   •

 )לקמן מאות ג' ואילך(.   ?לכן

 

 הדבר  פירוש ראשון / השארת  –לשון עזב 

 

ה ג. השגחה(  מקובלהמובן  )ללא  דבר  השארת  הינו  'עזב'  אדם  של  ואף  נטישתו   ,

ההולך ממקום למקום אומרים עליו שעזב את מקומו. ובתורה נאמר:"על כן יעזוב  

איש את אביו ואת אמו )בראשית ב' כ"ד(. והקב"ה מבטיח ליעקב: "כי לא אעזבך  

 עד אשר אם עשיתי.. )בראשית כ"ח ט"ו(". 

 

נחיל פירוש זה בביאור לשון 'עזב' שנאמר בפסוק שבפרשת משפטים, יש לעיין    אם 

 (. "מה היא העזיבה עליה מדובר בשני חלקי הפסוק )"וחדלת מעזב... עזב תעזוב

 

 חזקוני, שמות כ"ג ה': ד.

 

, אך  מהיותך עוזבו רובץ תחת משאו  4וחדלת מעזב לו, חדל לך והישמר 

 עזוב תעזוב עימו

 

ונראה לבאר את דבריך, מעיקרא אדם ראה את החמור רובץ תחת משאו  והציווי   

 

 . 161ולקמן ליד ציון הערה  "לא תשנא את אחיך בלבבך )ויקרא י"ט י"ז(".  2
 . 116לקמן ליד ציון הערה  3
 . 16עיין לקמן ליד ציון הערה   4



 

 - 15 - 

 

 

 על האדם לא להשאיר את החמור 'עזוב' וכפי שכתב גם בהעמק דבר )כאן(: 

 

האי עזוב משמעו כי לא אעזבך, והוא מצות עשה שיהיה חדל מעזוב 

 .5אותו ולילך לדרכו

 

זקוני לא ביאר את המשך הפסוק  אולם החכלומר, אין להשאיר את החמור 'עזוב'.    

 "עזוב תעזוב". 

 

)כאן(  ה. שור  בכור  יוסף  רבינו  בפירושה    בפירוש  עזיבה  על  שמדובר  ביאר  כן  גם 

הרגיל, אולם ביאר שהעזיבה אינה מתייחסת להשארת החמור לבדו כי אם לשנאה  

מעזוב..."   וחדלת  שונאך  חמור  תראה  "כי  נאמר  שבפסוק  האדם,  שלא  שבליבו 

 א'(, ופירושו:  )לעיל אות

 

תרגם   וכן  השנאה,  עזוב  בתמיה.  שבלבך.  השנאה  לו  מעזוב  וחדלת 

 . 6..אונקלוס.

 

וכי לא תעזוב את השנאה בשעה שחמור רובץ    תאלויש לעזוב את השנאה. ותורה ש  

התורה כלל לא כתבה  והתורה עונה שודאי יש לעזוב את השנאה. אמנם, לדבריו  

באי השנאה,  עזיבת  אחר  לעשות  לא  מה  כלל  הפריקה  )כלומר,  לנקוט  פעולה  זו 

ברגע שאדם מבין שעליו    ,מוזכרת כאן(, ונראה מדבריו שכלל אין צורך להזכיר זאת

 ק.לעזוב השנאה עליו להביא לכך שהחמור לא ירבוץ תחת משאו וממילא יפרו

 

 אונקלוס תירגם:   ו.

 

 

 אמנם עי"ש שבהמשך הפסוק "עזוב תעזוב" משמעותו לשון עזרה.   5
 ובהמשך דבריו פירוש נוסף, עי"ש.  6



 מוליכך בדרך==============================================

- 16 - 

 

 

ותתמנע מלמשקל טועניה  תחות  רביע  ליה    ארי תחזי חמרא דסנאך 

 .7משבק תשבוק מא דבלבך עלוהי ותפריק עמיה

 

 "ותתמנע מלמשקל ליה". רש"י בפירושו הביא דברי אונקלוס אלו וכתב עליהם:    

 

 מליטול משאו ממנו  

 

התרגום הינם בלשון    רי '( מבאר שדבזיתכן שרש"י בהמשך לפירושו )לקמן אות   

שאלה, והיינו 'האם תימנע מליטול משאו ממנו' ? ולפי זה לשון 'עזב' פירושה כאן  

היינו לשון עזיבה המקובל,    –הינו 'האם תימנע מלהשאיר את המשא על החמור'  

כלומר עזוב את השנאה שליבך. כלומר    –ועל כך עונה התורה "משבוק תשבוק..."  

לבדו, ובחלקו השני על עזיבת   מורבר על עזיבת החבחלק הראשון של הפסוק מדו

 השנאה.

 

 פירוש שני / עזרה, סיוע, חיזוק  –לשון עזב 

 

נוספת ל'עזב'   .ז ועזרה. בתורה נאמר "אפס עצור הינה  משמעות  לשון חיזוק סיוע 

מחוזק". וכראיה לדבריו ציין    -ועזוב )דברים ל"ב ל"ו( ופירש שם רש"י: "עזוב  

 פרק ל"ב פס' ל"ו הדן בבניית החומה בירושלים:לפסוק בספר נחמיה 

 

 8ויעזבו את ירושלים עד החומה הרחבה  

 

כיון שהכתוב    מכלל הענין   האמור שם אין אפשרות לבאר ש"עזבו" את החומה, 

 מאתר את בנייתה וחיזוקה של החומה, ופירש רש"י: 

 

 עיין גם בתרגום יונתן כאן.  7
8  " ירמיהו מ"ט כ"ה:  יַת  וכן לפסוק בספר  קִרְּ הִלָת  תְּ עִיר  בָה  עֻזְּ שׂוֹשִׂיאֵיךְ לֹא  ושם פירש רש"י בפירושו    ."מְּ

" עזבה  הראשון:  לא  איך  עד    -)כה(  ירושלים  את  ויעזבו  חומתה לחזק החומה כמו  סביב  עפר  נתמלאת  לא 
עזוב מחוזק, כמו )נחמיה ג, ח( ויעזבו את ירושלים עד החומה,  : "ו"ב פסוק ל"פרק ל  ,רש"י דברים ". ובהחומה 

 ". תהלה. עצור מיינטינו"ד ]נשלט[. עזוב אינפורצדו"ר ]מבוצר[)ירמיה מט, כה( איך לא עזבה עיר 



 

 - 17 - 

 

 

 

 מלואה עפר עד החומה הרחבה כדי להחזיקה –ויעזבו את ירושלים 

 

חומה   רק  לא  עפר(,  כלומר  )סוללת  עפר  חיזוקה באמצעות  ומכאן שלשון    .אלא 

ובמחברת מנחם )בן  .  10ועזרה )עוזר לחומה לעמוד(   9'עזב' הינה גם חיזוק וסיוע

 סרוק( בביאור 'עזב' כתב:  

 

כו,  )יחזקאל  מימים  עזבוניך  בצאת  האחד,  מחלקות:  לשני  מתחלק 

,  11לג(, עזב תעזב עמו )שמות כג, ה(, עליך יעזב חלכה )תהלים י, יד(

   ענין עזרה המה. 

 

אל נא תעזב אתנו )במדבר י, לא(, כי רצץ עזב דלים )איוב כ, יט(,   השני,

 לשון נטישה המה. 

 

 ועל פי זאת פירש רש"י את הפסוק שבפרשת משפטים )אות א'(: 

 

, וכן 12עזיבה זו לשון עזרה   -עזב תעזב עמו  בתמיה.    –לו    בוחדלת מעזו

)דברים לב לו( עצור ועזוב, וכן )נחמיה ג ח( ויעזבו ירושלם עד החומה, 

מלאוה עפר לעזוב ולסייע את חוזק החומה. כיוצא בו )דברים ז יז( כי  

תאמר בלבבך רבים הגוים האלה ממני וגו', שמא תאמר כן, בתמיה, 

 לא תירא מהם. 

 

 לשון הרשב"ם בשמות כ"ג פס' ה': "לשון סיוע וחיזוק".  9
נוספים בספר נחמיה    10 בין הקורות  מפרשים  וציינו ל"מעזיבה" שהיא מילוי של טיט  פירושו כדברי רש"י, 

וכתב הראב"ע שם:  . ה סוכה פרק א' משנה ו'()עיין משנ והתקרה לחזק ולאטום בין בית העליון לבית התחתון 
ענינו    .ויעזבו:  כתב  דת ציון ומצוב .  מלשון חכמים מעזיבה ויש אומרים כי כן עזוב תעזוב עמו  -ויעזבו ירושלם  

מ"ש ויעזבו שחזקו ובצרו, כי  ...ויעזבו ירושלים ם כתב: "מלבי" וה  מלוי העפר לחזוק ובדרז"ל תקרה ומעזיבה:
ים סביב לירושלים רק מישור והוצרכו לחזק שם ביותר עד החומה הרחבה ששם היתה  בצד צפון לא היו הר

 ". החומה למגן בפני אויב
 ציין לו רש"י שם בפירושו השני.   11
וכתיב עזוב תעזוב עמו, כלומר עזרהו, מלשון ויעזבו ירושלים ]נחמיה  : "'ספר החינוך פרשת אם כסף מצוה פ  12

ם  אספר החינוך מחלק פרשת משפטים לשני חלקים והחל מ"   –שם הפרשה    " )לגביג', ח'[, שהוא לשון חוזק
ועיין מנחת חינוך מהד' מכון ירושלים בהערה בתחילת מצוה ס"ו שכך הוא מנהג    .כסף" זו פרשה בפני עצמה

 ברצלונה ושאר קהילות, עי"ש.  



 מוליכך בדרך==============================================

- 18 - 

 

 

 

ומשיבה חובה עליך לעזור  התורה שואלת האם תחדל )תימנע( מלעזור לו    כלומר,    

לפי פירוש  ) לו. וכפי שהערנו לעיל )אות ה'( עצם מצות הפריקה לא מפורשת בתורה  

, התורה אומרת שיש חובה לעזור, אבל אינה מפרטת מה היא העזרה, אולם היא  (זה

 מובנת מאליה שכאשר חמור רובץ, העזרה שיש לתת לו, היא עזרה של פריקה.  

 

 העמק דבר 

 

 העמק דבר, שמות כ"ג, ה':   ח.

 

וחדלת מעזב לו. האי עזב משמעו כי לא אעזבך וכדומה, והוא מצות  

לדרכו ולילך  אותו  מעזוב  חדל  שיהיה  האי  ...  עשה  עמו.  תעזב  עזב 

 עזיבה הוא מלשון עזר, כפרש"י. 

 

'עזב'     של  המקובל  במובן  פירושו  'עזב'  הפסוק  בתחילת  יעזוב    –כלומר,  שלא 

הפסוק 'עזב' פירושו לעזור. ולדבריו "וחדלת מעזוב עימו" אינו  החמור  והמשך  

לשון שאלה כפי שפירש רש"י )אות ז'( אלא לשון ציווי, אל תחדל מלהשאירו לבדו  

 אלא עזור לו, והעזרה היא הפריקה. –

 

 סיכום 

 

 העולה מהאמור בביאור הפסוק:   ט.

 

 ה, ז'(.  'וחדלת' פירושו או בלשון שאלה או בלשון ציווי )אות ד', •

 ג, ז'(. 'עזב' יש לו משמעות של השארת הדבר או לשון עזרה וחיזוק )אות  •

 .עיין אות ד' ואילך בפירושי המפרשים בפירוש הפסוק •

  



 

 - 19 - 

 

 

 

 עשין ולאוין בפריקה וטעינה 

 

 פסוקי התורה 

 

 ':הפס'  ג "פרק כפש' משפטים, שמות  .א

 

מּוֹ עֲזֹב עִּ עֲזֹב לוֹ עָזֹב תַּ לְתָ מֵׁ שָאוֹ וְחָדַּ ת מַּ חַּ ץ תַּ אֲךָ רֹבֵׁ רְאֶה חֲמוֹר שֹנַּ י תִּ  . כִּ

 

 בגמ' בב"מ לב. : בוארכמהציווי "עזוב תעזוב עימו"  מלמד על חובת פריקה   

 

 .דכתיב עזב תעזב עמו -ריקה פ

 

 :13כתב הרמב"ם בספר המצוות עשה ר"בך וכ

 

המ להוריד  והוא  שצוונו  בדרך  במשאה  שנתייגעה  הבהמה  מעל  שא 

 .14פריקה –ולשון המכילתא עזוב תעזוב  .אמרו יתעלה... עזב תעזוב

 

ותחילת הציווי "וחדלת מעזוב לו" מבוארת במכילתא דרבי ישמעאל, שם )מסכתא  

 

 וכן בספר החינוך, מצוה פ'.  13
עזוב תעזוב עמו. למה נאמר,  ' כמה שיטות: " ה כמסכתא דכספא פרש,  מכילתא דרבי ישמעאל משפטיםב  14

הקם תקים עמו, אין לי אלא טעינה, פריקה מנין, תלמוד לומר עזוב תעזוב עמו.   (דברים כב ד)לפי שהוא אומר 
רבי יאשיה אומר אחד זה ואחד זה בפריקה הכתוב מדבר; אין לי אלא פריקה, טעינה מנין, דין הוא, מה אם  

ו דין  פריקה שהוא יכול לפרוק בפני עצמו, הרי זה מוזהר עליה, טעינה, שאינה יכול לטעון בפני עצמו, אינ
רבי יהודה בן בתירא אומר עזוב תעזוב   -שיהא מוזהר עליה, מפני שדבר הכתוב בקל, ללמד ממנו את החמור. 

עמו, זו פריקה, הקם תקים עמו, זו טעינה. מכאן היה רבי שמעון בן יוחי אומר, כשם שהפריקה מן התורה, כך  
הקם תקים עמו, אין לי אלא פריקה וטעינה,  עזוב תעזוב עמו. למה נאמר, לפי שהוא אומר  -טעינה מן התורה. 

 ".הקם תקים עמו, בזמן שאתה שוה לו -בהמה עצמה מנין, ת"ל הקם תקים עמו  



 מוליכך בדרך==============================================

- 20 - 

 

 

 , פרשה כ'(: 15דכספא

 

למדין שהוא עובר על עשה    וחדלת מעזוב לו עזוב תעזוב עמו. נמצינו

 ועל לא תעשה. 

 

שאסור לחדול מלעזור לו   –נראה שלשון "וחדלת" מתפרש כאזהרה שיש בה לאו   

ואף הרמב"ם בספר .  17, ונמצא שלפנינו לא תעשה ועשה ביחס לפריקה 16לפרוק 

 במ"ע ר"ב כתב: המצוות

 

נמצינו  תעזוב  עזוב  אמרו  ושם  פריקה.  תעזוב  עזוב  מכילתא  ולשון 

נצטוינו  שאנחנו  כלומר  תעשה.  לא  ועל  עשה  על  עובר  שהוא  למדין 

לפרק מעליה והוזהרנו גם כן מהניח אותה רובצת תחת משאה כמו  

 .שיתבאר במצות לא תעשה

 

לא   המילה  הרמב"ם  פירוש  הוא  מה  כאן  ל"עזוב    ביאר  אם  כי  תעזוב  "וחדלת", 

אמנם במצות ל"ת ר"ע ציין לכל לשון המכילתא שהובאה    . גם לאו  ך עימו" שיש בכ

 ב'. ועיין לקמן אות   –לעיל 

 

פ  )מצוות  ל   ', אמנם בספר החינוף  ציין  לא  כלל  "וחדלת..." כאל  תק"מ, תקמ"א( 

 איסור לאו, משמע שלמד שקיימת בפסוק זו רק מצות עשה של פריקה.

 

 

הפרשה מתחילה מאם כסף תלוה את עמ, וכן חלוקת הפרשיות בספר החינוך עי"ש פרשת "אם   –ד"כספא"  15
 כסף". 

לב: "התם בטעינה" למר  16 גמ' ב"מ  ועיין  הינו "עזוב תעזוב"  פשט הכתוב בפריקה.  ועי"ש    –ות שהפסוק 
 ברש"י ובהמשך הסוגיא. 

והדבר    : "דכ  גוכתב הגרי"פ ביאור על ספר המצוות לרס"ג עשין כ  . 4עיין פירוש החזקוני ליד ציון הערה    17
ה היכא רמיזא בהך קרא אזהרת לאו. אבל נראה דכוונתו בזה כמו שפירש הראב"ע ז"ל שם וז"ל  מפליא לכאור 

וחדלת כמו חדל לך מעשות הדבר. וכן ושמרת. והטעם חדל שתעזוב הדבר לו לבדו רק תתיר עמו הקשרים  
ז"ל וחדלת  ותעזוב המשא ויפול מזה הצד ומזה הצד ויקום החמור עכ"ל וכ"כ בפי' הארוך לבעל הטורים שם. ו

מעזוב לו. פי' חדל לך מעזוב לו המשא לבדו. אלא עזוב תעזוב עמו. שתסייעהו לפרק או להתיר הקשרים כדי  
שיפול המשא לארץ עכ"ל. וכיו"ב פי' הרב החזקוני שם וז"ל וחדלת מעזוב לו חדל לך והשמר בך מהיותך  

 ". עוזבו רובץ תחת משאו אך עזוב תעזוב עמו וכו' עכ"ל עיין שם



 

 - 21 - 

 

 

 פס' ד':  ב"ק כ פרפרשת כי תצא  דברים ב.

 

ם  הֶם הָקֵׁ מְתָ מֵׁ לַּ תְעַּ דֶרֶךְ וְהִּ ים בַּ יךָ אוֹ שׁוֹרוֹ נֹפְלִּ רְאֶה אֶת חֲמוֹר אָחִּ לאֹ תִּ

מּוֹ ים עִּ  .תָקִּ

 וכמבואר בגמ' בב"מ דף לב. : 18" מלמד על טעינההקם תקים"הציווי   

 

  טעינה... הקם תקים עמו

 

מצות לא תעשה, הרמב"ן בפירושו לתורה  ולגבי הציווי "לא תראה..." שמלמד על    

 בדברים כ"ב פס' ד' כתב: 

 

בתורה   כי  לא תעשה,  עליה במצות  להזהיר  והוסיף במצות הטעינה 

 מצות עשה...   –אמר, עזב תעזוב עמו 

 

מצות    לכלל  מתיייחס  )ואינו  טוען  שאינו  מי  על  הינו  תעשה  הלא  חיוב  כלומר 

 .פריקה(

 

 :19ביאר ובספר המצוות לרמב"ם מ"ע ר"ג 

 

אחר שנורידהו  ,להקים המשא על הבהמה או על האדם כשיהיה לבדו

להורידו  שנצטוינו  כמו  שאנחנו  זולתינו.  שהורידוהו  אחר  או  ממנו 

ממנו כן נצטוינו לטענו עמו והוא אמרו ית' )תצא כב( הקם תקים עמו. 

 ולשון מכלתא )משפטי' שם( הקם תקים זו טעינה.

 

 :  כתב ל"ת ר"ע  הרמב"ם בספר המצוותאולם 

 

לולי דרשת חז"ל היה מקום לומר "הקם תקים" פירושו, חובת הקמת הבהמה שרבצה תחת משאה, ואין    18
מכאן ראיה לחיוב טעינה חוזר על הבהמה. והרמב"ם בפרק י"ג מרוצח הלכה ב' כתב: "ולא יפרוק ויניחנו נבהל  

 ה כוללת הקמה. אלא יקים עימו ויחזור ויטעון משאו עליו שנאמר הקם תקים עמו". משמע הטעינה עצמ
 ספר חינוך מצוה תקמ"א  19



 מוליכך בדרך==============================================

- 22 - 

 

 

 

שהזהירנו מהניח הנבוך במשאו ולחוץ בדרך אבל נעזור אותו ונפרק 

על  או  גבו  על  אם  משאו  עמו  ונגביה  אותו  לשאת  שיתוקן  עד  ממנו 

כג(   )משפטי'  אמרו  והוא  זו  מצוה  במשפטי  שהתבאר  כמו  בהמתו 

וחדלת מעזוב לו עזוב    ילתאוחדלת מעזוב לו עזוב תעזוב עמו. ולשון מכ

 שהוא עובר על עשה ועל לא תעשה.   תעזוב עמו נמצינו למדין

 

וכבר בא גם כן לאו נפרד בזה הענין והוא אמרו במשנה תורה )תצא 

כב( לא תראה את חמור אחיך וכו'. ובספרי לא תראה את חמור אחיך  

 ... מצות לא תעשה

 

מלשון      ? טוען  שאינו  מי   ? פורק  שאינו  מי  על  חלה  תעשה  הלא  מצות  האם 

על   שמדובר  ברור  )"וחדלת  המכילתא  שמות  שבספר  הפסוק  מכח  וזאת  פריקה 

על   מדבר  ודאי  שבסופו  תראה..."(  )"לא  דברים  בספר  מהפסוק  אולם  מעזוב"(, 

שאינו פורק או על מי שאינו  אדם  טעינה )"הקם תקים"(, האם מלמד על לאו על  

 טוען ?   

 

עימו     ונגביה  ממנו...  ונפרק  "לעזור...  הלאו:  בביאור  כותב  משאו...".  הרמב"ם 

ומשמע שאם רק פרק או רק טען עבר על הלאו, וכדי להינצל מאיסור הלאו חובה  

ולטעון לפרוק  "וחדלת"ו  ,עליו  הינו רק על    למרות שהלאו שנאמר בספר שמות 

פריקה, הלאו שבספר דברים כולל גם טעינה. ונראה שהרמב"ם למד ש"לא תראה  

שאסור להתעלם בעודם    –  ם"את חמור אחיך או שורו נופלים בדרך והתעלמת מה

 ברק המשא עובר על הלאו ואף הסיום "הקם תקים" מוסונופלים ולכן אם אינו פ

 .20לא מילא אחר הציווי שכולל הלאו  – על הלאו שכל עוד לא הקים 

 

ויל"ע האם הכפילות של "הקם תקים" היא    . מדים הן לאו והן עשה )כמבואר לעיל(ל נמצא שמ"הקם תקים",    20
" כתב:  תקמ"א  מצוה  החינוך  ובספר  ציווי.  מאותו  כפול  לימוד  שמאפשרות  אחד  זו  נראה  שאם  שהוזהרנו 

ד המשא או בסבה אחרת, או שהוא בעצמו רובץ תחת משאו,  מישראל שנפל לו חמורו או בהמה אחרת מכוב 
שלא להניחו בדרך ונלך, אבל נעזרהו ונקים עמו בהמתו ונעמוד שם עד שיתקן משאו או על גבו או על בהמתו,  
ועל זה נאמר ]דברים כ"ב, ד'[, לא תראה את חמור אחיך וגו', ואמרו בספרי ]כאן[ לא תראה את חמור וגו',  

והנה העובר על זה ולא סייע חברו בדרך עובר על לא תעשה זה, ועל עשה הנזכר בכסף תלוה    מצות לא תעשה.  
 ". ועיין מנ"ח שם.  ג' בסימן ס"ח ]מצוה פ'[



 

 - 23 - 

 

 

   

 ובלשון הסמ"ק מצוה ע"ז הדברים מפורשים:  

 

 קה וטעינה, דכתיב לא תוכל להתעלם... ישלא להתעלם מפר

 

 ד החזקה י –רמב"ם 

 

 :ב'-רמב"ם פרק י"ג מרוצח ושמירת הנפש הלכות א' ג.

 

בדרך ובהמתו רובצת תחת משאה בין שהיה עליה    מי שפגע בחבירו

לפרוק  מצוה  זה  הרי  ממשאה  יתר  עליה  שהיה  בין  לה  הראוי  משא 

 . 'עזוב תעזוב עמו' אמרמעליה וזו מצות עשה שנ

 

ולא יפרוק ויניחנו נבהל וילך אלא יקים עמו ויחזור ויטעון משאו  )ב(  

  .הקם תקים עמו זו מצות עשה אחרת אמרעליה שנ

 

)נוסח הקרית ספר:  ולא פרק ולא טען ביטל מצות עשה  ואם הניחו נבהל  

א תראה את חמור ל  אמרועבר על מצות לא תעשה שנ  בטל ב' מצות עשה(

 .21אחיך

 

 . )ולא הזכיר את הלאו של וחדלת שכתב בספר המצוות( עשה לפרוק ועשה לטעון  

לא טען... ועבר  ויש לעיין על מה חל הלאו, מפשטות לשון הרמב"ם, "ולא פרק ו

ברור שמי שאינו פורק ואינו טוען עובר על הלאו. אולם מי  ,  על מצות לא תעשה"

שרק פרק או רק טען )כשהיה צורך גם לפרוק(, האם עבר על הלאו או רק אם לא  

אין הכרעה מלשון דברי הרמב"ם. וכדיוקנו לעיל בספר    -  עשה את שתי הפעולות 

 , עשה כ"ג כ"ד כתב: מצוות לרס"ג. והגר"יפ בפירושו לספר ה22המצוות

 

 כנוסח זה בשו"ע חו"מ סימן ער"ב סעיף א'.  21
עיין קרית ספר כאן )אזהרת רצד(,  מעשה רוקח כאן והו"ד גם בפירושו של הגר"י קפאח זצ"ל על הרמב"ם   22

 כאן(, ושם ביאור מדוע לא הזכיר את "וחדלת". מנ"ח מצות פ' )אות ב'(, תקמ"א אות א'  



 מוליכך בדרך==============================================

- 24 - 

 

 

 

אינו עובר אא"כ עבר ולא פרק וגם לא טען, אבל כשעשה מיהת אחת  

 .משתיהן שפרק או טען אינו מוזהר בלאו זה

 

 מתי מבטל העשין / מתי מבטל הלאוין

 

 על פי האמור לעיל למדנו: ד.

 

 קיימת מצוה עשה של פריקה.  •

 קיימת מצות עשה של טעינה.  •

)מכילתא, ספר   ם לאו מפורש על פריקה "וחדלת מעזוב"יש האומרים שקיי •

 אות ב'(. –המצוות 

. לדעת הרמב"ן הינו על טעינה )אות ב'( ולשיטת  לאו מפורש: "לא תראה" •

וספק האם עובר על הלאו רק אם ביטל הן פריקה    –הרמב"ם גם על פריקה  

 ג'(. -והן טעינה )אות ב'

 

 ובפרק הדן על המרחקיש לעיין ממתי חלות מצוות העשה וממתי חל הלא תעשה.   ה.

. ויש  23ממנו יש חיוב פריקה וטעינה מבואר שהחיוב הוא משיעור מרחק של ריס 

של   העשה  את  גם  ביטל  פרק,  ולא  בפריקה  ומתחיב  שרואה  משעה  האם  לעיין 

ואינו  שעת    גיעהטעינה, או שכיון שעתה המצוה היא לפרוק, עוד לא ה הטעינה 

 . 24נחשב מבטל מצות עשה של טעינה

 

נוסחת הקרית ספר בדברי הרמב"ם    פי  גם מצות  ) על  ג'( ברור שביטל  לעיל אות 

 

שלא להתעלם מטעינה ופריקה דכתיב  . ובסמ"ק מצוה ע"ז כתב: " 115עיין בסיכום השיטות ליד ציון הערה   23
)דברים כ"ב( לא תוכל להתעלם. ונראה שיש לחלק הלאו מן העשה, לומר שלא יעצים עיניו מקמי דלימטי זמן  

לא נתחייב, לכך נאמר לא תוכל    חיובא שאמרנו לעיל ראיה שיש בה פגיעה. וכל כמה דלא מטא זמן חיובא 
". ונראה מדבריו, שהל"ת חל גם קודם שיעור פגיעה, וקצ"ע, ועיין ביאור הגרי"פ על ספר המצוות  להתעלם

 כ"ד -לרס"ג עשה כ"ג
 . 152עיין גם בדיוק שבהערה  24



 

 - 25 - 

 

 

טעינה, אולם על פי נוסח הרמב"ם )שכך הוא גם לשון השו"ע בחו"מ סימן ער"ב  

 סעיף א'( שבפנינו אין גילוי מפורש, וכתב שם הלבוש סעיף א':

 

פרק ולא טען, ביטל מצות עשה דעזוב תעזוב ועבר על ואם הניחו ולא  

 מצות לא תעשה דלא תראה חמור אחיך...

 

ואינו טוען, מבטל רק העשה של פרוכלומר, מי שאינו פ   ולא העשה של    יקה רק 

 "ק ד' כתב:סאולם הסמ"ע במקום ב. 25וכך כתב גם הגר"א בס"ק ג'טעינה. 

 

 ם הנ"ל. ביטל מצות עשה. ר"ל עזוב תעזוב, הקם תקי

 

אף שעתה החמור  )כלומר, מי שאינו פורק עובר גם על ביטול מצות עשה של טעינה   

 . תחילה( יקהזקוק לפר

 

על פי האמור, מי שעומדת הן מצות פריקה בחמור אחד והן מצות טעינה ביחס   ו.

לקיאחר  לחמור   חאתיויכול  רק  הרמב"ן    ם  ננקוט כשיטת  אם   ? יקיים  איזו  מהן 

לעיל, שהלאו חל רק על הטעינה ולא על הפריקה )אות ב'( עליו לטעון ולא לפרוק  

ננקוט   אם  )אמנם  בפריקה  משא"כ  לאו,  על  גם  יעבור  הטעינה  שבמניעת  כיון 

 שצעב"ח דאורייתא והוא איסור לאו, יש מקום לומר שחייב להקדים פריקה(, וצ"ע. 

 

נקוט שקיים לאו הן על הטעינה והן על הפריקה וגם עשה על הטעינה ועל  ואם נ 

 הפריקה )לולי צעב"ח דאורייתא או דרבנן(, מה יעדיף ? וצ"ע.  

 

 סיכום 

 

 העולה מהאמור לעיל:  ז. 

 

 אינו אלא בטעינה".  –לשון הגר"א: "ועבר וגו'  25



 מוליכך בדרך==============================================

- 26 - 

 

 

 

 עיין אות ה' לגבי חיוב העשה והלא תעשה במצות פריקה. •

 ה'(.מחלוקת האם מי שלא פרק ביטל גם מצות עשה של טעינה )אות   •

יש לעיין בסדר הקדימה במי שנקרו לפניו מצות פריקה ומצות טעינה )אות   •

 ו'(.

 במהות המצוה: עיין בפרק הבא באות ד'.   •

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

  



 

 - 27 - 

 

 

 

 מתי חלה מצות פריקה   – 'מויע '

 

 / הלך וישב / יכולות של בעל המשא לפרוק בעצמו או בשותפות דין הגמרא

 

 ב"מ דף לב. :   משנה א.

 

לו   וישב  ועליך מצוה  (26)רש"י: הבעליםהלך  רצונך   ,ואמר הואיל  אם 

 חייב. -  29ואם היה זקן או חולה .שנאמר עמו 28פרוק, פטור  27לפרוק 

 

יתכנו מצבים בהם בעל המשא  . נוכל לתאר כמה מצבים לגבי המציאות של פריקה 

יכול לפר ויכול לפרוק  ואינו  יכול לפרוק רק בשותפות  חולה(,  או  )זקן  ק בעצמו 

בעצמו. וכן האדם הפוגע, יתכן שאינו יכול לפרוק )זקן או חולה(, יתכן שהוא יכול  

וכמבואר   לבדו  לפרקו  יכול  שהוא  ויתכן  המשא  בעל  עם  בשותפות  רק  לפרוק 

 בטבלה:

 

 

 

האם יש משמעות לכך שרש"י כתב "הבעלים" ונדייק מדבריו שאם מדובר בפועל שכיר, המצוה על האדם    26
הפוגע לפרוק גם אם הפועל מתיישב ואינו פורק או שרש"י נקט דוגמא בעלמא. וכן האם יש הבדל האם הבעלים  

 המשא. הוא בעל החמור או בעל  
בפשטות אין    –האם יש משמעות לנוסח "אם רצונך..." ומה הדין אם אומר "עליך מצוה וחייב אתה לפרוק"    27

חילוק, ויל"ע מדוע נקטה המשנה דוקא נוסח של 'אם'. ובטור בסימן ער"ב כתב: " שהבעל הלך וישב לו ואמר  
 לו פרוק...".  

כן הלך ? ומדוע חשוב לדעת שהוא עתה יושב ? האם  עוד יש לעיין מדוע נקטה המשנה "הלך וישב לו". מהי
מדובר בדוגמא בעלמא המוכיחה על אישיותו של בעל החמור, או שמדובר דוקא במקרה בו הבעלים החלו  
זה   חילוק  מצינו  לא  אולם  התיישבו,   מהחמור  והתרחקו  הלכו  להם  שמסייע  מי  שיש  שראו  וכיון  לפרוק, 

 בפוסקים. 
ור הדבר שגם אם אביו יכול לעשות פעולה מסויימת עבור עצמו, יש מצוה על הבן  במצות כיבוד אב ואם, בר  28

לעשותה עבור אביו. ונראה שהחילוק הוא שבמצות כיבוד אב ואם המטרה היא ה"כבוד" ולכן אין משמעות  
מעשית של    צוהלשאלה האם האבא יכול לעשות לעצמו, משא"כ במצות פריקה שהמטרה אינה כבוד אלא מ

 א.  פריקת המש 
 בעל המשא הוא זקן או חולה.   29



 מוליכך בדרך==============================================

- 28 - 

 

 

ול  בעל משא יכ  

 30לפרוק לבדו 

בעל משא יכול  

רק   לפרוק 

 בשותפות

בעל משא אינו  

 יכול כלל 

יכול   פוגע 

 בשותפות 

 פוגע חייב פוגע חייב פוגע פטור

יכול   פוגע 

 דו לב

חייב  פוגע פטור פוגע 

 )ועיין לקמן( 

 פוגע חייב

 

 

נכון   ב. נכונה, כלומר, האם  טענת הבעלים: "הואיל ועליך מצוה". האם היא טענה 

הדבר שלמרות שהבעלים יכול לפרוק לבדו, עדיין קיימת מצוה על האדם הפוגע,  

 או שטענת הבעלים אין לה שחר ? 

 

וטענתו של בעל החמור    31הלימוד "עמו" מוכח שאין כאן מצוה כלל מבפשטות   

 (. אינה מתקבלת כלל )אמנם, יש לדון גם מדין צער בעלי חיים

 

אף שמסתבר שטענתו של בעל החמור אין לה מקום כאשר הוא יכול לפרוק לבדו,   

שמא יש מקום לטענתו כאשר הוא אינו מסוגל לבדו והפוגע בו יכול לבדו וטענתו  

ה יכולה להיעשות על ידי אחד  תתקבל שהרי מדוע ששניהם יטרחו כאשר הטירח

 מהם. וכתב בשו"ת פרי יצחק חלק ב' סימן נ"ט בביאור הלימוד שבגמ': 

 

 

 עיין באות ב' בדבריו של בעל הפרי יצחק שבמקרה זה לא נאמרה המצוה ובאות ג'.  30
בדוחק היה אפשר לומר שכאשר הבעלים יושב למרות שהוא יכול לפרוק, אין חיוב על האדם הפוגע, אבל    31

 אולם אין זה פשטם של דברים.  –אם יפרוק יקיים מצוה 
לעיין האם לולי הדרשה מהמילה "עמו" היה מקום לומר שקיים חיוב על האדם הרואה את החמור  עוד יש  

 בץ, לסייע לו אפילו אם הבעלים לא עושה דבר ? ועיין לקמן בפרק הבא ביחס לצער בעלי חיים. ור



 

 - 29 - 

 

 

יירי דהבעלים אינם יכולים לפרוק לבדם והאחר יכול לפרוק ולטעון  מ

לבדו. ולפ"ז מסברא החיצונה הייתי אומר כיון דהפוגע בודאי מחויב 

מצ שזהו  לבדו  לפרוק  יכול  שאינו  להבעלים  וכיון לסייע  פריקה  ות 

שהאחר הפוגע יכול לפרוק לבדו בלא סיוע שהוא משא קל של אדם 

  ?  סיוע של הבעליםלמה לי( - )אחד ל"ל 

 

דאף שהוא משא קל ויכול לפרוק בלא    'עמו'  ירת הכתוב גז  ל זהובא ע

 סיוע מ"מ אם אין הבעלים רוצים לסייעו פטור מלפרוק. 

 

גזירת הכתוב חלה גם במקרה בו עבור הפוגע אין טירחה מרובה  ש  עולה   דבריו מ 

והוא יכול לפרוק לבדו, ואף עזרת הבעלים לא תהיה משמעותית כל כך עבורו והיה  

מקום לומר שבמקרה זה אין חובה על הבעלים לסייע לפוגע, והפוגע יעשה הכל  

מו אף  אינו טורח בעצהבעלים  שאם    ,חידשה תורה במילה "עמו"ועל כך    .לבדו

   .מעט, אין חובה על הפוגע לסייע לו

 

אף שמדובר בגזירת הכתוב, יש לעיין בטעמה, מדוע המצוה לא תתקיים כאשר   ו 

הבעלים יכולים לפרוק לבדם ? יתכן שזו גזירה שאין לחקור אחריה. יתכן שסברא  

 פשוטה היא, שמי שאינו מסייע לעצמו מדוע יסייעו לו אחרים.  

 

בדברי הרמב"ם, שמדבריו נראה שהמצוה היא לא להניח    ' ואילךד  ועיין לקמן באות 

בכך(, אולם אם בעל הבהמה ת  חשש נפשויש אף  את בעל החמור נבהל בדרך )ו

)או בשותפות עם הפוגע( וא וישב"  מסוגל לפרוק לבדו  "הלך  ינו עושה כך אלא 

פיכך  הדבר מוכיח שאינו "נבהל" כיון שאדם נבהל ינסה בכל יכולתו לפרוק לבדו ול

 . 32מצוה לא נאמרה באופן זה ה

 

 

 

 

 . 71ועיין הערה  32



 מוליכך בדרך==============================================

- 30 - 

 

 

 האם נאמרה בכך מצות פריקה  –ופורק  בעל הבהמה יכול לפרוק לבדו

 

ואינו יושב אלא פורק, האם אז    במקרה בו בעל החמור יכול לפרוק לבדויש לעיין   ג.

מצוה על הפוגע לסייע לו שבגמ' נאמר שאם בעל החמור "הלך וישב" אין מצוה  

לסייע לו, אבל במקרה בו אינו יושב אלא פורק, האם קיימת מצות פריקה במקרה 

מצות  זה נאמרה  לא  כלל  זה  שבמקרה  או  בפסוק,  שנאמר  "עמו"  יתקיים  ובכך   ,

 .33פריקה

 

ף לא: מבואר שבפריקה יש צער לבעל הבהמה וצער לבהמה וכתב  ובגמ' בב"מ ד 

 שם רש"י:

 

 .הוא העומד שם, ואין יכול לטעון לבדו וכן לפרוק 

 

)בין אם הוא יושב ובין אם הוא  יכול לפרוק  הבעלים  ונראה לדייק מדבריו, שאם    

אין מצוה לסייע לו וכך דייק הגר"י בלזר  פורק בפועל( לא נאמרה מצות פריקה ו

 :34זצ"ל בעל הפרי יצחק )הנ"ל( במאמר שנדפס בספר הזכרון מנחת אש עמ' פ"ה

 

 

בשו"ת חת"ס או"ח סימן קנ"ט דן על אמירת קדיש על ידי שני אנשים יחדיו וכתב שעיקר מעלת הקדיש בכך    33
"במה שהוא מזכה הציבור שעונים אחריו אמנים טובא ויהא שמיה רבה מברך דנפיש חיליה ובורך ה' המבורך"  

"מ אין הגורם אלא אחד מהם האומר קדיש ואידך  ולפי זה כתב שאם יאמרו שני אנשים קדיש בבת אחת "מ
נעשה מסייע ואין בו ממש...". ויל"ע לדבריו אם אדם נושא סל כבד וחבירו ואחז באחת מידיות הסל ומסייע 
לו הוא בבחינת מסייע שאין בו ממש, וכל כיוצ"ב ? ומ"מ לשיטתו נוכל לומר שאם הבעלים יכול לבדו, הפוגע  

 וצ"ע. הוא מסייע שאין בו ממש, 
יצחק )ח"ב סי' נ"ט( כתב, דזה פשוט    -ובפרי  "וכן בשיעורי ר' דוד )פוברסקי לב"מ לא בשם הפרי יצחק:    34

מסברא, דהיכא דהבעלים יכולים לבדם, ליכא כלל מצוה זו ולא בעינן קרא למעט, דכל יסוד המצוה הוא כשאינו  
השני יכול לבדו, יהא חייב אף אם הבעלים  ורק דהוה ס"ד דעכ"פ היכא דאינו יכול לבדו, מ"מ אם    יכול לבדו

 ". הלך וישב לו, וע"ז אשמועינן קרא עמו דרק עמו חייב



 

 - 31 - 

 

 

כשאין  דוקא  דזהו  נראה  וטעינה  פריקה  מצות  עיקר  דהנה  ונראה 

אמנם   לסייע  מחוייב  אז  לבדו  ולפרוק  לטעון  יכולין  הבעלים 

מ אינו  לבדו  ולפרוק  לטעון  יכולים  פריקה כשהבעלים  במצות  חוייב 

וכ"נ מפרש"י שם דף ל"א בד"ה סתמו הדבר    קיםואף כי הפוסוטעינה  

ומבואר   לפרוק  וכן  לבדו  לטעון  יכול  ואינו  שם  העומד  דמרא  צערא 

 .35להדיא דדוקא כשאינו יכול לטעון 

 

מסתבר שאם הפוגע יסייע לבעלים הפורקים בעצמם, הוא עושה עמם חסד    )אמנם    

מצות העשה היחודית של פריקה  לא  לרעך כמוך", אולם זו    בתהומקיים בכך "וא

 ועיין לקמן בטעם הדבר.  ,והלאו למי שאינו מקיימה

 

 שיטת הרמב"ם במהות המצוה / בהלה וחסרון כיס 

 

 מנין המצוות: –רמב"ם, תחילת הלכות רוצח  ד.

 

טו( לפרוק עם מי שנכשל בדרך. )טז( לטעון עמו. )יז( שלא יניחנו בדרך  )

 .36נבהל במשאו וילך לו 

 

היא לפרוק והלאו הוא לא להניחו "נבהל במשאו".  והלאו שלא להניחנו    המצוה  

נבהל חל הן על מי שאינו מסייע לפרוק והן על מי שפרק ולא מסייע לטעון וכמבואר  

 ברמב"ם בפרק י"ג מרוצח )ובעקבותיו בשו"ע חו"מ סימן ער"ב סעיף א': 

 

ה עליה  מי שפגע בחבירו בדרך ובהמתו רובצת תחת משאה בין שהי)א(  

לפרוק  מצוה  זה  הרי  ממשאה  יתר  עליה  שהיה  בין  לה  הראוי  משא 

 עזוב תעזוב עמו.  (שמות כ"ג ה')מעליה וזו מצות עשה שנ' 

 

 

 עי"ש שדן גם לגבי טעינה ע"פ שיטת תוס' בדף לא. ד"ה "לרבי".  35
 ולקמן בהלכות רוצח מבואר שגם העשה הוא בהיות הבעלים נבהל.  36



 מוליכך בדרך==============================================

- 32 - 

 

 

ולא יפרוק ויניחנו נבהל וילך אלא יקים עמו ויחזור ויטעון משאו  )ב(  

הקם תקים עמו זו מצות עשה אחרת, ואם   (דברים כ"ב ד')עליה שנ'  

פ ולא  נבהל  לא  הניחו  על מצות  ועבר  עשה  מצות  ביטל  ולא טען  רק 

 ..לא תראה את חמור אחיך. אמרתעשה שנ

 

שראהו לבדו שעבר עבירה והתרה בו ולא חזר הרי זה   ... השונא)יד(  

מצוה לשנאו עד שיעשה תשובה ויחזור מרשעו, ואף על פי שעדיין לא 

ולא   37עשה תשובה, אם מצאו נבהל במשאו מצוה לפרוק ולטעון עמו 

סכנהי לידי  ויבא  ממונו  בשביל  ישתהה  שמא  למות  נוטה  , 38ניחנו 

והתורה הקפידה על נפשות ישראל בין רשעים בין צדיקים מאחר שהם 

אמור    (יחזקאל ל"ג י"א )נלוים אל ה' ומאמינים בעיקר הדת, שנאמר  

ים אם אחפוץ במות הרשע כי אם בשוב קאליהם חי אני נאם ה' אל

 רשע מדרכו וחיה. 

 

מדבריו, שיסוד המצוה הוא שלא הניחו נבהל ואף יש חשש נפשות במקרה    למדנו  

ולפיכך יש מקום לומר,    .שאם הבעלים אינו "נבהל" המצוה לא קיימת  . ומכאן,39זה

שאם הבעלים מסוגל לפרוק לבדו והוא עושה זאת, אף אם עזרה של הפוגע תועיל  

 הוא נבהל. לו, מצות פריקה לא נאמרה, שכיון שהוא מסוגל לבדו, אין

 

עיין    –)ובעיקר דין בהלה, יש לעיין בתוקפה במציאות בה יש לאנשים פלאפונים   

 

ולפי דבריו, אם הבעלים אינם מסוגלים לפרוק  כלומר הן מצות העשה והן הלא תעשה הינם מחמת הבהלה.  37
 . 144לא נאמרה המצוה. ועיין לקמן ליד ציון הערה    -אבל הם אינם בהולים  

 ועיין קרית ספר על הרמב"ם כאן באזהרה רצ"ד.  38
וכתב  ירשימות שיעורים להגרי"ד סולוביעיין    39 בביאור דברי הרמב"ם.  דף לא. שהאריך  זצ"ל( לב"מ  צ'יק 

ש"המחייב מצות פריקה וטעינה הויא צער הבעלים... ומבואר דהמחייב דפריקה וטעינה אינה צער הבעלים  
פיכך גם אם  והבהמה בפני עצמו, אלא החשש שיבוא לידי סכנת נפשות מכיון שמצטער על ממונו" וביאר של

לידי סכנת נפשות משא"כ    יבואאין במשא כדי שיעור פרוטה המצוה קיימת מחמת בהלת הבעלים וחשש ש
אינו שוה פרוטה פטור מלהשיבו. וביאר שכיון שהחשש    ולכןבמצות השבת אבידה שיסוד החיוב הוא ברכוש  

וכבר קדמו בשו"ת    . הנפשהוא משום בהלה וסכנת נפשות, הרמב"ם כתב הלכות אלו בהלכות רוצה ושמירת  
אבל עון גדול הוא אם הניחו בהול במשאו והלך לו ושמא יבא  : "בדברים דומים  הרדב"ז ח"ב סימן תשכ"ח 

נפש ושמירת  רוצח  בכלל הלכות  אלו  הרב שתי מצות  זה כלל  כי מטעם  מיתה  ב  ." לידי  ירוחםוכתב    ,רבינו 
דיני פריקה וטעינה שהרי ראוי ליכתב    ן כתבתי בכאאל תתמה בעבור ש': "ד טור ב"דף נ  ' חלק ד  'מישרים נתיב כ 

כי בעבור ששייך עם אבדה וגם איפשר להיות שם דין ממון בין איש לרעהו בעבור   ,בספר האחר מאיסור והתר 
 ". השכר לכן כתבתיו הנה



 

 - 33 - 

 

 

שו"ת בנין אב חלק ד' סימן י"ג שנטה לומר שאין חיוב תפילת הדרך במציאות זו,  

 ואכמ"ל, וא"כ שמא אינו נבהל כ"כ כיון שיכול להזעיק עזרה(. 

 

 ועוד נראה להוסיף על פי האמור בגמ' בב"מ דף לב:  

 

ומה טעינה דלית בה   ,דלמא משום דאיכא חסרון כיס. והכי קאמר...

? וטעינה   יב, פריקה דאית בה חסרון כיס  לא כל שכןחסרון כיס  חי

מי לא עסקינן דאדהכי והכי בטיל משוקיה, אי נמי    ,אין בה חסרון כיס

 אתו גנבי ושקלי כל מה דאיכא בהדיה. 

 

מחסרון כיסו, אין    דאגואם הוא אינו מו  – וטעינה יש חסרון כיס    ריקהכלומר, הפ  

ממנו  יותר  כך  על  מוזהר  ומ"מ  40חבירו  רק  .  שלא  הגמ',  מדברי  למדנו  לכאורה 

'בהלה' של חשש נפשות, אלא גם חסרון כיס בפני עצמו הינו חלק ממהות מצות  

קה/טעינה ולפי"ז המצוה תקפה לאו דוקא בדרך שוממה אלא גם בתוך העיר  יפר

   שאינו יכול להספיק להגיע לשוק ולמכור סחורתו וכו'. 

 

 צעב"ה דאורייתא /דרבנן  האם יפרוק מדין   -בעלים שאינם פורקים   

 
 גמ' ב"מ דף לב. : ה.

  

תדע דצער בעלי חיים לאו דאורייתא, דקתני רישא הלך וישב לו, ואמר  

לפרוק   ועליך מצוה  ואי סלקא    - לו הואיל  פרוק פטור, שנאמר עמו. 

דעתך צער בעלי חיים דאורייתא, מה לי איתיה למריה בהדיה, ומה לי  

 ?  כי ליתיה למריה בהדיה

 

 

 ואכמ"ל בדין "אבידה מדעת".  40



 מוליכך בדרך==============================================

- 34 - 

 

 

ודלמא   ,  לם צער בעלי חיים דאורייתא, מי סברת פטור פטור לגמרילעו

כי איתיה למריה   ,בשכר. והכי קאמר רחמנא  -בחנם, וחייב    -פטור  

עבד גביה בשכר,  - ליתיה למריה בהדיהעבד גביה בחנם, וכי  -בהדיה 

דאורייתא חיים  בעלי  צער  בעלי    ולעולם  צער  משום  גביה  עביד  )רש"י: 

 .חיים ועל כורחו יטול שכר(

 

, אין חיוב לפרוק אם  41מדברי הגמ' עולה, שאם ננקוט שצער בעלי חיים מדרבנן  

ש לעיין,  ויש  בפריקה.  חלקם  את  ממלאים  אינם  מצות  הבעלים  אם  אף  לכאורה 

 היא מדרבנן מדוע לא יתחייב לפרוק מחמת צער הבהמה ?  צעב"ח

 

 ונראה לומר, שיש שתי דרגות בצער בעלי חיים:  

 

 . האדם עושה מעשה בידים ומצער את בעל החיים •

ובין   • מעצמו  )בין  מצטער  חיים  בעל  של  מציאות  רואה  אדם  בו  מקרה 

 . 42מחמת מעשיו של אדם אחר( 

 

קרה השני. ויתכן, שחכמים תיקנו דין צער  ברור, שהמקרה הראשון חמור יותר מהמ 

בעלי חיים מדבריהם, רק במקרה בו האדם עושה מעשה ולא רק במציאות בה הוא  

 רואה בעל חיים מצטער. 

 

גם את המקרה השני, חכמים  ועוד, שאף אם נאמר שצער בעלי חיים מדרבנן כולל   

עליו אחריות  העמידולא   זה שיש  מי שהוא  יש  בו  במקום  דבריהם  ראשונה    את 

 לצעב"ח )בעל החמור(. 

 

יטת ר' יוסי הגלילי שצער בעלי  בסוגייתנו מ"מ האם צעב"ח דאורייתא או לאו. ובהמשך הסוגיא בדף לג. בש  41
חיים דרבנן )עיין שם( וכן בשבת קנד: "צעב"ח דרבנן". ונראה, שלא מצאנו דעה האומרת שאין כלל איסור  

 צער בעלי חיים, אלא למ"ד שאין צעב"ח דאורייתא, בכל אופן אסור מדרבנן.  
מצוה עליו   –לוים מכין זה את זה  בשו"ת תולדות יעקב יו"ד ל"ג )דף עד(, כתב שמי שרואה שוורים או תרנג  42

וה"ז בכלל מצות פריקה ונראה שנקט שפרקיה הינה לא רק מצוה לטובת האדם אלא למנוע צער    –להפסיקין  
מבעלי החיים, ועי"ש. ומ"מ יש חיוב למנוע צעב"ח, ויל"ע בגבולות דין זה, האם הרואה חתול הבא לאכול  

ת יעקב למדנו שגם צער שעושים בעלי חיים זה לזה יש למנוע  עכבר צריך למונעו וכו'. ומ"מ מדבריו התולדו
 )ועי"ש לגבי מלכודת זבובים על ידי מים ארסיים, שהיא אכזריות, וכן מנהג השוחטים המרעיבים את הבהמות.



 

 - 35 - 

 

 

 

ויתר על כן, אילו חכמים היו מחייבים מדין צעב"ח מדבריהם גם מקרה בו הבעלים   

אינם ממלאים את חלקם, היה מקום לחשש שהבעלים יזלזלו באיסור דרבנן מתוך  

יפרקו לו  הטילו    .ידיעה שאחרים שחוששים  לא  זו, חכמים  מציאות  למנוע  וכדי 

 .43במקרה זה חיוב צעב"ח מדבריהם 

 

אולם, לפי השיטה שצער בעלי חיים הינו מן התורה, חובה על הפוגע לפרוק בעל   

 ולקמן.  - אבל הוא זכאי לקבל שכר  –מקרה 

 

  קבלת שכר על קיום מצות צער בעלי חיים

 

ביד   ו. כח  יש  ה'(  )אות  רש"י  פי שיטת  מבעל החמור  על  כל  ע הפוגע לתבוע שכר 

)ועיין    .כורחו יחייבו את בעל החמור לשלם  דין  ובית  כלומר שיתבע אותו בדין 

. ובפשטות  (44האם מפקיע את קיום המצוה  ,בפרק אודות קבלת שכר על מצוות

אולם  חיוב השכר הינו עבור ההנאה שקיבל בעל החמור מכך שפרקו את חמורו.  

ן שחיוב מצות  למרות שזכותו לקבל שכר, אין השכר תנאי בחיוב מצות הפריקה, כיו

כתב   וכך  החמור,  מבעל  הינו  השכר  ואילו  צעב"ח  מניעת  מפאת  הינו  הפריקה 

 :45בשו"ע הרב, הלכות עוברי דרכים וצעב"ח, סעיף ז'

 

וזה רשאי לתבוע שכרו ויכול ליטול ממנו שכרו בעל כורחו, ואם אינו  

 יכול, אע"פ כן הוא חייב לפרוק משום צעב"ח 

 

יז: מדפי הרי"ף,  השם הרנבמדברי הנמוק"י   ז. דף  זקן  "ר בב"ב  בטעם הפטור של 

 

ולדברינו יש לעיין האם יש מידת חסידות לפרוק במקרה זה, או שאין בכך אפילו מידת חסידות. ואמנם,    43
שלום על הבעלים, אולם פעמים יש מי שמעדיף שאחרים יעשו בשבילו תמורת תשלום, ועוד  חכמים הטילו ת

 יא שהתשלום איננו חיוב על הבעלים )שיטת הרא"ש לקמן(.  אותעל פי המבואר לקמן  
 ואילך.   74עיין ליד ציון הערה   44
 וכ"כ הסמ"ע בחו"מ סימן ער"ב ס"ק י"ז: "אסור לתלות הפריקה בהשכר..."  45



 מוליכך בדרך==============================================

- 36 - 

 

 

נוכל ללמוד ביאור נוסף לאפשרות גביית תשלום    46ואינה לפי כבודו ממצות פריקה 

 עבור הפריקה: 

 

דאורייתא,    בע"ח  דצער  וכיון  ואי תימא  דאורייתא.  חיים  בעלי  צער 

  ?  47זקן ואינה לפי כבודו למה אינו פורק

 

 משנה ב"מ דף לב.   46
עלמת פעמים שאתה מתעלם... היה כהן והיא בבית הקברות או שהיה זקן ואינו  תבגמ' בב"מ דף ל. : "וה  47

דכספא': "וחדלת... היה בין הקברות לא יטמא".  לפי כבודו..." )ועי"ש הטעם( ובמכילתא דר' ישמעאל, מסכתא  
ואילך ובשו"ע    78כלומר, פטור לזקן ופטור לכהן. והאם יכול זקן להחמיר על עצמו ? עיין עד דרוש אחיך עמ' 

היה כהן  ג': "-חו"מ רס"ג סעיף ג' בדין האבידה. ובדין פריקה וטעינה פסק השו"ע בחו"מ סימן ער"ב סעיף ב'
וכן אם היה זקן שאין דרכו לפרוק ולטעון, הואיל ואינה לפי    , קברות, אינו מטמא להוהבהמה רובצת בין ה

ואם היה  .  כבודו, פטור. זה הכלל, כל שאילו היתה שלו היה פורק וטוען, ה"ז חייב לטעון ולפרוק בשל חבירו
ל תבן או  חסיד ועושה לפנים משורת הדין, אפילו היה הנשיא הגדול וראה בהמת חבירו רובצת תחת משאה ש 

של קנים וכיוצא בהם, פורק וטוען עמו. )ויש חולקין בזה, כמו שנתבאר לעיל סוף סימן רס"ג( )טור ס"ט בשם  
 ". וכהן ודאי אינו יכול להחמיר על עצמו כיון שפוגע באיסור טומאה. הרא"ש( 

בפרק ג' מהלכות אבל הלכה י"ג: "מת תופש ד' אמות שלו, וכל כהן שנכנס לד' אמות    ולגבי כהן פסק הרמב"ם
מכין אותו מכת מרדות... אבל אם נכנס לבית הקברות לוקה מן התורה". ויש לעיין מה היא המציאות בה יש  

א  כנס אליעצם הכניסה לבית הקברות, הרדב"ז במקום כתב שהכוונה היא "שאין דרך להבמלקות מן התורה  
ת הקבר עצמו )או שמאהיל על הקבר(, ומשמע מדבריו שעצם הכניסה  אוממילא באנו לדין טומ   –על הקברות"  

 לבית הקברות כל עוד הוא רחוק מהקבר )ד' אמות( אין בכך לא איסור תורה ולא איסור מדרבנן. 
קת מן הקבר,  אולם, בשו"ת משפטי עוזיאל חלק ו' סימן קל"א חידש שכניסה לבית קברות, אף שהיא מרוח

לכהן מן התורה ופירש את דברי הרמב"ם הנ"ל כפשוטו. אמנם בעל הצ"א בחלק' ד' סימן ט"ו חלק    האסור
עליו וביאר שהרמב"ם שנקט איסור כניסה מן התורה ל"בית הקברות" דן על מערות קבורה שבהן היו נוהגים  

כניסה לבית שיש בה מת. ודייק דבריו  לקבור, בכוכין שבתוך המערה, והכניסה למערה עצמה אסורה כיון שזו  
לעיל( שלא כתב איסור כניסה לכהן לבית הקברות כי אם    –מלשון הב"י בחו"מ ער"ב )ובשו"ע שם סעיף ב'  

איסור כניסה "בין הקברים". וטעם השינוי הוא, שבמציאות שלנו שלא קוברים במערות כי אם על פני השדה  
יסור הוא רק בין הקברות ממש )בתוך ד' אמות וכו'(, עי"ש ובתשובת  אין זה "בית קברות" )מלשון בית( אלא הא

סמוך   רק  כניסה לכהן לבית הקברות כ"א  איסור  אין  לצ"א  ומ"מ  הנ"ל.  עוזיאל  אליו במשפטי  עוזיאל  הרב 
 ' אמות. ד ברים עצמם בקל

ן הקברות"  ולכאורה נוכל לדייק שלא כדברי הצ"א מלשון המכילתא שהובאה לעין שנקטה כבר יהא לשון "בי
ולא לשון בית קברות )המציאות עליה דן הצ"א( וכן בגמ' מגילה שאין מרעין בהמה בבית הקברות ולא מלקטין  

 משמע שבית הקברות הינו לא )רק( מערת קברות כי אם גם מקום פתוח.   –שם עשבים ועוד 
  נשלחה עוזיאל הנ"ל  ובעיקר המחלוקת האם מותר לכהן להיכנס לבית קברות )רחוק  מהקברים(, תשובת הרב 

לרב יקותיאל יהודה גרינוואלד מחבר ספר כלבו על אבילות, שדן בדבר. ועיקר הדיון התנהל על גבי ירחון  
שנשאל   מעסקין,  הכהן  יעקב  הרב  כתב  ח'(  חוברת  ב'  )שנה  תשי"א  מרחשון  בגליון  תשי"א.  בשנת  המאור 

ת הקברות"  יבית הקברות או העמדת מצבה בבמ"רבנים הצעירים שהם כהנים איך להתנהג בנידון הלוית המת ל
ותשובתו היתה )בלא דיון מפורט מה אסור ומה מותר(: "באמריקה שהרבנים נוטלים שכר בעד הלוית המת  

ספיד ג"כ ובעד העמדת מצבה, וזה חלק הכנסתם ויש להם הנאה ממון, ולכך עצתי  הלבית הקברות לדרוש ול 
ידיר   הרבנו  קבלת משרת  רב כהן בשעת  לבית  שכל  וכלל  ילך כלל  בית הקברות שלא  של  מן ההנאה  עצמו 

הרבנים דנויארק רבתי  ועד  הקברות שהוי פסיק רישיה. ואני קיימתי בעצמי את הפסק שלי... שלחתי מכתב ל
'אני מקבל על עצמי בנדר שלא לבוא לעולם בבית הקברות כדי להרויח ממון עד יום מותי"    כתבי:וז"ל במ 

אחרים שאין בהם הנאה ממון מותר ללכת עם שמירה על גדרי הדין(. ובחוברת לאחר  )ונראה לדייק שלדברים  
נכתב: "ומלבד זה הדעת נותנת   8הרב מאיר אמסעל( בעמ'   ךעורמהמכן )חוברת ט'( במכתב המערכת )כנראה 

 



 

 - 37 - 

 

 

אלא הכא כיון דצער בעלי חיים הותר לתשמישן של בני אדם כל  48.... 

 .שכן לכבודם בשב ואל תעשה דגדול כבוד הבריות

 

בבעלי   להשתמש  צורך  לאדם  יש  כאשר  נדחה  חיים  בעלי  שצער  כשם  כלומר, 

גם כבודו של אדם הוא צורך וכבודו של האדם קודם לצערו של בעל  כך  ,  49חיים

בעלי חיים, מותר להפיק    רלומר, שאף שקיים חיוב צעהחיים. ועל פי דבריו נוכל  

רק בעצמו,  ורווח משימוש בבעלי חיים, ואף נטילת שכר מבעל החמור שאינו פ

וכך כתב המנחת  רווח אחר שמותר לאדם להפיק מבעלי חיים.    כךאינה גרועה מ

 חינוך במצוה פ':  

 

 ,אך באמת כמש"ל בשם הנ"י דהתורה התירה צעב"ח לכל צרכי אדם

מכ"ש במקום הפסד א"כ רשאי ליטול שכר כי רשאי   50ן להרויח עי"ז ה

לצער בע"ח בידים משום ריוח ממון כ"ש בשוא"ת בודאי מותר לו שלא 

  .ירצה רק בשכר דצב"ח התורה התירה לצרכי ב"א

 

 

שהרב הכהן העומד בראש קהילתו ותובע מסוחרים לוותר על משכורת שבת... ומאופים לווותר על משכורת  
י פסח ולא לאפות חמץ בפסח... כשהדבר נוגע להרב בעצמו שעליו להראות את הדרך של מסירות נפש והבא  ימ

קורבנות לטובת חיזוק הדת וקיומה ולהתרחק מן הכיעור ומן החשד והדומה לו...". )ושם בגליון מנחם אב  
 תשי"א )ט( כתב הרב יצחק מאיר הכהן רפאפורט כשיטת הרב עוזיאל הנ"ל(. 

הרב גרינוולד מחבר ספר כל בו על הלכות אבילות, חלק על שיטה זו, בעיקר הדין כתב בספרו חלק  לעומתם  
אבל בשעה שמוציאין את המת    –ואילך( שאסור לכהן להתקרב לד' אמות של קבר )בקבר   249א' סימן ז' עמ'  

ץ לד' אמות של קברים.  חו  תד' מאות(,וגם מותר לו להיכנס לבית הקברו  יחוק או מעמידים אותו, אין חיוב של ר
לרב אחר  אחרת  ובתשובה    .יד בריחוקפוהוסיף שם שהשיב לאחד הרבנים הכהנים שמשרתו תלויה בזה, שיס

נדרש לבוא לבית הקברות בשעה שהבן הכהן מתקרב לקבר בצורה  דן הרב גרינוולד לגבי הרב ששאינו כהן  
חושש לזה", עי"ש. ובספר הנ"ל בחלק ב'  אסורה ומחשש שאם הוא לא יבוא יזמינו "ראביי או מישהו שאין  

ואילך יצא חוצץ נגד האמור בירחון המאור הנ"ל  שוכתב שעצות אלו הם "דברי בטלנות, ואין לנו ליתן    59עמ'  
עצות לנדר על לא דבר מה שהתירה התורה, חז"ל וכל הפוסקים" והרי זה בכלל "יעצנו רע". ויש לעשות על פי  

כלל לבית הקברות. ומביא שם חבל פוסקים שהתירו    היכנס גזירה לגזירה שלא ל  ם  הדין ואין חששות כיון שכהני
י' במאמרו של הרב שמואל  "לבית הקברות )ולא כשיטה הנ"ל האוסרת(. וע"ע המאור תשי  יסהכנ א חוברת 

 גערשטענפלעד. 
זה שקנה    וקאעי"ש תירוץ בשם הרמב"ן דעשה דכבוד התורה גובר ודחאו הרנב"ר, כיון שזקן אינו לא ד  48

 חכמה אלא גם מכובד. ונראה שהתירוץ לקמן הינו גם בשם הרנב"ר. 
 עיין תה"ד, פסקים ק"ה, ואכמ"ל.  49
 . 152עיין ליד ציון הערה   50



 מוליכך בדרך==============================================

- 38 - 

 

 

רק נ"מ במקום שהבעלים לא יתנו לו בשום אופן שכר או בהמת הפקר  

להצילה מצער כי צב"ח מה"ת והוא אינו רוצה לזכות בה מצוה עליו  

אבל אם מקוה על ידי צער שלה להרויח ממון מותר כי בשביל ממון  

   ..צב"ח מותר מכ"ש בשוא"ת וז"פ.

 

א"כ הכלל דהיכי דחייב מחמת מצות פריקה דכתבה התורה צ"ל בחנם 

כמו כל המצות והיכי דא"ח משום פריקה רק משום צב"ח הוי בשכר  

תבין דמצות פריקה אינה מחמת צב"ח דמותר מטעם הנ"ל. ע' בש"ס ו

ומבואר להדיא בש"ס דעל צב"ח מותר ליטול שכר ועל פריקה כדינא  

 אסור ליטול שכר ע"ש. 

 

 רא"ש ב"מ פרק ב' סימן ל':  ח.

 

חיים,    בעלי  צער  וחייב משום  פטור מטעם פריקה  וישב...  הלך  ואם 

 .51יכול לקבלו  –ונפקא מינה שאם נותן לו שכר  

 

כלומר, לפורק אין זכות תביעה, אולם אם בעל החמור ירצה מרצונו לשלם לו מותר   

לקבל פריקה    .לו  על  לו  לשלם  רוצה  החמור  בעל  שאם  נסיק  גם  דבריו  ומכלל 

)במקרה בו שניהם פורקים יחדיו, או בעל החמור זקן ואינו יכול לפרוק בעצמו(,  

 אין לו היתר לקבל את השכר. 

 

ובטעמו של הרא"ש נוכל לומר, שכיון שהפורק מקיים מצות מניעת צעב"ח, דרישת   

ם הוא יאמר שהוא רוצה את שכרו עבור ההנאה  שכר מצידו הינה דבר אסור ואף א

שקיבל בעל החמור ממנו, סוף סוף הוא דורש שכר עבור פעולת הפריקה. אבל, אם  

הרי זה כמו כל מתנה שמותר לקבלה )לעומת    –בעל החמור מעצמו מוכן לשלם לו  

 . 52שכר שהוא דבר מחוייב שנאסר( 

 

 

 וכשיטתו כתב הטור בחו"מ סימן ער"ב. 51
 לדברינו, יש לעיין האם האיסור הוא גם אם הפורק דורש ולא תובע בבית דין. ו 52



 

 - 39 - 

 

 

בבעלי    נוקט שלמרות שמותר להשתמש  לעילונראה שהרא"ש  )עיין  אין  (חיים   ,

מכאן היתר לנטילת שכר עבור מניעת צעב"ח, ואין זה שימוש בבעלי חיים המתיר  

 דרישת שכר.  

 

 נמוק"י ב"מ דף יז מדפי הרי"ף:  ט.

 

בשכר ? משום    –והא דאמרינן... בפריקה דכי לא עביד מרה בהדיה  

 קנס הוא דנוטל שכר ממרה כיון דלא סייע בפריקת הבהמה.

 

לפורק אין זכות לתבוע שכר )ואף לא שמענו שיכול לקבל שכר אם בעל  כלומר,   

החמור ירצה לשלם לו(, השכר נובע מקנס שקנסו חכמים את בעל החמור על כך  

שלא סייע לפריקה. ואולי נוכל להוסיף, שכיון שבעל החמור לא סייע לפריקה, הוא  

ריקה קיימת רק מצות פ  –)שכפי האמור לעיל    53מנע מהפורק לקיים מצות פריקה

פורק בנוסף האם בעל החמור מסייע לפורק(, וא"כ הקנס הוא על מניעת המצוה מ

 . 54על כך שלא מנע צער מהחמור שלו 

 

 פסקי ההלכה  

 

 י"ג מרוצח ושמירת הנפש הלכה י"ג:רמב"ם פרק  י.

 

... והלך וישב ואמר לזה שפגע בו, הואיל ועליך מצוה, אם רצית לפרוק  

 הרי זה פטור שנאמר עימו... –לבדך פרוק 

 

הרמב"ם נקט כמשנה )לעיל אות א'(, אולם בגמ' מבואר שאם צעב"ח מן התורה,  

 

עשרה זהובים )עיין ב"ק צא: ובספר טוב סחרה    –ומעין הקנס שמצאנו על מי שמבטל מחבירו עשיית מצוה    53
   –כי ניתן להעריך בקלות את הסך    –בפרק הדן בענין(, אולם כאן לא נקבע שיעור קבוע של עשרה זהובים  

 שכרו של פועל עבור פריקה. 
אילו הטעם היה רק מחמת צער החמור, היה מקום לקונסו גם במציאות בה הוא לא פרק את החמור, והחמור    54

 מת וכדו'.  



 מוליכך בדרך==============================================

- 40 - 

 

 

צעב"ח. והרמב"ם לא הזכיר מכך כלום, והב"י בסימן ער"ב    עתעליו לפרוק מכח מני

 ביאר:

 

צריך לומר    – ם שסתם וכתב בפרק י"ג מהלכות רוצח דפטור  והרמב"

 .55שסמך על מה שפסק באותו פרק דין צער בעלי חיים 

 

מדאורייתא     בכ)כלומר, צעב"ח  גם  ט'(,  סעיין בהרחבה  הלכה  מרוצח  בפי"ג  "מ 

והשמטת הרמב"ם אודות החיוב מדין צעב"ח, אינה מלמדת על כך שפטור, אלא  

. ולכאורה צ"ע מדוע הרמב"ם  יב מדין צעב"ח דאורייתאוחי  סמך על דבריו בהמשך 

בהיותו פוסק למעשה לא בירר דבריו, ועוד שבהמשך דבריו, הרמב"ם דן על סדר  

צעב"ח משום  לטעינה  קודמת  שפריקה  שצעב"ח  קדימה,  מכאן  שמוכח  ומנין   ,

 וצ"ע.  56דאורייתא וחייב אף כשהבעלים אינם רוצים לפרוק בעצמם

 

פסק הרמב"ם שלפנינו ששיטתו היא שצער בעלי חיים חיוב  אולם, יש שלמדו מ 

ק כאשר בעל החמור הלך וישב )וכדלעיל אות ה'(,  ומדרבנן, ולפיכך פטור מלפר

 וכך כתב במנ"ח מצוה פ' )אות א'(:

 

 

הפוגע בשנים אחד רובץ תחת משאו ואחד פרק מעליו ולא מצא מי שיטעון  רמב"ם פי"ג מרוצח הלכה י"ג: "  55
לי חיים ואחר כך טוען, במה דברים אמורים בשהיו שניהם שונאים  עמו, מצוה לפרוק בתחילה משום צער בע

".  או אוהבים, אבל אם היה אחד שונא ואחד אוהב מצוה לטעון עם השונא תחילה כדי לכוף את יצרו הרע
מצוה בשונא כדי לכוף את יצרו. ואי    ,אוהב לפרוק ושונא לטעון  ,תא שמעויסודו דבריו בגמ' ב"מ דף לב: "

 ". אפילו הכי, כדי לכוף את יצרו עדיף ?  בעלי חיים דאורייתא, הא עדיף ליה סלקא דעתך צער 
והשאלה הב' איברא דכולה סוגיא  ובשו"ת הרדב"ז חלק ה' ללשונות הרמב"ם סימן קס"ח )אלף תקמ"ב( כתב: "

משמע דבחנם פטור אבל בשכר חייב אבל הרב ז"ל ]לא[ איירי בהלכות רוצח ושמירת נפש אלא בדין חיוב  
ריקה ומשום הכי כתב פטור מדין פריקה אבל חייב משום צער ב"ח ונפקא מינה שחוזר ותובע שכרו בב"ד.  הפ

א"נ דמותר לקחת השכר והיינו דלא כתב אינו חייב ליטפל בו כמו שכתב גבי עכו"ם וגבי עכו"ם כלל הרב דין  
ב כן דליכא צער ב"ח אבל  פריקה וטעינה יחד וכתב דאין חייב ליטפל בו אלא משום איבה ומשום טעינה כת

בפריקה איכא תרי טעמי משום צער ב"ח ומשום איבה וכיון דלא נפקא מינה מידי דסוף סוף חייב ליטפל משום  
 בבהמת גוי עיין בשו"ע חו"מ סימן ער"ב סעיף ט' ובביאור הגר"א שם.  יבה". ולגבי אאיבה לא הוצרך לפרש

 א, מקדים השונא למרות הצעב"ח. עיין בהערה הקודמת, ומה עוד שאם אחד מהם שונ 56



 

 - 41 - 

 

 

נראה    – והר"מ סתם וכתב פטור ולא כתב דחייב משום צער בעלי חיים  

 .57דסובר צער בעלי חיים לאו דאורייתא

 

 השו"ע בחו"מ סימן ער"ב סעיף ז' פסק כרמב"ם:   יא.

 

הואיל   בו,  שפגע  לזה  ואמר  וישב  והלך  שם  הבהמה  בעל  היה  שאם 

לבדך    ,ועליך מצוה לפרוק  זה פטור, שנאמר    –אם רצית  פרוק. הרי 

 עמו... 

 

כלומר, לא ציין לחיוב פריקה מכח מניעת צער בעלי חיים, והרמ"א בסעיף ט' שם    

 כתב: 

 

בעלי ויש אומרי צער  העכו"ם שם, משום  אין  חייב אפילו  לפרוק  ם, 

משום  מ"מ  לפרוק  דפטור  מקום  בכל  וכן  דאורייתא,  דהרוי  חיים 

 "נ שיכול קבל שכר.פצעב"ח מיהו חייב ונמ

 

פוטר במקרה    ומדברי הרמ"א שכתב 'ויש אומרים', נראה לדייק שלשיטתו השו"ע  

שצער בעלי חיים    עשיטת השו"  , זה לגמרי ואינו מחייב משום צעב"ח )ולשיטתו

ועוד למדנו מדבריו    וכדיוק הגמ' לעיל באות ה'(.  – הינו מדרבנן ולא מן התורה  

וכשיטת הרא"ש )לעיל    –שאין זכות לפורק לתבוע שכר כי אם לקבל אם יתנו לו  

 אות  

 

 סיכום 

 

 העולה מהאמור לעיל:  .בי

 

 

עצמו    57 הרמב"ם  לסתירה מדברי  ציין  אולם  כך,  נקט  הוא  אף  י"א  ס"ק  ער"ב  סימן  לחו"מ  הגר"א  בביאור 
 בהלכות שבת, עי"ש ולא יישב את הקושיא.  



 מוליכך בדרך==============================================

- 42 - 

 

 

 במצבים השונים של יכולת הפריקה.  –עיין באות א'  •

לבדו   • יכול  והפוגע  בשותפות  רק  לפרוק  יכול  הבעלים  על    – אם  חובה  אין 

 הפוגע לפרוק אם הבעלים אינו מסייעו )אות ב'(. 

אין חיוב לסייע לו )אות ג'( והטעם שאינו נחשב   –אם בעל החמור יכול לבדו   •

 נבהל )אות ד'(. 

 במהות המצוה: חשש בהלה ונפשות וחסרון כיס )אות ד'(.  •

, אין לגביו מצות פריקה, אולם אם צעב"ח בעל חמור שיכול לפרוק ואינו פורק •

 דאורייתא, חובה על הפוגע לפרוק )אות ה'(. 

ת בעל החמור לשלם לו )אות ו'(,  ע את שכרו ויכפו אויכול לתב  ורקי"א שהפ •

וי"א   יא(  )אות ח,  לו מותר לו לקבל  יתנו  יכול לכפות אבל אם  וי"א שאינו 

 שמדובר בקנס )אות ט'(. 

האם קיים חיוב פריקה מכח צעב"ח    –נחלקו אחרונים בביאור שיטת הרמב"ם   •

  כשבעל החמור הלך וישב )אות י'(.

  



 

 - 43 - 

 

 

 

 מדוע ? –פריקה בחינם 

 

 מצוות בחינם ובשכר /פריקה לעומת טעינה הקדמה / 

 

לדון א. שכר  בכורות,  ראיית  שכר  נאמר    ,לגבי  ורפואה  תורה  לימוד  להעיד,  שכר 

במפורש שאין ליטול עליהם שכר כיון שמדובר במצוה ומצוות יש לעשות בחינם  

של"ו(  סימן  יו"ד  טור  כט.  יש  58)בכורות  פריקה  מצות  שאף  שמסתבר  ומכאן   .

 לעשותה בחינם. 

 

אמנם יש לעיין מתי הדבר נחשב מצוה ומתי מדובר בדבר שמותר ליטול עליו שכר,   

נתקע בדרך   הוא  רכבו כאשר  ש בכך מצוה,  יהרי ברור שלסייע לאדם לתקן את 

האם הדבר אסור ? ולא שמענו    –שכר    ותומאידך יש חברות של שירותי דרך שנוטל

לשאת משא    דםסייע לאממי  שאסור לאדם להתפרנס ממקצוע הסבלות אף שודאי ש

 .   59הינו עושה מצוה  דכב

 

 בב"מ דף לב. : לגבי קבלת שכר למצות פריקה ומצות טעינה, נאמר בגמ'  ב.

 

 

 

 

 לגבי פרנסה מתלמוד תורה, עשרה בטלים ועוד.  בפזר נתן על הלכות צדקה   ועיין58
שונים. כגון, חילוק בין מצוה מסויימת לבין מצוה הנובעת מהחיוב הכללי של ואהבת  ניתן להציע חילוקים  59

 לרעך כמוך וגמ"ח )ולא תעמוד על דם רעך(, חילוק בין מקרה יחידי לבין מי שמקדיש עצמו לענין מסויים ועוד. 
ר א' שחפץ  יעשבובשו"ת צ"א סימן י"ג סימן כ"ח כתב בשם קול סופר על המשניות כתובות פרק ה' משנה ז': "

להרגיל נערי בני ישראל לבוא למנין, שמשלם להם בעבור כל יום ויום שיבואו סך איזה פרוטות, ויום שלא  
דזה לא נקרא שמקבלים שכר עבור דבר מצוה, כי השכר שמקבלים בזה    ...יבוא לא יקבל הפרוטות הקבועות 

ני כי למצוה גדולה היא לו זאת שזוכה על  הוא מפני שעושים עי"כ רצונו של העשיר וגורמים לו נחת רוח רוח
ידי כן להרגיל נערי בני ישראל שיתפללו במנין, ולכן הגם שלעשיר השוכרם הו"ל לדידיה זאת דבר מצוה, אבל  
הנערים אינם מקבלים השכר בעצם עבור הדבר מצוה שעושים לבוא להתפלל במנין, כי אם עבור זה שממלאים  

 ...". עשות רצונו ולבוא למנין רצון העשיר ומטריחים את עצמם ל



 מוליכך בדרך==============================================

- 44 - 

 

 

מצוה מן התורה לפרוק, אבל לא לטעון. רבי שמעון אומר: אף )משנה(  

 לטעון. 

 

אבל לא לטעון כלל מאי שנא    ? אילימא  מאי אבל לא לטעון  )גמ'(...

  ?   פריקה דכתיב עזב תעזב עמו, טעינה נמי, הכתיב הקם תקים עמו

, ולא לטעון בחנם  אלא בשכר, 60מצוה מן התורה לפרוק בחנם   ,אלא

 רבי שמעון אומר אף לטעון בחנם.

 

 ובדף לא. שם:    

תלמוד    ?    עמו, אין לי אלא בעליו עמו, שאין בעליו עמו מנין  עזב תעזב

. הקם תקים עמו אין לי אלא בעליו עמו עזב תעזב מכל מקוםלומר  

 תלמוד לומר הקם תקים, מכל מקום.   ?  שאין בעליו עמו מנין 

צריכי, דאי כתב  ?    ולמה ליה למכתב פריקה ולמה ליה למכתב טעינה

ואיכא    ,הוה אמינא  -רחמנא פריקה   משום דאיכא צער בעלי חיים, 

נשברת תחת משאה:  רש"י)  חסרון כיס .. אבל טעינה, דלאו   (שהבהמה 

 אימא לא.   -צער בעלי חיים איכא ולא חסרון כיס איכא 

 

כשהבעלים יכולים לפרוק ואינם רוצים, למ"ד צעב"ח דאורייתא חובה עליו לפרוק אבל במקרה זה זכאי    60
 עיין ב"מ דף לב:  –לשכר 

ונחלקו ראשונים האם פריקה בחינם היא רק במקרה בו הפורק היה בטל ממלאכה באותה שעה או אפילו אם  
ממלאכתו עבור כך, לא יקבל שכר, עיין חידושי הרמב"ן כאן. והרא"ש בב"מ פרק ב' סימן כ"ח  נאלץ להתבטל  

אבל פריקה והשבת אבידה בחנם ואם הוא פנוי אין רשאי ליטול שכר. אבל אם הוא עסוק במלאכה  כתב: "
ונותנין    והניח מלאכתו שמין כמה אדם רוצה לפחות משכרו ויניח מלאכתו ולטרוח בהשבת אבידה זו ובפריקה

לו עד כדי דמי אבידה. והיינו אם עושה מעצמו אבל אין מחויב להניח מלאכתו להשיב אבידה ולפרוק ולפחות  
משכרו אבל אם יש שם ב"ד או הבעלים והם אומרים לו הנח מלאכתך והשב או פרוק ויתנו לך כל שכרך חייב  

".  ..ינר בשכרך והעבירני דנותן לו שכרו משלם. ליתן לו כל שכרו אף אם פסק לו יותר מן הראוי. מידי דהוה טול ד
מחוור בעיני הרב רבינו נסים בר ראובן דכיון דאיכא  ואינו  אולם הנמוק"י בב"מ דף יז: מדפי הרי"ף כתב: "

והמאירי בדף   ..." )ועיין מנ"ח מצוה פ' בטעם הר"ן(.בפריקה צער בעלי חיים אפילו בטל מן הסלע חייב בחנם
בחנם יש אומרים דוקא למי שאינו מתבטל ממלאכה אבל עוסק במלאכה יש לו שכר    ומ"מ פריקה לב. כתב: "

   ".בטולו ולא יראה לי כן לא נאמרה אותה משנה אלא להשבת אבדה שהוא בטול גדול



 

 - 45 - 

 

 

אימא לא,    -משום דבשכר, אבל פריקה דבחנם    -ואי אשמעינן טעינה

נצטוית    אבל טעינה לא  -מר לך פריקה בחנם  ד"ה "לומר": לו   רש"י)  צריכא

הוה   מטעינה  וחומר  מקל  ואתיא  פריקה  כתב  לא  אי  הלכך,  בשכר,  אלא 

  .(אף פריקה בשכר 61דיו לבא מן הדין להיות כנדון, מה טעינה בשכר  ,אמינא

 

להציע     יתכן  טעינה.  ומצות  פריקה  מצות  חלות  בה  המציאות  היא  מה  לעיין  יש 

)כגון, בדרך( ואז מצווה אדם לפרוק  שמדובר במציאות בה לא ניתן לשכור פועלים  

פועלים, לא קיימת מצוה    כור בחינם ולטעון בשכר. אולם אם הבעלים יכולים לש 

 .62כלל )לא בחינם ולא בשכר( 

 

)או לטעון( לבדם לא   יכולים לפרוק  ובפרק הקודם התבאר שבמקרה בו הבעלים 

יכולים   הם  בו  שבמקרה  ולומר  להרחיב  נוכל  זה  ולפי  המצוה,    – לבדם  נאמרה 

נראה   לקמן  תוס'  מדברי  אולם  המצוה.  נאמרה  לא  פועלים  שכירות  באמצעות 

 שמוכח שלא כדברינו.  

 

תוס' בב"מ דף לא. ד"ה "אבל" מבאר שדברי הגמ' לעיל "שאין בעליו עימו" אינם  

 כפשוטו שכלל אינו נמצא שם, אלא:

 

ואף על גב   ,דאיתנהו למרייהו בהדייהו  )=פריקה וטעינה( אבל הני תרתי  

)=שדין פריקה וטעינה נאמר גם כשהבעלים    דמרבינן לעיל אין בעלים עמו

נמצאים( לעזור  אינם  יכול  דאין  ונהי  חולה  או  זקן  שהוא  יכול   היינו 

שיש חובה אפילו אם  פירוש,  )  קא משמע לן  63לא   ואימא  ,לשכור פועלין 

 . יכול לשכור פועלים(

 

 

ראשונים הקשו על רש"י שאילו היה כתוב רק טעינה לא היינו יודעים שהיא בשכר, ורק מכך שכתבה תורה    61
 מדים אנו שפריקה בחינם )עיין ריטב"א ועוד(. הן פריקה והן טעינה ל

קיימים ארגוני מתנדבים המספקים שירותי חינם בדברים בהם השירות קיים גם בשכר )כגון, שירותי דרך    62
לרכב תקוע(. האם יש מצוה בכך ? וברור שהם חוסכים כסף )ופעמים גם זמן( אבל האם יש מצוה לסייע בחינם  

 כנ"ל באות א' יש מקום גם לשאלה ההפוכה.  בדבר ממנו מתפרנסים אנשים ו 
 לא קיימת מצוה.   –ואימא לא  63



 מוליכך בדרך==============================================

- 46 - 

 

 

ודברי    תהמצוו   הגמ' שאין בעליו עמו, פירושם שאין  נאמרו כאשר הבעלים שם 

ואע"פ כן    –הבעלים יכולים לטעון או לפרוק לבדם אבל יכולים לשכור פועלים  

 ובחינם. –המצוה היא לפרוק עבורם 

 

שכור פועלים קיימת מצוה פריקה  לכלומר, לא רק במקרה בו אין אפשרות לבעלים   

ויש לעיין בטעם   .המצוה תקפה  –)וטעינה( אלא גם במקרה בו אפשרות זו קיימת  

ומדוע זו מצוה כאשר הדבר יכול להיעשות בדרך    הדבר ומדוע שלא ישכור פועלים

 ועיין לקמן.  - מתן רגיל בין שני אנשים ? ו  משא

   

 פריקה בחינם משום צעב"ח וצער הבעלים 

 

 : ב"מ לב.חידושי הריטב"א  ג.

 

 ...לומר לך פריקה בחנם וטעינה בשכר?    ריקה דכתב רחמנא למה לי  פ

וחד  בשכר  מינייהו  וחד  שוה  דינם  שאין  לגלויי  פריקה  כתב  להכי 

מינייהו בחנם וכיון דכן סברא הוא דפריקה בחנם דאיכא צער ב"ח 

 .64וחסרון כיס

 

ו הסיבה לפריקה בחינם. ומשמע שכל  כלומר, השילוב של צעב"ח והפסד הבעלים ז  

טעם בפני עצמו אין בו כדי גרום לכך שפריקה צירכה להיעשות בחינם )למרות  

טעם הדבר הוא,  לעיל אות א'(. ונראה ש   –שהיא מצוה ועל מצוה אסור ליטול שכר  

לומר   ולפיכך היה מקום  שאמנם מדובר בצעב"ח, אבל המצוה היא על הבעלים 

 יש לפרוק בחינם.   –, אולם כיון שיש גם הפסד לבעלים 65שעל הבעלים לשלם לו 

 

 גמ' ב"מ לב:  64
שיטת המנחת חינוך במצוה פ' שכאשר הבעלים אינם שם, קיימת רק מצות צעב"ח ולא מצות פריקה ומותר   65

בש"ס דהוא  וכ"ז במצות פריקה אבל בלא מצות פריקה כגון דליתא למרא בהדי' דמבואר "ליטול שכר וביאר: 
דרשאי לצער בע"ח משום ריוח ממונו    ,משום צעב"ח ונוטל שכר דעל צעב"ח לחוד רשאי ליטול שכר כמ"ש

ומ  זה דאדרבא התורה התירה צב"ח  מכ"ש בשוא"ת  כ"ש דא"צ ליבטל ממלאכתו משום צב"ח דלא שמענו 
וא ק"ו מחמת טעם  לצרכי ב"א ובודאי רשאי לצב"ח משום הפסד ממונו ומכ"ש בשוא"ת אך מצות פריקה דה

 



 

 - 47 - 

 

 

 

מדוע    – אמנם, יל"ע שהרי לא בכל מקרה של הפסד יש חובה לסייע לאדם בחינם   

 הטעם של צעב"ח יש בכוחו לחייב פריקה בחינם ? ועיין לקמן טעם נוסף. 

 

 פריקה בחינם שאין זו עצם המלאכה

 

 פס' ד': ב"הירש דברים פרק כ רש"ר ד.

 

השבת אבדה ופריקה נידונות כעזרה שיש להגיש אותה אפילו לאויב 

בבבא    ...ולשונא וזו גם חובה כלפי הבהמה כדי למנוע צער בעלי חיים.

 - פריקה    .מציעא שם אומרת ההלכה: "פריקה בחנם טעינה בשכר"

מותר    חייבת להיעשות בלא תמורה, וכנגד זה  - כמוה כהשבת אבדה  

ליטול שכר על טעינה. השבת אבדה ופריקה באות להציל אדם מהפסד 

ואילו טעינה באה לסייע לאדם בביצוע משימה ומסתבר שזה   ממון 

 . 66טעם ההבחנה הזאת של ההלכה

 

הינו חילוק מספק    בין "הפסד ממון" לבין "ביצוע משימה"  קצ"ע האם החילוק 

הפסד ממון( נעשית בחינם, שהרי    לבאר את הסיבה בגינה פריקה )שהיא מניעת 

שוכר   אדם  תתקלקל,  שלא  כדי  המשרה  מן  פשתן  להוציא  פועלים  שוכר  אדם 

פועלים לקצור חיטה, שאם לא יקצרנה תאבד ? האם כל מי שעובר ליד שדה חיטה  

 חייב לסייע לבעלים בחינם לקוצרו ?  

 

' )רביצת החילוק הוא בין הפסד ממון שבא מחמת 'תקלהש שיש להוסיף, ומסתבר 

 

דצב"ח הוא בחנם דהוא נדרש מיתורא דקרא דל"צ למיכתב ע"כ גזה"כ דהוא בחנם והתורה כתבה להחמיר ולא  
להקל בטעינה והכל כמ"ש לעיל בדעת הרא"ש. אך בד' הר"ן מבואר דאף בצב"ח לחוד בלא מצות פריקה אסור  

וצריך עוד ליבטל ממלאכתו היינו להפסיד ממונו משו עיין בהערה  ם צב"ח ליטול שכר  )לגבי שיטת הר"ן   "
 הקודמת(  

שהשבת אבדה חייבת ליעשות    ...תרגום הרש"ר הירש במהד' ברויאר. ובמהד' פלדהים תשע"ו נכתב: פריקה  66
ללא נטילת שכר... באות להציל אדם מהפסד ממון, היר שטעינה באה לסייע לאדם בקיום מטרתו, זהו אולי  

 הטעם לאבחנה שעשתה ההלכה בנוגע לנטילת שכר". 



 מוליכך בדרך==============================================

- 48 - 

 

 

של הוצאת פשתן או קצירת    הבהמה ממשקל המטען( לבין התנהלות עסקית רגילה 

חיטה. ולפי זה בכל תקלה יש מצוה לסייע בחינם וצ"ע, אא"כ נאמר שכיון שתורה  

גזירת הכתוב לעשותה בחינם, אולם לפי זה  -בחרה לקבוע מצוה יעודית לפריקה  

 אין מקום לסברא בדין זה. 

 

בפירושו לתורה,  דבריו של הרלב"ג  הינם מעין  הרש"ר הירש זצ"ל  יתכן שדבריו של  

 בפרק כ"ב כתב הרלב"ג: 67בספר דברים

 

הוא  בחנם  בה  ולטרוח  חברו  מלאכת  לעשות  חייב  אדם  שאין  ולפי 

יקח שהטוען  אינה   מבואר  כי  הפריקה  על  לא  אך  הטעינה  על  שכר 

 מעצם המלאכה 
 

 

כלומר, דבר שאינו 'עצם המלאכה' אין ליטול עליו שכר, כי מדובר בתקלה שלגביה    

 נאמרה המצוה אבל התנהלות של "עצם המלאכה" נוטלים עליה שכר. 

 

 פריקה בחנם מחמת הבהלה  

 

שביאר שמצות פריקה הינה ביחס לאדם  בפרק הקודם באות ד' הובאו דברי הרמב"ם   ה.

, וברשימות שיעורים לגרי"ד  68בהול ואף יש חשש שיבוא לידי סכנה בעקבות כך 

 סולובייציק זצ"ל בב"מ דף לב. כתב: 

 

רוצח  )פי"ג מהל'  עפי"מ שכתב הרמב"ם  בזה  ביאור  להוסיף  ונראה 

ה"א( וז"ל מי שפגע בחבירו בדרך ובהמתו רובצת תחת משאה וכו' הרי 

 ה מצוה לפרוק מעליה וזו מצות עשה שנא' עזב תעזב עמו עכ"ל. ז

 

השרש הי"ב הוא שאם מצא ב' בדרך לפרוק ולטעון חייב לפרק תחלה  "בספר שמות פרק כ"ג כתב הרלב"ג:    67
הפסד הבהמה וצערא והתורה גם כן הקדימה הפריקה לטעינה אך אם היתה הטעינה של שונאי והפריקה  מפני  

מאוהבו הטעינה קודמת כי התורה דקדקה מאד במה שהוא משונאו כדי שלא יחדל מעזוב לו מפני שהוא שונאו  
תבאר זה השרש  שהמוצא אדם רובץ תחת משאו חייב לפרוק ולטעון עמו כי הדברים ק"ו כבר נ  רוהוא מבוא

 ". בשני ממציעא
 בדברי הגרי"ד סולובייצי'ק זצ"ל.  39ועי"ש בהערה  68



 

 - 49 - 

 

 

ואילו  בדרך,  הרובצת  בבהמה  רק  חלה  דהמצוה  מהרמב"ם  ומשמע 

היתה הבהמה רובצת בחצירו וברשותו של הבעלים אזי לא חלה מצות 

 פריקה וטעינה.  

 

ונראה לבאר דין זה עפי"מ שכתב הרמב"ם )שם ה"יד( וז"ל אם מצאו 

נוטה למות שמא  נבהל במשאו מצ יניחנו  ולא  ולפרוק עמו  וה לטעון 

ישהה בשביל ממונו ויבוא לידי סכנה וכו' עכ"ל. ויוצא דלפי הרמב"ם 

יסוד מצות פריקה וטעינה הוא להציל את הבעלים מסכנת הדרך. ובזה 

מבואר למה מצות אלו חלות דוקא בדרך דהוי מקום סכנה ולא בחצר 

 הבעלים שאינו מקום סכנה. 

 

ע לבעלים  ואף  לעזור  בעלמא  חסד  גמילת  מצות  יש  בחצר  שגם  פי  ל 

פריקה  של  מסוימת  מצוה  ליכא  אך  ולהטעינה  הבהמה  את  לפרוק 

הדרך  הליכת  אזי  דרכים  סכנת  יש  דבדרך  י"ל  ולפי"ז  וטעינה. 

כדי  וטעינה  פריקה  של  אחד  למחייב  מצטרפת  סופה  עד  מתחילתה 

לו לפרוק ולטעון שלא יבהל בעל הבהמה ויסתכן ולכן אם אינו עוזר  

לבסוף אזי כל מה שפרק וטען מתחילה נתבטל ולא קיים מצות פריקה 

וטעינה כלל מאחר שעדיין יש חשש שמא יבהל בעל הבהמה על ממונו 

 .69ויסתכן בדרך 

 

יכך  פ(, ול70ונראה מדבריו שיסוד המצוה הוא בבהלה של הבעלים )וחשש הסכנה  

ו אדם אינו בהול )בחצרו( לא נאמרה  ציותה תורה לפרוק ובחינם. אולם במקרה ב

זו.   שיטתו אם המציאות היא שאדם נמצא בדרך אבל אינו בהול, האם  ל)ומצוה 

קיימת המצוה, שלכאורה לפי טעם המצוה שכתב הרמב"ם, אין מקום למצוה לחול,  

 .71( בכח הטעם לגבור על האמור בפסוק שיש חיוב לפרוק בדרךאא"כ נאמר שאין 

 

 

 האם מחייב בפריקה זו הצלת הנפש או הצלת הממון והנפ"מ.  חלוקת ועי"ש שביאר שקיימת מ  69
 כר טורח ובטלה )שו"ע יו"ד סימן של"ו סעיף ב'(. ש מה לרפואה, אמנם ברפואה זכאי לוקצת דו  70
עיין בהקדמת ספר נתיב מצוותיך להגרז"נ גולדברג זצ"ל שביאר את החילוק בין אי דרישת טעמא דקרא    71

 . 32ועיין ליד הערה הוא חלק מהמצוה. עם לבין מקרים בו הט



 מוליכך בדרך==============================================

- 50 - 

 

 

ליה דיברה תורה היא דרך בה אדם בהול בה ולא כמו בדרכים  ואם ננקוט שדרך ע 

 אין מצות פריקה.   –שלנו, אם אנו רואים שהבעלים בדרך רגוע 

 

קיימת גם   ואם באנו לשלב בין האמור כאן לדברי תוס' לעיל )אות ב'( שהמצוה 

שהם  היא  שהמציאות  לומר,  נוכל  פועלים,  לשכור  הבעלים  יכולים  בו  במקרה 

זאת   עושים  אינם  הם  הבהלה  מחמת  אבל  פועלים  לשכור  קיימת    –יכולים  אז 

 אין מצות פריקה, וצ"ע. –המצוה, אבל אם הם במשא ומתן עם פועל וכוד' 

 

 פסק השו"ע וסיכום 

 

 שו"ע חו"מ סימן ער"ב:  ו.

 

א'(   בין )סעיף  משאה,  תחת  רובצת  ובהמתו  בדרך  בחבירו  שפגע  מי 

זה  הרי  יותר ממשאה,  עליה  בין שהיה  לה  עליה משא הראוי  שהיה 

   ...מצוה לפרוק מעליה שנא' עזוב תעזוב עמו )שמות כג, ה(.

 

מצוה מן התורה לפרוק עמו בחנם )כמו באבידה וע"ל סימן '(  סעיף ו)

 .. "ז מצוה ונוטל שכרו.אבל לטעון עליו, ה ,(72רס"ה

 

את  השו"ע לא פירט מה הם התנאים בהם חייב לפרוק בחינם כך שלא נוכל לגלות   

   .דעתו ביחס לספיקות שהועלו לעיל

 

 העולה מהאמור לעיל:  ז.

 

 פריקה בחינם וטעינה בשכר )אות ב' ו'(.  •

 תוס' חידש שפריקה בחינם אפלו אם הבעלים יכולים לשכור פועלים )אות ב'(.  •

 שיטת הריטב"א פריקה בחינם משום צעב"ח וצער הבעלים )אות ג'(.ל •

 

 עיין סמ"ע וביאור הגר"א שביארו שהדמיון לאבידה מלמד שזכאי ליטול שכר כפועל בטל.  72



 

 - 51 - 

 

 

 י"א שפריקה בחינם שאינה עיקר מלאכת חבירו )אות ד'(.  •

 י"א שפריקה בחינם מחמת הבהלה )אות ה'(.  •

 

 

  



 מוליכך בדרך==============================================

- 52 - 

 

 

טעינה בשכר / קבלת שכר עבור מצוה האם מפקיעה  

 את שכר המצוה

 

 הקדמה 

 

הינה בשכר )עיין אות ב' בפרק הקודם(. לקמן נדון על קבלת שכר עבור    –  טעינה א.

האם המקבל שכר הוא זה שמקיים את המצוה או שהמצוה נזקפת    –קיום מצוה  

 .73לטובתו של המשלם

 

 לתאר כמה מצבים:   ראהנ 

 

מצוה המוטלת על אדם והוא שוכר אדם שיקיים אותה במקומו )כגון, כתיבת ספר   •

ש לחלק בין מצוה ש'חייב לקיימה לבין מצוה שאינו חייב לקיימה  תורה( ויתכן שי

 רק מביא על עצמו חיוב לקיימה. 

 

)כגון,   • מצוה  זו  הרי  אותה  יעשה  חבירו  אם  ורק  האדם  על  מוטלת  מצוה שאינה 

 (.74טעינה שאם הבעלים יטענו אין כאן מצוה כלל והמצוה היא דוקא על אדם אחר 

 

 שכר עבור קביעות עיתים לתורה

 

 שו"ע או"ח סימן קנ"ה סעיף א':  ב.

 

 

 . 153ועיין מנ"ח ליד ציון הערה  73
ניח הבעלים נבהל, אבל אם הבעלים  העיין בפרקים הקודמים ובביאור שיטת הרמב"ם שיסוד המצוה שלא ל 74

  –אין כאן מצוה כלל ואין לומר הבעלים עושה מצוה ביחס לחמור שפורק אותו    –אינו נבהל ועושה בעצמו  
 כיון שזו מצוה אחרת של מניעת צעב"ח.



 

 - 53 - 

 

 

ויקבע עת ללמוד וצריך שאותו   דרשית המאחר שיצא מבהכ"נ, ילך לב

 עת יהיה קבוע שלא יעבירנו אף אם הוא סבור להרויח הרבה. 

 

 ברכי יוסף:  בחיד"א וכתב שם ה  

 

דיין הממונה לדון מותר לדון בעת הקבוע לו ללמוד ועולה לו ללמוד, 

 דדינא היינו תורה. והיינו דוקא כשאינו נוטל שכר לדון. 

 

עתים  לקביעות  עולה  אינו  בשכר  תינוקות  מלמד  נמי  טעמא  ומהאי 

זכרון   מספר  כ"י  בהגהותיו  אזולאי  מהר"א  זקני  מורי  הרב  לתורה. 

בעת קבוע ומקבל פרס, אותו הלימוד משה. וכפי זה הלומד בישיבה  

 . 75אינו עולה לקביעות עתים. ויש לחלק קצת

 

 חלק על דבריו:   ימן קנ"ה סעיף ב'סשלחן הטהור, ובספר   

 

עולה לו ללימוד ולקביעות עיתים   –מלמד שלמד עם תלמידים בשכר   

 זה השכר אינו אלא שכר בטלה. –לתורה 

 

השלחן הטהור מודה לדברי    עלמש' היה בכלומר, אילו המלמד היה דורש שכר 'מ 

הברכי יוסף. ואמנם ברור הדבר שאף הברכי יוסף דן על מציאות של 'שכר בטלה'  

בטלים דיניו  לדון  שכר  הנוטל  שהרי  בטל,  היה  הדיין  של  דינו  נמצא  ו  76שאל"כ 

 שהשלחן הטהור חולק על שיטת הברכי יוסף.

 

פרס בישיבה, לא זוכים    המקבלו  תתינוקוהאם הדיין, המלמד  ,  יוסףלשיטת הברכי   ג.

או   להם  כיון שמשלמים  תורה  תלמוד  מצות  המעלה של  מפסידים  לקיים  את  רק 

 

  בפת"ש יו"ד רמ"ו ס"ק ב'.והו"ד בשע"ת קנ"ה ס"ק א' ו 75
הנוטל שכר לדון, כל דיניו שדן, בטלים, אלא א"כ ידוע שלא נטל בהם שכר.  "ע חו"מ סימן ט' סעיף ה': "שו  76

ואם אינו נוטל אלא שכר בטילתו, מותר, והוא שיהיה ניכר לכל שאינו נוטל אלא שכר בטלתו, כגון שיש לו  
תנו לי שכר פעולה של אותה מלאכה שאתבטל   , לבעלי הדין מלאכה ידועה לעשות בשעה שיש לו לדון, אומר 

 ". ממנה, והוא שיקבל משניהם



 מוליכך בדרך==============================================

- 54 - 

 

 

יש לעיין האם מי ששילם לדיין או למלמד התינוקות  וכן  קביעות עיתים לתורה ?  

  ה זוכה במצוה או שאין מי שזוכה במצוה זו ?בלומד בישיל או 

 

לתורה הינו דין מדרבנן מה שאין כן תלמוד תורה שהינו  בפשטות, קביעות עיתים   

לא מסתבר לומר שהשכר שמקבל אינו מבטל את מצות למוד    לכאורהמן התורה, ו

   ? ועיין לקמן.  77מבטל את מצות תלמוד תורה דרבנן השכר תורה דאורייתא, אבל 

 

 :  ראש דוד פרשת משפטיםכתב בהחיד"א עצמו  ג.

 

נשכר מן עשיר אחד שעשו שותפות על דרך אם שכיר הוא רומז לחכם ש

שלוקח העשיר נגרע מן החכם,   שכרולא תימה שחצי   - יששכר וזבולן

אוצר ה' מלא כל טוב לתת לאיש העשיר כדרכיו חצי שכר   לא כי כי

 .78הלימוד ולחכם כפרי מעלליו ישיב לו בשלימות

 

תורה.    כם הסבכלומר,    תלמוד  מצות  שכר  את  מפסיד  לא  החכם  וזבולן,  יששכר 

בברכי יוסף  ומכאן שכיון שמסתבר שהחיד"א לא יסתור את משנתו )אא"כ נאמר ש

עצמו חולק עליה(, יש לבאר שיש חילוק בין  כתב שיטה בשם אחרים אף שהוא  

בין   לחלק  שיש  או  שכר  מנתינת  שונה  וזבולון  יששכר  שהסכם  יתכן  המקרים. 

קביעות עיתים לתורה שלגביה נתינת שכר מפקיעה את המצוה לבין מצות תלמוד  

תורה שאין השכר מפקיע את קיום המצוה )וכך גם שאר מצוות(, וכתב על כך בנפש  

 ה סעיף א': חיה לאו"ח קנ"

 

ונראה כיון שכתב  כף החיים בסימן קנ"ה ס"ק ד' ציטט את דברי הברכי יוסף וכתב לגבי הלומד בישיבה: "  77
מדוע נקט שמדובר  ". ויל"ע  יש לחלק קצת יש להחמיר ולקבוע זמן אחר חוץ מזה כי ספיקא בדאורייתא לחומרא

ם גם  יבספיקא דאורייתא, האם סובר שקביעות עיתים עצמה היא דין תורה או שסובר ששדברי החיד"א מוסב
 על עצם מצות תלמוד תורה, וצ"ע.  

במתנים מעיקרא לא הותר אלא למי שאינו מרויח    לוומטעם זה נראה לי שאפישו"ת אבקת רוכל סימן ב': "  78
זה יצטרך לחזור אחר פרנסתו ויתבטל מדברי תורה לגמרי ולכן הותר לו לתת חצי    כדי פרנסתו ואם לא יתנה עם 

חלק שכר עסק תורתו לחבירו כדי שיתן לו חצי מה שהוא מרויח והרי זה דומה לעוסק בתורה חצי היום ועוסק  
ה'  דבר  כדי פרנסתו אסור להתנות ואם התנה הרי הוא בכלל בוזה  היום אבל אם הוא מרויח    במלאכה חצי 

 ".  כדאמרן
 



 

 - 55 - 

 

 

 

וכו'  ענתי  לית אנא מבטל  ע"נ  פ"ט הי"ג ת"ס  ירושלמי סוטה    79עיין 

ובשערי תשובה אות א' כתב דן את הדין בלי נטילת שכר עולה לקביעת 

 עתים אבל בשכר וכן מלמד תנוקות בשכר אינו עולה ע"כ. 

 

ונראה הטעם לאשר חיוב קביעת עת האמורה היא להתבטל שעה אחת  

וליחד   כשעוסק ממלאכתו  אבל  תורה  לימוד  מצות  לקיים  לבו  את 

במלאכתו והוגה בתורה אם כי שכרו אתו הן פעולתו לפניו ואינו קבוע 

מעתו לתורה ולכן אף כי באמת אינם נוטלים שכר פסק ולימוד אך  

צריכה  מצוה  וכל  לתורה  ממלאכתם  נתבטלו  לא  עכ"פ  בטילה  שכר 

 (להיות באגר שלים )זוהר תרומה קכ"ח

 

הויתכלומר,    היא  לתורה,  עיתים  קביעות  של  להרוויח  ומהותה  האפשרות  על  ר 

  . הפסיד מצות קביעות עיתים לתורה  –בשעה זו ולכן אם מקבל שכר באותה שעה  

ואף שמדובר בדין מדברי חכמים )לעומת מצות למוד תורה שאינו מפסיד שכרה(  

ואילו לגבי תלמוד תורה עצמו לא הפסיד את   זו היא מהותה של תקנת חכמים זו. –

 .80ומה עוד שמדובר בשכר בטלה ולא בשכר ממשי  – שכרו 

 

ויש לעיין האם מי שמשלם לדיין או למלמד תינוקות או ללומד בישיבה, עולה לו   

שכר של קביעות עיתים לתורה, ומה עוד שהוכיח שהוא מוכן להוציא ממונו עבור  

 עיתים ?  ביעתק

 

יתכן שתלוי בכוונתו, אם מטרתו היא עבור קביעות עיתים שמא יזכה, אבל המשלם   

הדין שהוא זקוק    קלדיין אינו רוצה את ה'קביעות עיתים' של הדיין כי אם את פס

 

אמר רבי זעירא אנשי אמנה תורה. כהדא חד רבי הוה קרי ליה לאחוה  : "ג"הלכה י  'ירושלמי סוטה פרק ט   79
" ופירש הפני משה:  בצור והוון צווחין בפרגמטי' והוה אמר לית אנא מבטלה ענתי אין חמי למיתי. מיתי הוא

ור והיו קוראין אותו לסחורה ואמר להן  מלמד אחד קורא מקרא עם אחיו בצ  הכהדא. מעשה בענין זה שהי"
אין חמי למיתי מיתי הוא. אם ראוי יהיה לי לבוא איזה ריוח בין    .אינני שומע לכם לבטל עתי וקביעותי בתורה

 " כך ובין כך יבא
 ואכמ"ל בכל סוגיית קבלת שכר עבור ת"ת.   80



 מוליכך בדרך==============================================

- 56 - 

 

 

לומ אחד  כיצד  לעיין  יש  ובכלל  יששכר  ו  ד לו.  בדין  )ואכמ"ל  חבירו  אצל  השכר 

   , וצ"ע.וזבולון, הנ"ל(

 

קמן אות ד' בשיטת הביאור הלכה שמי שעסוק בגוף המצוה, וביחס לכוונה, עיין ל 

נחשב הוא   כוונתו מעיקרא לשם שכר, אם בשעה שעסוק מכוון למצוה,  אף אם 

ולפי זה אף בקביעות עיתם לתורה נאמר כך ? אמנם, על פי האמור    –עוסק במצוה  

לעיל, מהותה של קביעות עיתים לתורה היא בכך שלא יזכה בשכר עבור קביעות  

מקרה    וזאת על פי יסוד דברי הברכי יוסף, אמנם לשיטת השלחן הטהור בכל  –ו  ז

 לא הפסיד שכרו. 

 

 דין כותבי תפילין ותגריהם 

 

   גמ' סוכה דף כו. : ד.

 

תניא, אמר רבי חנניא בן עקביא: כותבי ספרים תפילין ומזוזות, הן 

ותגרי   מהם כדי למכור ולהמציאן לצריך להם(  )רש"י: הלוקחין  81ותגריהן 

פטורין   -תגריהן, וכל העוסקין במלאכת שמים, לאתויי מוכרי תכלת  

האמורות   מצות  ומכל  התפילין,  ומן  התפילה,  ומן  שמע,  מקריאת 

בתורה, לקיים דברי רבי יוסי הגלילי. שהיה רבי יוסי הגלילי אומר:  

 העוסק במצוה פטור מן המצוה.

 

, שאף אם נאמר שיש מצוה בעצם הכתיבה )לקמן אות  הי אינו מקיים מצוהתגר ודא  

ה'( המסחר בסת"ם אינו מצוה גוף המצוה. ואע"פ כן התגר נחשב כ"עוסק במצוה"  

 ופטור מן המצוה וכתב הערוך לנר בסוגייתנו ד"ה "בגמרא": 

 

 

בפפטות הם כמו התגר, ועיין לקמן  מה דינו של מעבד העור לתפילין וכל העוסקים בהכנת הבתים והקלף ?  81
 אות ה' בדברי הגר"י פערלא זצ"ל. 



 

 - 57 - 

 

 

שיהיה פטור גם מי שמזמין מצוה לאחרים... דדייקין כן מלשון העוסק 

 ... משמע מי שיש לו עסק בעלמא במצוה פוטר מן המצוה במצוה...

 

המזמין מצוה לאחרים, אף שאינו מקיים מצוה בעצמו, פעולתו כה חשובה   כלומר 

משמעות   יש  האם  פוסקים  דנו  אמנם  שלו.  הפרטית  המצוה  חיוב  על  שגוברת 

 : ס"ק ח' דייק מדבריו חסימן ל" חלכוונתו. והמג"א באו" 

 

... עיקר 82משמע דאם עושה כדי להשתכר בו לא מקרי עוסק במצוה

 .כוונתו להשתכר

 

כלומר, אם מטרתו למצוה וגם משתכר, הרי הוא עוסק במצוה שפטור מן המצוה,    

 לא נאמר לגביו דין העוסק במצוה פטור מן המצוה.   –אבל אם כל כוונתו למסחר 

 

 ולעומתו המרומי שדה )סוכה כו.( סובר:

 

בשביל וקשה   ולא  עושין  לחוד  מצוה  לשם  תפילין  כותבי  וכי  לי... 

ותו חתן דמיקרי עוסק במצוה מכוין בנשיאת אשה רק לשום    ,פרנסתו

דף ח שהתירו משום ישוב ארץ ישראל שבות של שבת,  מצוה... ובגיטין  

בקונה לשם מצות ישוב הארץ. אלא כל זה ליתא,   האם מיירי דוקא 

ודקדוק לשון רש"י אינו אלא לפרש דתגריהן היינו שממציאים בנקל  

ום הכי הואי מצוה, שלמי שצריך להם והמה רחוקים מבית הסופר מ

אם הסופר ישנו בעיר, ואם לא היה התגר היה והלך הקונה   "כמשא

 מצוה... בעצמו אל הסופר, ואז לא מיקרי התגר עוסק ב

 

 כתב הביאור הלכה סימן ל"ח סעיף ח':  ,ובישוב קושייתו של המרומי שדה  

 

 

יש לעיין האם נדייק מדבריו שאינו נחשב עוסק במצוה כלל, או שהוא עוסק במצוה רק בדרגה נמוכה שאין   82
נראה   במצוה"  עוסק  מקרי  "לא  שכתב  דבריו  ומפשט  המצוה".  מן  פטור  במצוה  "עסוק  של  הפטור  את  לו 

 ה אמנם יתכן שקיצר בדבריו וכוונתו לאפשרות השניה.  כאפשרות הראשונ



 מוליכך בדרך==============================================

- 58 - 

 

 

דלענין    עוד  ודע  במצוה...  עוסק  מיקרי  בשוה,  לשניהם  כוונתו  אם 

 תפקינא כתיבת סת"ם גופא כמו שמצוי שהכותב כוונתו להשתכר מס

 לומר דאפילו הכי מיקרי בכלל עוסק במצוה... 

 

, ורק  'וכתבתם 'ב  יהיא בודאי עצם מצוה דכת  והוא דלענין כתיבה גופא

היה רק    דאינה גמר מצוה... ואפילו אנו יודעים שעיקר התחלתו לכתוב

בשביל שכר... דהשתא שכותב אין מכווין כלל רק שכותב סתם לשם 

 .מצות תפילין כדין

 

על   רק  הלא  להמציאין,  כדי  הלוקחין  רש"י  שפירש    ' ותגריהם'ומה 

המסחור בענייני תפילין לא נזכר בשום מקום    פירש וכוונתו דשם הלא

פעולתו  מחשיב  מצוה  לשם  שהוא  מחשבתו  ידי  על  דאז  למצוה... 

וכתיבה סת"ם וכה"ג,    83לעוסק במצוה משא"כ בענייני מחזיר אבידה

  .84הפעולה גופא בכלל העוסק במצוה

 

 העולה משיטות החולקים:  

 

נחשב עוסק במצוה ופטור מן המצוה )לשיטת    לא לשם שמים: מוכר להתגר   •

ולביאור   למג"א  ואילו  עצמו(  מהסופר  לקנות  אפשר  אי  )אם  שדה  המרומי 

 הלכה אין לו פטור זה. 

לשיטת המרומי שדה בביאור שיטת המג"א    :כותב תפילין שלא לשם שמים •

 

וב'עד דרוש אחיך' עמ'...( ונראה, שהחידוש הוא שלא רק בכתיבת סת"ם    –אף אם נוטל שכר )עיין נדרים לג.    83
בה הכוונה של הסופר היא לעיכובא ואף אם מעיקרא החל לכתוב מחמת שרוצה שכר, סו"ס חייב לכוון לשם  

אם מחזיר אבידה וכל כוונתו    –ת אבידה שאין בה דין של 'כוונה'  ב, אלא אפילו בהשמצוה בתחילת כתיבתו
   .לשלם שכר לא הפסיד את שכרו 

על פי דבריו, יש לעיין בקיום מצות הכנסת אורחים בבית מלון שגובה תשלום עבור האירוח. האם בעל בית   84
אדם החליט להקים מלון לרווחת אורחים,  המלון וצוות עובדיו מקיימים מצות הכנסת אורחים. ובמציאות בה  

מכך, יש מקום לומר שהוא מקיים   רנס כגון בקברי צדיקים ומטרתו לסייע לבאים, אף אם הוא גם רוצה להתפ
מצות הכנסת אורחים שהרי מדובר בגוף המצוה ואף אם אין זו גוף המצוה סו"ס לא גרע מתגר התפילין שאם  

 גדרתו כעוסק במצוה. כוונתו לשם שמים אין הוא מפסיק את ה
ואם יזם הקים מלון שכל כוונתו היא להרוויח, יש לעיין האם מקיים מצות הכנסת אורחים, אם ננקוט שזו גוף  
המצוה, יש מקום לומר שלשיטת הביאור הלכה מקיים מצוה ולא גרע ממחזיר אבידה בשכר. אמנם, המחזיר  

הקים מלון כדי שיבואו אורחים ויל"ע האם חילוק    אבידה פגע במצוה ועתה התחייב בה ואילו בעל בית המלון 
 זה מפקיע את העבודה שיש כאן מצוה, וצ"ע. 



 

 - 59 - 

 

 

אינו פטור מן המצוה, ואילו למרומי שדה עצמו ולביאור הלכה יש לו פטור  

 במצוה. של עוסק

 

 האם יש מצוה בכתיבת סת"ם 

 

  : יש לעיין האם קיימת מצוה בכתיבת סת"ם )כגון, שכותב לעצמו( ה.

 

מצות כתיבת ספר תורה נלמדת מהפסוק "ועתה כתבו לכם את דברי השירה   •

 ועיין ספר החינוך מצוה תרי"ג(.  ט" הזאת" )דברים ל"א י

-ט', י"א-ך" )דברים  ו'לגבי מזוזה נאמר : "וכתבתם על מזוזות ביתך ובשערי •

 '(. כ

 .לגבי תפילין כלל לא נזכרה כתיבה בפסוקי התורה •

 

)לעיל אות ד'( כתב לגבי כתיבת סת"ם: "והוא דלענין כתיבה גופא  הביאור הלכה   

היא בודאי עצם מצוה דכתיב וכתבתם". ואף שדן על כתיבת ספרי תורה תפילין  

יצר בלשונו ומכלל דבריו למדנו  ומזוזה וציין רק לפסוק שנאמר במזוזה מסתבר שק

 .85שקיימת מצות כתיבה אף בתפילין שלא מצאנו בפסוק מצות כתיבה במפורש

 

ד' דקדק  -סימן ג'  םפערלא בפירושו לספר המצוות לרס"ג, בחלק המילואי  יוהגר" 

וציין   בכתיבתה  מצוה  ציין  ולא  בקביעתה  היא  המצוה  שבמזוזה  הרס"ג  מלשון 

 

וכן במזוזה לא אישתמיט חד מהפוסקים לומר שיש מצוה  : "ז"שו"ת דברי יציב חלק אורח חיים סימן רי  85
ההלכה פשוטה    בכתיבתה, ועיין בדעת קדושים סי' רפ"ח סעיף ז' בכתיבת מזוזה כתיב לשון יחיד וכו' ומ"מ

לקנות מזוזה שלא נכתבה ע"י שליחות וכו' עיין שם, ועיין מ"ש בספר מזוזת מלכים לאלוף נעורי הגה"צ דומ"צ  
דקליינווארדיין בהל"מ סק"ב ובהג"ה שלום ואמת שם. ובנוסח הברכה לקבוע מזוזה ולא תקנו לברך על מצות  

ודו גם את הכתיבה, דליכא מצוה כלל בכתיבה  כותבי תפילין  מזוזה לכלול  סי' ל"ח ס"ח  "ק. ומ"ש בשו"ע 
ומזוזות הם ותגריהם ותגרי תגריהם וכו' פטורים מהנחת תפילין כל היום וכו', נראה דאין זה משום שיש מצוה  
בכתיבה אלא שדינו כעוסק במצוה ומזכה את הרבים, וכמו התגרים שבודאי אין מצוה מיוחדת בעשיית סחורה  

ן גבורים שם שנתקשו בזה דכיון שכתיבת התפילין ומכירתן אינו גוף המצוה רק  בתפילין ומזוזות. ועיין מג
שבזה הוא מכין למצוה מהיכי תיתי לומר דיפטר עי"ז ממצוה גופיה וכו' עיין שם באריכות. וצ"ע מ"ש במשנה  

בר  ברורה בבה"ל שם שיש מצוה בגוף הכתיבה כדכתיב וכתבתם עיין שם, ולא ידעתי המקור לזה, ובפרט דהמח
 ". ערבינהו ותנינהו בהדי התגרים שבודאי ליכא בהו מצוה מיוחדת וצ"ע



 מוליכך בדרך==============================================

- 60 - 

 

 

ם הזכירו מצוה בכתיבה או רק בקביעה )כגון, הטור  לשיטות שונות בפוסקים הא

ביו"ד בתחילת סימן רפ"ה שכתב במפורש שיש מצוה לכתוב ולעומתו השאילתות  

בתחילת פרשת עקב שכתב שהמצוה לקבוע ועי"ש בביאור שיטת הרמב"ם( והסיק  

יבת המזוזה )אף שבתורה נאמר במפורש לשון  שהשיטות שלא הזכירו מצוה בכת

 ם היא:כתיבה, סברת

 

אמנם נראה לומר בזה ע"פ מאי דתניא בברייתא דמסכת מזוזה )ריש 

לכאורה, דמשמע דהמזוזה נכתבת   '...על הימיןנכתבת המזוזה 'פ"ב(, 

  ...86על האבנים עצמן של מזוזת הפתח

 

זו היא כתיבתה על המזוזות כאילו   דשימה  ...ולכן נראה דודאי שפיר

עצמו,  הסף  מן  חלק  הו"ל  הסף  אל  קביעתה  ע"י  שהרי  שם.  כותבה 

ונמצאת כתובה על המזוזות של הבית, ושפיר קרינן בה וכתבתם על 

  ...מזוזות ביתך ממש

 

ובהכי מדוקדק היטב מה שקראו רז"ל בכל מקום למזוזה הכתובה 

קראת מזוזה אלא מזוזת  מזוזה, ובקרא לא אשכחן בשום דוכתא שנ

 פתח הבית בלבד, דהיינו הספין. 

 

באמת   עשויה  זו  דמזוזה  משום  דהיינו  שפיר,  ניחא  זה  לפי  אבל 

להיות אחד מחלקי מזוזת הפתח, שבקביעתה אל מזוזת   מתחילתה 

פתח הבית היא בטלה אצלה, והרי היא מזוזת פתח הביח ממש, ובזה 

  ...על מזוזות ביתך ממשמתקיים קרא כדכתיב וכתבתם )כתיבה תמה(  

 

 

מזוזות" שפשוטו אומר שהכתיבה    שעי"  86 דף לד. שדנה בלשון הפסוק "וכתבתם על  שציין לגמ' במנחות 
 שית על המזוזה עצמה. שנ



 

 - 61 - 

 

 

ומעתה מתבאר עפ"ז דליכא בקרא שום מצוה במזוזה אלא בקביעתה 

במזוזת הפתח בלבד, דעלה הוא דקאי מאי דכתב רחמנא וכתבתם על 

מזוזות ביתך, דקביעתה היינו כתיבתה, אבל בכתיבתה שעל העור לא 

ככתיבת   בעלמא  הכנה  אלא  ואינה  כלל,  מצוה  שום  בקרא  אשכחן 

 . .. של תפילין, וכעשיית השופר והלולב וכיו"ב הפרשיות

 

זה על הקלף כמוה כהכנה בעלמא, ולשיטתו  וכתיבת המזלשיטת הגר"י פערלא  ו 

מסתבר שדינו של כותב המזוזה כדין התגרים, שלגביהם חילק הביאור הלכה האם  

כן שכך היא  ששכל    סתברכוונתם לשם שמים משא"כ מי שעסוק במצוה עצמה, מ

רש, אמנם הטור ובשו"ע  ושלא נזכרה בה כתיבה במפ  כתיבת תפילין,  השיטה לגבי

 , וצ"ע.87באו"ח בתחילת סימן ל"ב כתבו שקיימת מצוה בכתיבה 

 

 סופר בשכר / מי מקיים המצוה  

 

הביאור הלכה )לעיל אות ד'( כתב שהסופר שכותב סת"ם עסוק ב"עצם המצוה"  ו.

אף אם תחילת כוונתו לשם שכר. ויש לעיין במציאות בה אדם פונה לסופר סת"ם  

וא"כ מסתבר שהמצוה   והסופר הוא שליחו,  כך  והוא משלם על  שיכתוב עבורו, 

  ,88מקיים הסופר נזקפת לזכותו של בעל הבית ששכר את הסופר, וא"כ איזו מצוה  

והביאור הלכה כתב כדבר פשוט שקיימת מצוה בכתיבה אף אם מקבל שכר, ואמנם  

 יש לעיין שלכאורה המצוה נזקפת לטובתו של המשלח ? 

 

עוד קודם שהזמינו    כותב  רק במקרה בו הסופר  דן  יתכן להציע שהביאור הלכה 

הוא מקיים מצוה    ממנו תפילין וכו', ומכין לעצמו מלאי כדי שיוכל למכור, ועתה

 ללא קבלת שכר, אולם קשה להציע חילוק זה בלשונו של הביאור הלכה שלא פירט.  

 

 משנת אברהם )הרב פרייס זצ"ל( בפירושו לספר חסידים חלק ב' סימן תש"ג:   ז.

 

 . 85ועיין הערה ". מצות תפילין שיכתוב ארבע פרשיותטור אורח חיים סימן לב ובשו"ע סעיף א': " 87
 אמנם יתכן שמקיים מצות תלמוד תורה שעליה לא משלמים לו.   88



 מוליכך בדרך==============================================

- 62 - 

 

 

 

מני  להבין  בעל   ופרן שהס יאלא שצריך  של  ובשכר  הכותב בשליחות 

מקיים בכתיבתו מצות כתיבת ס"ת, הלא מצד סברא פשיטא   רהספ

ולא אל הסופר כי הוא רק באומנתו קא    מצוה זו מתיחסת לבעל הספר

עביד וכי נאמר דמי שנותן צדקה לעניים על ידי שליח בשכר, המצוה 

של צדקה תתיחס אל השליח והנפ"מ אם גם השליח בכלל עושה הוא 

 ?...  פרוטה דר"י

 

ם דמצוה הנעשית ע"י שליח הגם דהמצוה מתייחסת ובע"כ הטעם משו 

א העושה  ואל המשלח, לכל זאת גם השליח משותף בעשיית המצוה דה

שגם    ...את עצם המצוה וממילא מתקטן חלקו של המשלח בהמצוה

יש חלק בהמצוה של כתיבת ס"ת הגם שהוא כותב בפקידת סה ופר 

 בעל בית ומקבל שכר בעד כתיבתו...

 

דברי וכי נאמר שמי שנותן צדקה לעניים ע"י שליח  מה ששאלתי בריש  

 בשכר תתייחס המצוה אל השליח ? 

 

כי ממונו    ודאיב להמשלח  נחשבת  נתינת הצדקה  של  גופא  שהמצוה 

ואפילו כשנוטל שכר על  הוא, אלא שגם השליח יש לו חלק בהמצוה...

 שליחות זו, אפשר שמצוה כוללת גם לקיחת שכר. 

 

שירמכלו חפצה  התורה  מצוה ר,  בו  שיש  דבר  בעשיית  זה  אדם  ויח 

... דאל"כ מה מצוה 89משירויח בעשיית שליחות אחרת שאין בה מצוה

 הכותב ס"ת בשכר.... ופריש להס

 

בין המשלח לבין השליח, בין בעל הבית   אף שיש לברר כיצד מתחלק שכר המצוה  

של בעל הבית  לבין הסופר, מ"מ פשוט לבעל המשנת אברהם שעיקר המצוה היא  

שאדם   רוצה  שתורה  וחמחדש  מהמצוה,  בחלק  וזוכה  משכרו  קצת  נוגס  והסופר 

 

 עיין שו"ע הרב, הלכות ת"ת פרק ד' סעיף ט"ו במעלת פרנסה ממלמדות ולא בעיסוק אחר.  89
 



 

 - 63 - 

 

 

יתפרנס משליחות של מצוה )כתיבת סת"ם( ולא מפרנסה אחרת ! כלומר, העובדה  

ם מעשה מצוה, איננה רק מעשה של אילוץ, אלא כך  שאדם נוטל שכר עבור קיו

 ראוי לכתחילה.  

 

על פי דברי התורת חיים  אמנם, בעצם העובדה שיש לסופר שכר מצוה, יש לעיין   ח.

 : 90לסנהדרין כא: 

 

ונראה דיחיד הכותב ספר תורה לעצמו ונותנה לבית הכנסת לקרות בה  

הר שמקדישה  דכיון  קעביד  שפיר  לאו  ומקדישה  של בציבור  היא  י 

 -   כתיב    'לכם'הקדש ולאו שלו היא ושוב אינו יוצא בה ידי חובתו ד

  ...91שלכם בעינן 

 

יש לעיין האם כוונת התורת חיים לומר שכיון שנתן את ספר התורה לבית הכנסת,   

למצות   לו  נחשב  אינו  בבעלותו  הספר  היה  בו  הזמן  ואף  מצוותו  למפרע  בטלה 

ו לזמן בו הספר היה בבעלותו עד השעה שנתן  כתיבת ספר תורה או שזכה במצוה ז

 במתנה לבית הכנסת ?  

 

אם ננקוט שכל עוד הספר בבעלות הכותב הוא זה שמקיים את המצוה ולאחר מכן   

 

 סימן ע"ר ס"ק ג' )שציין גם לעה חולקת(  וברעק"א שם לסעיף א'.  הו"ד בפת"ש  90
וליכא למימר דבכתיבה לחוד תליא מילתא דכיון דכתב לעצמו ספר תורה יצא ידי חובתו  המשך דבריו שם: "  91

וסגי ליה אף על גב דמקדישה בתר הכי זה אינו דיחיד שכתב ספר תורה לעצמו ואח"כ נאבדה פשיטא שצריך  
פר תורה אחרת כדמשמע מדברי הרמב"ם ז"ל בפ"ג מהלכות מלכים שכתב בעת שישב המלך על  לכתוב לו ס

כסא מלכותו כותב לו ספר תורה לעצמו יתר על הספר שהניחו לו אבותיו ואם לא הניחו לו אבותיו או שנאבד  
רת דבספר  כותב שני ספר תורה וכו' וא"כ יחיד נמי כשנאבדה לו ספר תורה שלו פשיטא דצריך לכתוב לו אח

תורה שמניח בבית גנזיו אין לחלק בין יחיד למלך לענין אבידה לכך נראה דאין להקדיש ספר תורה אלא א"כ  
" ועיין שו"ת אג"מ או"ח חלק א' סימן  כותב לעצמו אחרת ומ"ש בזה על הרמב"ם ז"ל עיין בכסף משנה שם
ה מצות עשה דידיה דכתבית ס"ת... איך  נ"ב שכתב "ואני מוסיף... כשיתן הספר לבית הכנסת לחלוטין ביטל בז

נימא שהוא שוטה כזה שכ"כ טרח והוציא ממון רב לקיים מ"ע דכתיבת ס"ת ולבסוף יאבד המצוה בידים במה  
 שיתם להבית הכנסת..." ולפיכך מסיק שמסתבר ש'הקדש' ספר תורה לבית כנסת אינו מתנה גמורה.  

וי )דברים ל"א ט'( לא קיים מצות כתיבת ספר תורה בספר  ולשיטתו משה רבינו שכתב ספר תורה ונתנו לשבט ל
  םזה וכן בשאר הספרים שכתב לכל שבט ושבט )דברים רבה, ט' ט'(. ויל"ע האם כתב גם ס"ת נוסף לעצמו לקיי

 המצוה.  
 



 מוליכך בדרך==============================================

- 64 - 

 

 

כשהקדישו הפסידה מכאן ואילך, נוכל גם להציע שהסופר בשעה שכותב על קלף 

קפת לזכותו ורק  הספר תורה שייך לו והמצוה נז   –שהוא עצמו קנאו ובדיו שלו וכו'  

כשמוסרו לבעליו זוכה הבעלים במצוה, ונמצא שלסופר יש מצוה עד מסירת הספר  

לבעלים, אמנם, יש מקום לדחות ולומר שכל המצוה נזקפת לזכות הבעלים למרות  

 שמדובר בקלף של סופר וכו', כיון שהכל נעשה בשליחות זה ששכר אותו לכתוב. 

 

יע קבבעלות הסופר ומי שנותן ספר תורה לאחרים מפואם ננקוט שספר התורה היה   

ממנו את המצוה למפרע, א"כ ברור שלסופר אין כל מצוה, על פי שיטת התורה  

 חיים והעיר על כך בשו"ת אבני ישפה חלק ג' סימן ע"ב ענף ה':  

 

ונשאלתי משומעי השעור שלי בהר נוף בירושלים אם הסופר שכותב 

 .ב גם מקיים בזה מצוה לעצמוס"ת לאחרים כי שכרו אותו לכתו

 

שנראה שיש לו מצוה שהרי לא גרע מכל העושה בשליחות שיש שכר ...

כיון שעשה המעשה מצוה ואף שהוא שליח והמצוה מתיחסת לאחר 

   .אבל לא גרע זה משכרו מצד שהוא הפועל במצוה

 

שממציא   מי  בענין  י"ג  סי'  בשו"ת  בינה  האמרי  דברי  הראוני  ושוב 

י שיעסוק בתורה והוא יחלוק עמו בשכר וכתב שם  פרנסה לת"ח כד

ד"ה וא"כ י"ל שעצם שכר התורה והמצוה הדבק בהפעולה אי אפשר 

להשתתף בהן כי עין לא ראתה ואין מי שיראה רק הפועל והעושה וכו'  

אולם סוג שכר הגמולי שאינו דבק בהפעולה בזה שפיר יכול להשתתף  

ה יש לו שכר המצוה כיון וכו' ע"כ. ואם כן מוכח שמי שעושה הפעול 

שהוא עשה בפועל ואם כן נראה ששפיר מקיים הסופר מצות כתיבת  

  .ס"ת

 



 

 - 65 - 

 

 

אמנם כיון שבסוף הוא נותן את הס"ת לאחרים שוב הפסיד המצוה 

 .92לפי התורת חיים שהבאנו לעיל 

 

על פי המבואר לעיל יש לעיין מדוע הטוען בשכר אינו מפסיד שכרו בעצם העובדה  ט.

 .93שעושה המצוה עבור קבלת שכר 

 

בדין הסת"ם ישנו אדם אחר שרוצה לזכות במצוה וממנה אחר שיקיים אותה עבורו,    

ואז באנו לדיון האם התשלום מפקיע המצוה מהעושה אותה בפועל, אולם בטעינה  

ש  איננו  עליו  הטוען  הטילה  שתורה  במצוה  מדובר  אלא  הבהמה  בעל  של  ליח 

לסת"ם ש הבעלים   אםובניגוד  בטעינה  מצוה,  יקיים  הוא  יכתוב בעצמו  המשלח 

וא"כ    . שיטען את בהמתו לא יקיים מצוה, והמצוה היא רק על אדם זר שאינו בעלים

 ל. משייך את המצוה לנותן השכר, כי הוא איננו חלק מהמצוה כל אין לומר שהשכר  

 

, מדובר בדין מיוחד  )לעיל(  ובקביעות עיתים לתורה שיש האומרים שהפסיד שכרו 

 שעיקר עניינו קביעות ללא שכר וכדברי הנפש חייה לעיל. 

 

כנסת ס"ת, וכיון שאין המצוה נקראת כי אם על שם  ה בשו"ת מחנה ישראל סימן נ"ז, דן על כתיבת אותיות ב  92
ולא בעל הספר שנתן רבבות דולרים לסופר עבור הכתיבה    גומרה, זכה בכל המצוה  נמצא שהאחרון שכתב 

וכ"ש לשיטות שאין יוצאים יד"ח כתיבה בשותפות. אמנם אם הסופר כותב אותיות רק משאיר אותן חלולות,  
בסיום הכתיבה    לא הפסיד, ועי"ש. ולכאורה יש מקום לומר שהכותבים  -כיון שהספר כבר כשר אף ללא המילוי   

הינם שלוחי בעל הבית )ויל"ע האם יש למנותם על כך(, ועוד שאפשיר להשאיר אות אחרונה שיכתוב אותה  
 בעל הבית. ועוד, שיש סופרים שלאחר מכן גוררים את כתיבת האנשים שכתיבתם איננה נאה.  

אנאה לפניו במצות  "ב כתב: "ובאוצרות חיים )ליקוט מדברי הבן איש חי(, ימים טובים וזמנים חלק א' עמ' שמ
.  וכה נאה לולב נאה ציצית נאה אכתוב לפניו ספר תורה נאה ואכרכנו בשיראין נאים )נזיר ב:(סאעשה לפניו  

להיות דומה הא דספר תורה להנך מצות דתני    הא דהוצרך התנא להוסיף בספר תורה כריכה בשיראין נאים כי  
שהמקיים אותם הוא העושה אותם ביופי ונאות ועוד שהוא מקיים אותם בנאות  ולולב וציצית   להו שהם סוכה 

תמיד פעם אחר פעם, מה שאין כן כתיבת ספר תורה מצות הנוי והיופי עושהו הסופר הכותב ספר תורה בשכר,  
ואין לו פאר ושבח ביופי הכתיבה, כי בשכרו הוא עושה. ובעל הספר תורה אף על גב דהוא יהיב ליה הדמים  

ין הוא הכותב בידו וגם מצות כתיבת הספר תורה ביופי ונאות היא לשעתה ואינה תמידית. לכך הוסיף ואכרכנו  א
בשיראין נאים שהוא דבר שעושהו בעל הספר תורה בעצמו וגם הוא דבר תמידי שכורכו תמיד בשיראין נאים  

 ". בכל פעם שמוציאו לקרות בו )בניהו( 
צוה שמטרתה קיום המצוה לבין מצוה שמטרתה תוצאת המצוה, וכגון  ק בין מובתורת 'בריסק' קיים חיל  93

בקדשים שאין מצוה על אדם מסויים לאוכלם, אלא שיאכלו ולכן גם אם כל אחד אוכל פחות מכזית נתקיימה  
המצוה, כי התוצאה היא החשובה. משא"כ באכילת קרבן פסח המצוה היא לאכול וכן יש לאכול שיעור אכילה  

בית הלוי חלק א' סימן ב' אות ז', חלק ג' סימן נ"א אות ג'(, ועל פי שיטה זו יתכן שבמצוה בה  של כזית )עיין  
התוצאה היא העיקר, אין קפידא אם יקבל שכר עבור קיומה )הצעת נועם הוכהויזר נ"י(. אמנם מסתבר שאף  

 בסת"ם המטרה היא התוצאה. 



 מוליכך בדרך==============================================

- 66 - 

 

 

 

ועוד, שעל פי שיטת הביאור הלכה אדם שעסוק בגוף מצוה, כוונתו לשכר איננה   

 את גוף המצוה.   מפקעת ממנו 

 

 סיכום 

 

 העולה המאמור לעיל:  י.

 

כיון שהיא    ףה אם מקבל עליה שכרוקביעות עיתים לתורה אינה עולה למצ •

 ג'(. -גופא מהותה של מצוה זו ויש חולקים )אות ב'

 שיטות לגבי כתיבת סת"ם בשכר.עיין אות ד' בסיכום ה •

ממצוה   • הפטור  ובמהות  ותפילין  מזוזה  בכתיבת  מצוה  יש  האם  לעיין  יש 

ויש האומרים שמצות כתיבה היא רק בס"ת ולא במזוזה  לכותבים ולתגרים  

 ה'(-)אות ד'ותפילין  

סופר שנשכר לכתוב, יש לעיין האם יש לו מצוה והאם מפסידה כשנותן את   •

 '(.ט-הכתב לבעלים )אות ז

לבעל   • אין  וגם  בשליחות  מדובר  שאין  בשכר,  מצוה  לשכר  זוכה  בטעינה 

המצוה  מהבה בגוף  שעוסק  שכיון  ועוד  בעצמו  במצוה  לזכות  אפשרות  ה 

 שכר אינם מפקיעים את גוף המצוה )אות ט'(. ההכוונה ו

 . 94שכר בפריקה כשהבעלים לא רצו לפרוק  תעיין לעיל אודות קבל •

 

 

 

 

 

 

 

 ואילך.   44ליד ציון הערה   94



 

 - 67 - 

 

 

 

 כי תראה  –כי תפגע  

 

 הקדמה 

 

   -   לקמן נדון מה הוא המרחק בין האדם לבין החמור שיש לפורקו או לטעון אותו א.

 וכפי שדרשו חז"ל מהפסוקים.

 

יש לעיין לולי היה לימוד מהפסוקים לגבי המרחק, כיצד היינו מכריעים בספק זה.  

  האם כל ידיעה אודות צורך בפריקה או בטעינה היתה מחייבת אפילו ממרחק גדול 

או  במקום מרוחק(    )כגון, שבעל החמור שלח שליח שיש לו צורך בעזרה בפריקה

ממש  רק  ש עומד  היה  אם  רק  ושמא  מחייבת  היתה  האם  ראיה  וכן  החמור.  ליד 

  .95ההכרעה היתה על פי מרחק או על פי עקרון אחר 

 

כגון אב שצריך למול את בנו    .מסתבר ששאלה זו הינה שאלה כללית במצוות רבות 

 

 הלכות בהם נאמר שיעור מרחק לקיומם, כגון:   95
י'( אולם   • ט'  )בהעלותך,  רחוקה פטור מקרבן פסח  עליה לרגל. התורה מציינת שמי שהיה בדרך 

בפסח שני הוא חייב, וכן עליה לרגל, אין לה שיעור מרחק )אכמ"ל לגבי הנמצא בחו"ל, עיין תוס'  
 פסחים ג: ד"ה "אליה"(.  

  ... נו אחריו אפילו למדיהגוזל את חבירו שוה פרוטה ונשבע לו יוליכ': "משנה ה  ' פרק ט  "קבה  משנ •
ל אפילו למקום רחוק,  ז". כלומר מעיקר הדין חובה עליו ללכת אחרי הנגאבל נותן לשליח בית דין

ותקנת חכמים שיכול לתת לבית דין )אכמ"ל בפרטי הדין, ובגמ' בדף קג: שאם לא נשבע לא נאמר  
למקום אחרו הנגזל נשאר   חיוב זה, אמנם עיין ערוה"ש חו"מ סימן שס"ז סעיף א', שאם הגזלן הלך

 על הגזלן ללכת אחר הנגזל ללא הגבלת מרחק(.  –במקוו 

ולתפלה  עבור גיבול עיסה בטהרה( -)אמר רבי אבהו אמר רבי שמעון בן לקיש: לגבל פסחים מו. " •
אפילו    -לא שנו אלא לפניו, אבל לאחריו  ,  אמר רבי יוסי ברבי חנינא ...ארבעה מילין.  -ולנטילת ידים  

 ".  חוזר  -ומינה, מיל הוא דאינו חוזר, הא פחות ממיל  ,חוזר. אמר רב אחא  מיל אינו

ברכת המזון יש לברך אותה במקום שאכל, אם הזיד ויצא ממקומו עליו לשוב למקום בו אפילו הלך   •
 כמה מילין ובלבד שלא יעבור שיעור עיכול )משנ"ב קפ"ד ס"ק ג'(. 

ערוך   • "שולחן  ט':  סעיף  רמ"ד  סימן  ח יו"ד  ארבע  הרואה  לתוך  שיגיע  עד  עומד  אינו  עובר,  כם 
אמותיו, וכיון שעבר מלפניו יושב. ואם הוא רבו מובהק, עומד מלפניו מלא עיניו ואינו יושב עד  

 ". שיתכסה מעיניו או עד שישב במקומו
 



 מוליכך בדרך==============================================

- 68 - 

 

 

)וכגון שאי   למולו  ימים כדי  ללכת שמונה  רחוק האם חובה עליו  ונמצא במקום 

ין אדם לחבירו ולבין  יתכן שיש מקום לחלק בין מצוות שבואפשר על ידי שליח(   

   וצ"ע. מצוות שבין אדם למקום, 

 

 פגיעה וראיה בהשבת אבידה ובפריקה וטעינה 

 

 שמות פרק כ"ג:  ב.

 

בְךָ אוֹ חֲמֹרוֹ ע שׁוֹר אֹיִּ פְגַּ י תִּ רְאֶה  )ד( כִּ י תִּ יבֶנּוּ לוֹ: )ה( כִּ ב תְשִּׁ  תֹעֶה הָשֵׁׁ

מּוֹ עֲזֹב עִּ עֲזֹב לוֹ עָזֹב תַּ לְתָ מֵׁ שָאוֹ וְחָדַּ ת מַּ חַּ ץ תַּ אֲךָ רֹבֵׁ  חֲמוֹר שֹנַּ

 

 :ב"דברים פרק כ   

 

ב  הֶם הָשֵׁׁ מְתָ מֵׁ לַּ תְעַּ ים וְהִּ דָחִּ יוֹ נִּ יךָ אוֹ אֶת שֵׁ רְאֶה אֶת שׁוֹר אָחִּ )א( לאֹ תִּ

ם יבֵׁ יךָ:  תְשִּׁ פְתוֹ אֶל   לְאָחִּ אֲסַּ עְתוֹ וַּ לֶיךָ וְלאֹ יְדַּ יךָ אֵׁ ם לאֹ קָרוֹב אָחִּ )ב( וְאִּ

לוֹ: בֹתוֹ  הֲשֵׁׁ וַּ אֹתוֹ  יךָ  אָחִּ דְרֹשׁ  ד  עַּ מְּךָ  עִּ וְהָיָה  יתֶךָ  בֵׁ עֲשֶה   תוֹךְ  תַּ ן  וְכֵׁ )ג( 

יךָ   אָחִּ ת  דַּ אֲבֵׁ לְכָל  עֲשֶה  תַּ ן  וְכֵׁ מְלָתוֹ  לְשִּ עֲשֶה  תַּ ן  וְכֵׁ חֲמֹרוֹ  ד  לַּ אֲשֶׁר תאֹבַּ

יךָ אוֹ  רְאֶה אֶת חֲמוֹר אָחִּ ם: )ד( לאֹ תִּ לֵׁ תְעַּ ל לְהִּ מֶּנּוּ וּמְצָאתָהּ לאֹ תוּכַּ מִּ

מּוֹ ים עִּ ם תָקִּ הֶם הָקֵׁ מְתָ מֵׁ לַּ תְעַּ דֶרֶךְ וְהִּ ים בַּ  .שׁוֹרוֹ נֹפְלִּ

 

ודין פריקה ודין טעינה סמוכים    בדהא  תהן בספר שמות והן בספר דברים, דין השב  

לזה בפריקה    .זה  פגיעה,  לשון  ונאמרה  ראיה  לשון  נאמרה  החיוב  חלות  ולגבי 

ואיסור    96חיוב העשה הוא "בפגיעה"ובטעינה אך ורק לשון ראיה ובהשבת אבידה  

 הלא תעשה הינו בראיה:

 

 

( חייבה תורה כבר  36יתכן להציע, שבפריקה שיש הן צעב"ח והן בהלת בעל הבית )עיין ליד ציון הערה    96
ם בספר דברים הוזכר  בראיה מרחוק ואילו השבת אבידה אינה חמורה כ"כ וחייבה תורה רק בפגיעה ממש. אול

וכך דחה הרד"צ הופמן זצ"ל בפירושו לפסוקי התורה בספר שמות אפשרות    –לשון ראיה אצל השבת אבידה  
 . 113ועיין גם תורה תמימה, דברים כ"ב אות א' )בהערות( ולקמן הערה   .ביאור זו



 

 - 69 - 

 

 

 השבת אבידה ... השב כי תפגע שור)שמות(  

 פריקה .. עזב תעזובכי תראה חמור שונאך)שמות(  

 השבת אבידה ... והתעלמת ר אחיך לא תראה את שו)דברים(  

 טעינה נופלים... הקם לא תראה את חמור אחיך)דברים(  

  

, ואילו לגבי  97נמצא שעל פי פשוטם של דברים, חיוב פריקה וטעינה הינו כשרואה

, 98מצאנו שני לשונות )פגיעה, ראיה( שיש לברר מדוע חילקה תורה ביניהם   אבידה

שיכולה להיות ממרחק   99שבפשטות, פגיעה הינה קריבה גדולה יותר מאשר ראיה 

 ועיין לקמן בשיטתו של בעל ספר יראים. -  .100גדול 

 

 שיטת ספר יראים – דרשת הפסוקים

 

ועיקרן הוא האם הדרשות הינם אך  קיימות גירסאות שונות,    101בדרשות הפסוקים ג.

לשון   ופעם  ראיה  לשון  נאמרה  פעם  מדוע  לישב  )ובאו  אבידה  השבת  בדין  ורק 

 פגיעה(, או שהדרשות מחברות בין דין השבת אבידה לבין דין פריקה. 

 

ונציין תחילה לשיטת היראים סימן ר"ז שדורש את הפסוקים אך ורק ביחס להשבת   

 

בהנחה שראיה הינה כפשוטה, שפעמים המושג ראיה מתייחס להכרה והבנה. וכגון בתחילת פרשת ראה:   97
 "ראה אנכי נותן לפניכם".  

 ושמא האחד למצות עשה והשני למצות לא תעשה.  98
גע' כלומר  גבי השבת אבידה כתיב 'כי תפ –תוספות השלם על התורה, שמות פרק כ"ג: "כי תפגע כי תראה  99

שאינו צריך לעקם עליו את הדרך, וגבי פריקה כתיב כי תראה ואפילו מרחוק". ונראה שביאורו הינו על פי  
 פשוטו של מקרא ולא כדרשת חז"ל לקמן אות ד' )וקצ"ע בהערת המו"ל שם(. 

ן כי  ולולי כי ניתן פירוש לתורה בעל פה היתה כל התורה כולה כסמיות ועוורוהקדמת הסמ"ג לתורה: "  100
המקראות שוברים וסותרים זה את... כתוב אחד אומר כי תראה חמור שנאך וגו' משמע ראיה אפי' מרחוק וכתוב  
אחד אומר כי תפגע כאדם שפוגע בחבירו... וכאלה רבים ולא יתברר פתרונם כי אם בתורה שבעל פה שהוא  

ו "כי תראה" נאמר במצות פריקה,  ". ולכאורה צ"ע מה מה קושייתו, והרי הפסוק שנאמר במסורת ביד החכמים
ואילו הפסוק "כי תפגע" נאמר בדין השבת אבידה, ומדוע מקראות אלו הינם שוברים וסותרים זה את זה ?  

 וצ"ע. 
דרשות הפסוקים הינם גם במכילתא שמות הנ"ל )ועי"ש במלבי"ם(, ובספרי דברים שם ובתוספתא ב"מ    101

לקמן נדון על דרשת הגמ' בב"מ דף    –שלמי ב"מ פרק ב' הל' י'  פרק ב' הלכ  ט' )מהד' ליברמן הל' כ"ה( ירו
 לג. )ובגירסאותיה השונות( ועיין גם בחשק שלמה לב"מ שם. 



 מוליכך בדרך==============================================

- 70 - 

 

 

 אבידה:

 

לא תראה את שור אחיך או את    102לא תראה. צוה בב"ה בפ' כי תצא 

שיו נדחים פי' אל תעמוד מנגד בראותך כמו אל תרא את אחיך ביום 

 וגו'. 

 

רחוק    לו]יכול[ אפיותניא ומייתי' ליה באלו מציאות ]ל"ג א'[ לא תראה  

האמור בואלה המשפטים ]יכול פגיעה  104ת"ל כי תפגע?   103ממנו מיל

ממש ת"ל לא תראה[ איזה היא ראיה שיש בה פגיעה אחד מז' ]במיל[ 

 וזהו ריס.

 

הינם פסוקי השבת    –הפסוקים אותם דורשת הגמ' על פי גירסת בעל ספרי יראים    

ש מאבידה,  ראיה  האם  סתירה  לכאורה  פגיעה קיימת  או  אבידה  בהשבת  חייבת 

לג.   בב"מ  חכמים  ודרשו  בה   –מחייבת,  שיש  'ראיה  הפסוקים  בין  לשלב  שיש 

 )ולקמן אות ד'(.  פגיעה' והיא שיעור ריס

 

)אפילו   בראיה  הוא  החיוב  טעינה,  לשון  רק  שנאמרה בהם  וטעינה  פריקה  ולגבי 

 בריחוק מיל( וכך כתב בספר יראים בסימן ר"ח: 

 

בר יוצרינו  שיעמוד צוה  לארץ  נופל  חבירו  בהמת  משא  ישראל  אות 

תראה   לא  תצא  כי  בפרשת  דכתיב  לטעון  ויסייענה  והבהמה  המשא 

נופלים בדרך זו מצות טעינה וכתיב באלה  חמור אחיך או את שורו 

עמו  תעזוב  עזב  לו  מעזוב  וחדלת  שונאך  חמור  תראה  כי  המשפטים 

 וחדלת מעזוב זו מצות פריקה.

 

 

 בדין השבת אבידה.  102
 מדוע רק מיל ולא יותר ?   103
 שנאמר גם הוא בדין השבת אבידה.  104



 

 - 71 - 

 

 

  105, שטעינה ופריקה חיובם הוא בראיההיא  בעל ספר יראים  ולמדנו ששיטתו של  

 ואילו השבת אבידה בראיה שיש בה גם פגיעה והיינו שיעור מיל. 

 

 גמרא ב"מ דף לג. –דרשת הפסוקים 

 

 . :גמ' ב"מ דף לג ד.

 

כי   ,תלמוד לומר   ?  106יכול אפילו מרחוק   פריקה(-)כי תראה    ,תנו רבנן

  כי תראה  , תלמוד לומר  ? אי כי תפגע יכול פגיעה ממש .אבידה(-) תפגע

שיערו חכמים אחד משבע ומחצה   ?ואיזו היא ראייה שיש בה פגיעה  

 .107במיל, וזה הוא ריס

 

קושית הגמ' ב'סתירה' לכאורה בין לשון פגיעה    יסוד   ו מה  קושי   לכאורה מתעורר 

וא"כ מה    –קה  לבין לשון ראיה, שהרי פגיעה נאמרה באבידה וראיה נאמרה בפרי

ולמסקנה.   לתשובה  מקום  ומה  לקושיא,  ראיה'  מקום  בה  שיש  "פגיעה  האומרת 

 

ופ. ויש לעיין האם  ומסתבר שהכוונה בראיה רגילה ולא באמצעות מצלמות מרחוק ולא באמצעות טלסק  105
שיעור הראיה הינו רק למהלך ברגליו או גם לרוכב על החמור או נוסע ברכב, וכן האם שיעור ראיה שיש בה  
פגיעה ישתנה במקרים אלו, וצ"ע. ומסתבר ששיעור ראיה שיש בו פגיעה מחייב רק במקרה בו יש יכולת ללכת  

לעוברו והגשר נמצא במרחק, אינו חייב ללכת    ישירות למקום, אבל אם מדובר שיש ביניהם נהר שאי אפשר 
 מרחק גדול, וצ"ע. 

רחוק ללא שיעור מרחק. ובתוספתא פ"ב הל' ט': :"וכי תראה יכול אפילו שנים ושלשה מיל, ת"ל כי תפגע,    106
יכול אפילו בתוך ד' אמות..." ובירושלמי ב"מ פ"ב י': "יכול אפילו רחוק מאה מיל" )וצ"ע האם העין שולטת  

רחוק(, ועיין גירסת היראים לעיל. ועיין מקבציאל ז' במאמרו של הרב דוד יואל וייס לגבי שיעור ראיה, עמ'  כה  
 ך  יל קכ"ד וא

כיון שמיל הוא אלפיים אמה נמצא שריס הוא רס"ו אמה ושני שליש  "מידות ושיעורי תורה פרק ו' סעיף ג' :    107
להלכה אין פוסקים כן. במידות ימינו לשיטת רא"ח    אמה[... ומצאנו בראשונים דעות נוספות אולם  266.66]=

 ". מטר 153.6מטר[ ולשיטת החזו"א כ   121.6מטר ]ולשיטתנו ע"פ מידות הרמב"ם    128נאה הוא  
שבאות א'(:      שמות ר  פבסש  סוקיםפה)על    ומה מיוחד דוקא בשיעור זה ? כתב המלבי"ם בפירושו על המכילתא 

" כלומר,  רס"ו אמה הנקרא רוס שכבר יוכל לדבר עימו פנים אל פנים  אבל בהרחבה יציין אם הוא קרוב אליו"
ה  קפגיעה היא ממשית, ראיה היא מרחוק, והשיעור שנקבע הוא ראיה מאפשרת דיבור )ומסתבר שמדובר בצע

 במרחק זה(. 
 



 מוליכך בדרך==============================================

- 72 - 

 

 

 .108שמסתבר שהיא מלמדת הן על דין פריקה והן על דין השבת אבידה

 

 בחידושי הריטב"א )הישנים( מבאר מדוע ניתן ללמוד זה מזה:   

 

שם כי תראה יכול מרחוק. ת"ל כי תפגע. וקשיא לן היכי גמרינן להו  

  ?  מהדדי דכי תראה מיירי בפריקה וכי תפגע באבדה

 

. א"נ סמוכין 109ואיכא למימר דאפילו הכי למד האחד מחברו בדבר זה

 .נינהו ודריש סמוכין

 

 גירסת הגר"א  )הגהת הגר"א ס"ק א'(:  –גמ' ב"מ דף לג.  ה.

 

רבנן תראה  כ  ,תנו  מרחוק    פריקה(-)י  אפילו  לומר  ?יכול  כי    ,תלמוד 

ממש  .אבידה(-)  תפגע פגיעה  יכול  תפגע  כי  לומר  ?  אי    לא   ,תלמוד 

שיערו חכמים אחד משבע   ?ואיזו היא ראייה שיש בה פגיעה    110תראה

 ומחצה במיל, וזה הוא ריס.

 

הגמ   מדין  כלומר,  היא  והתשובה  בפריקה,  שנאמר  ראיה  שיעור  הוא  מה  דנה   '

ולגבי   תראה(,  לא  תפגע,  )כי  סותרים  פסוקים  שני  נאמרו  אבידה  שבדין  אבידה, 

השבת אבידה התשובה היא 'ראיה שיש בה פגיעה' ומדין השבת אבידה נלמד אף  

רא הינה  המחייבת  שראיה  טעינה(,  לדין  שגם  )ומסתבר  פריקה  בה  ה  ילדין  שיש 

 פגיעה. 

 

 

ה בגמ' לא נאמר האם גם דין טעינה שנאמר בספר דברים ובו נאמר לשון ראיה הינו רק בראיה שיש בה פגיע  108
או דין טעינה הינו אפילו בראיה רחוקה יותר ? וכן האם פגיעה שיש בה ראיה הינה רק ביחס למצות עשה של  

יותר כפשט הדברים    וחקתמחייב כבר בראיה מר  –אבידה שנאמרה בספר שמות, אבל הלא תעשה של התעלמות  
יש ללמוד מכא  –בספר דברים   גם לפסוקים בספר  או שאחר שלמדנו פגיעה שיש בה ראיה בספר שמות,  ן 

 דברים. 
 יל"ע מה תירץ.   109
נאמר בהשבת אבידה בספר דברים לעומת גירסתנו )באות הקודמת( בה נאמר "כי תראה"      -"  "לא תראה  110

 בפריקה, בספר שמות. 



 

 - 73 - 

 

 

(, לשיטתו הגמ'  אות ד'לעיל  הגר"א בגירסתו 'ניצל' מהקושיא שחלה על גירסתנו )

דנה על סתירה בדין השבת אבידה ומסקנת דין השבת אבידה 'ראיה שיש בה פגיעה'  

 תחול אף על דין פריקה.  

 

אולם אף לשיטתו יש לעיין מדוע דין פריקה בו נאמרה אך ורק "ראיה" יוכפף לדין   

)ולשיטת הריטב"א הסביה היא   השבת אבידה בו התחדש דין ראיה שיש בה פגיעה

 בגלל סמיכות הפרשיות(. 

 

 פסקי ההלכה בדין פגיעה וראיה 

 

על פי היראים דין פגיעה שיש בו ראיה נאמר אך ורק בהשבת אבידה )לעיל אות   ו.

' כוללת  ה'(, דרשות הגמ-ג'(, אולם לגירסת הגמ' שבפנינו ולשיטת הגר"א )אות ד

הן השבת אבידה והן פריקה, ולפי זה היה מקום להגיע למסקנה שיש פגיעה שיש  

הינה המסקנה בשתי הלכות אלו. אולם פוסקים רבים ציינו דין פגיעה    –בה ראיה  

שבת אבידה כתוב לשון ראיה  השיש בה ראיה אך ורק בדיני פריקה וטעינה, ואילו ב

 פרק י"ג מרוצח הלכה ו':  וכגון לשון הרמב"ם ברמב"ם 111ולא פירטו 

 

מאימתי יתחייב לפרקו ולטעון כמו משייראהו ראייה שהיא כפגיעה 

וכמה... אחד משבעה ומחצה  כי תפגע  ונאמר  כי תראה  נאמר  שהרי 

 במיל 

 

 ובפרק י""א מגזילה ואבדה הלכה א' לא ציין הרמב"ם לשיעור פגיעה:  

 

רואה היך, ו השב אבידה לישראל מצות עשה שנאמר השב תשיבם לאח

 אבידת ישראל ונתעלם והניחה עוהר בלא תעשה שנאמר לא תראה... 

 

 

 . טשו"ע חו"מ בתחילת סימן רנ"ט ובסימן ער"ב סעיף ה'עיין   111



 מוליכך בדרך==============================================

- 74 - 

 

 

 : 112וכבר תמה על כך הב"ח בחו"מ סימן רנ"ט  

 

ובגמרא )ב"מ( סוף פרק שני )דף ל"ג א( נתנו שיעור רו"ס אמה ראייה  

ויליף לה )שמות כג ד( מכי תפגע דכתיב לגבי אבידה   ,שיש בה פגיעה

דלגבי תראה  להו  ומכי  אית  דינא  דחד  אלמא  ה(  כג  )שם    ... פריקה 

לפיכך כתב רבינו סתם הרואה את האבידה חייב ליטפל בה וכו' ונסמך  

לקמן   פריקה  לגבי  וב' שלישי אמה  רו"ס אמה  שיעור  על מה שכתב 

השבת  גבי  רבינו  כתבה  לא  למה  עיון  וצריך  ו'.  סעיף  ער"ב  בסימן 

בפי"ג מהלכות רוצח אבידה. גם הרמב"ם לא כתבה אלא גבי פריקה  

 . )ה"ו(

 

הב"ח מנסה לישב שהטור כתב שיעור ראיה שיש בו פגיעה בדין פריקה ומכאן    

ולכאורה קצ"ע לומר כן ומה עוד שדין פריקה נכתב    .נלמד אף לדין השבת אבידה

, וצ"ע 113בטור לאחר דיני השבת אבידה, ומנין שיש ללמוד מהמאוחר על המוקדם 

 גם למעשה.

 

 ':  הלכות עוברי דרכים וצער בעלי חיים סעיף והרב, חו"מ,  שו"ע ז.

 

במאמר של הגרז"נ גולדברג , לגבי חיוב הגשת עדות )שיש בו  ואילך  ח  "עמוד תכ  'כרך ז עיין שורת הדין    112
משום השבת אבידה( האם חייב ללכת רק שיעור זה של ריס כדי להעיד או שאחר שכבר יודע העדות נחשב כמי  
שהאבידה כבר אצלו ויש לו מצוה להשיבה להבעלים בכל מקום )וקצ"ע שעתה הבעלים צריכים לבוא אליו  

 ולא ההיפך(. 
ת שיעורים להגרי"ד סולובייצ'יק זצ"ל לב"מ לג. הקשה כאמור בפנים ותירץ שאכן יש לחלק בין ברשימו  113

ונראה דכוונת לשון פגיעה ביחס לבני אדם היא לפגוש את האדם השני  פריקה וטעינה לבין השבת אבידה: "
בבעל הבהמה הרובצת תחת משאה וטעינה דמיירי שפגע  בפריקה  ולפיכך  מרחוק.  רק לראותו  דרשינן    ולא 

דפגיעה אינה ראייה בעלמא אלא פגישה בשיעור ריס. משא"כ כשפגע באבידה דליכא פגישה בבן אדם אלא  
דפגע בחפצא של אבידה פגיעה היא בראייה בעלמא בלבד. ועוד י"ל דעיקר קיום המצוה דפריקה וטעינה הוא  

הוא של פגישה עמו בשיעור    עשיית חסד עם בעל הבהמה שנבהל על ממונו ומשו"ה משמעות הלשון של פגיעה
". )ועיין ריס. משא"כ בהשבת אבידה דהויא מצוה שבממון דחלה בראייה בלבד ואפילו במרחק שיותר מריס

 (. אמנם אין בדבריו כדי לישב את הקושי העולה מסוגיית הגמ'. 96הערה 



 

 - 75 - 

 

 

אין חיוב פריקה וטעינה אלא משיראהו ראייה שהיא כפגיעה שנאמר  

ראייה  שיעור  לך  לומר  וגו'  תראה  כי  אחריו  וכת]ו[ב  וגו'  תפגע  כי 

אמה   שלישי  וב'  אמה  רס"ו  ביניהם  שיהיה  חכמים  ושיערו  כפגיעה 

יה ביניהם יותר מזה אין צריך לילך שהוא אחד משבע ומחצה במיל. ה

 אצלו אף על פי שרואהו. 

 

ולהציל בעלי חיים אלו או של 114 לילך  לומר שאין צריך  )ואין צריך 

הפקר מצערן יותר מרס"ו וב' שלישי אמה אף על פי שרואה אותן. ואין 

צריך לומר שאם אינו רואה בעיניו אף על פי שיודע מן צערן אין צריך 

פילו פחות מרס"ו אמה שהרי נאמר כי תראה וכי כלל לילך אצלם א

 . תפגע וזה לא פגע ולא ראה(

 

כלומר, מדובר אך ורק בראיה ולא בידיעה ואף משום צעב"ח אינו חייב יותר )ויל"ע    

 אם צעב"ח דאורייתא מדוע אף הוא מוגבל בשיעור פגיעה(.

 

 סיכום  

 

 העולה מהאמור לעיל:  .ח

 

ממרחק של ראיה שיש בה פגיעה ופריקה הינה    שיטת היראים שהשבת אבידה הינה •

 מראיה )אות ג'(. 

ולגירסת הגר"א נראה שהן פריקה וטעינה והן השבת אבידה הינם  לגירסת הגמ'   •

 ה'(.-ממרחק של ראיה שיש בה פגיעה )אות ד'

וטעינה    קיהיהרמב"ם והטוש"ע כתבו שדין פגיעה שיש בה ראיה רק בהלכות פר •

 . (ולא בדין השבת אבידה, וצ"ע מדוע )אות ו'

 .115עיין בפרק הדן על מצוות העשה והל"ת באות ה' •

 

 . 140עיין הערה   –הקטע דלקמן בסוגריים  114
 . 23ציון הערה   ליד 115



 מוליכך בדרך==============================================

- 76 - 

 

 

   ם ריקה וטעינה באדפ

 

 הכתוב בהווה / דרשת מכילתא דרשב"י רהאם דיב

 

. היה מקום להציע 116פסוקי התורה הדנים בפריקה וטעינה דנים על חמור ושור  א.

וכשם שמסתבר שכל  ואף שאר בעלי החיים בכלל המצוה.  ש"דיבר הכתוב בהווה"  

 משא הינו בכלל דין פריקה וטעינה.  שאבעלי החיים בכלל, אף אדם שנו 

 

זו, שהרי בני אדם רגילים לשאת משאות ואף זקוקים   אולם נראה לדחות הצעה 

ואע"פ כן  בני אדם נושאים משאות  דבר הווה הוא שכיון שוא"כ    117לעזרה בטעינה 

תורה לא הזכירה מצוה זו ביחס לבני אדם, שמא דין התורה הינו דוקא בבעלי חיים  

 .118הנושאים משאות 

 

 : 119מכילתא דרשב"י, שמות פרק כ"ג פס' ה' ב.

 

 

שמות כ"ג ב': "כי תראה חמור שונאך רובץ תחת משאו וחדלת מעז לו, עזב תעזב עמו" ובדברים כ"ב ד':  116
 ם תקים עמו". "לא תראה את חמור אחיך או שורו נפלים בדרך ותהעלמת מהם, הק 

שו"ת הרשב"א חלק א' סימן רנ"ז: "והלא כל הכתפים הנושאים משאוי הראוי יכולין הם לשאת ולעמוד    117
תחתיו אחר טעינה ובשעת טעינה צריכים אחרים לסייען". אמנם היה מקום לומר שבטעינה של תחילת העבודה  

ל פי שיטת הרמב"ם מדובר רק באדם  ועוד שע  .לא נאמר דין טעינה כי אם למי שהולך בדרך כמבואר בפסוק
 נבהל )ועיין גם לקמן בשיטתו(. 

י"ל דהקפידה תורה על צער בעלי חיים    איוכתב בשו"ת חוות יאיר סו"ס קצ"א: "... דאין זה ראיה כלל, דוד  118
דחסירה דעת ונפש המשכלת לסבול". ולמדנו מדבריו, ש'בעל שכל' יש לו יכולת לסבול יותר ממי שאינו בעל  

מש"כ זה האדם איבעי' ליה ליתובי דעתי' ולקבל מאהבה אשר יארע לו וכמ"ש במס' סוכה על אבל חייב שכל, 
מהו   ,אבל חייב בסוכה. פשיטא וכוונתו לדברי הגמ' בסוכה כה: "   . "בסוכה אף על פי דמצטער פטור מן הסוכה

האי נמי מצטער הוא, קמשמע לן הני    , הואיל ואמר רבי אבא בר זבדא אמר רב: מצטער פטור מן הסוכה דתימא
נפשיה, איבעי ליה ליתובי דעתיה  , מילי הוא דקא מצטער  יל"ע  צערא דממילא, אבל הכא איהו  ולכאורה   ."

סוכה עצמה פטור מסוכה.  ב  י באבילות הצער בא מדבר אחר וחייב בסוכה ואילו מי שמצטערוהשר   ,בראייתו
ה"ז צער וא"כ ה"ה בנשיאת משאות שמהם    –מצטער  משמע שכאשר הסבל הוא מהדבר עצמו ממנו האדם  

 הוא מצטער וא"כ הוי צער, ומדוע לא נחשב צער לענין המשא ? וקצ"ע.  
 מכילתא דרשב"י לא עמדה לעיני הראשונים.   119



 

 - 77 - 

 

 

רצית  אם  מצוה  ועליך  הואיל  לו  ואמר  לו  וישב  הלך  עמו  תעזב  עזב 

לו זקן וחולה ת"ל  ייכול אפ   ,ולפרוק פרוק או לא תפרוק פטור שנא' עמ

 . 120עזב תעזב. עמו לרבות משוי שעל כתיפו

 

הראשונים לא  נראה שלפנינו מקור ברור לחיוב פריקה באדם הנושא משאות, אולם   

ואף בשאר מדרשים לא ראינו    .וכנראה שמדרש זה לא עמד בפניהםמכילתא    הזכירו 

זו.   'עמו' הן את הלימוד הפוטר  יתכן שנקטו שאי אפשר ללמוד מהמילה  דרשה 

ן ביחס ל"משוי שעל כתיפו" של האדם, ונוכל  במקרה בו הבעלים 'הלך וישב לו' וה

דרשה זו, מוכח שחולקים    ראינושבשאר מדרשים ובגמ' לא    ובדהלומר שמעצם הע

 עליה ודרשה זו לא נתקבלה על ידי שאר התנאים.  

 

 להנחה הקשתיו ולא לדבר אחר

 

 גמ' ב"ק דף נד: : .ג

 

לנפילת הבור ולהפרשת הר סיני    -אחד שור ואחד כל בהמה    (מתני')

, לחסימה, לכלאים ולשבת 121ולתשלומי כפל ולהשבת אבידה, לפריקה

? אלא שדבר    וכן חיה ועוף כיוצא בהן. א"כ, למה נאמר שור או חמור 

 הכתוב בהווה. 

 

סוקים מהם . ואחד הפ122ובגמ' שם מובאים הפסוקים מהם נלמדו ההיקשים זה מזה   

 

)ואולי מכאן נלקח למכילתא דרשב"י( כלומר, מהמילה "עמו" למדים שני    120 וכן הוא במדרש הגדול כאן 
סייע רק כאשר הבעלים עובד בעצמו )וכמבואר במשנה בב"מ... ולעיל...( וגם שיש  לימודים. האחד, שיש ל

 חיוב פריקה באדם עצמו. ויל"ע כיצד נלמדו שניהם מאותו פסוק ?  
 ומסתבר שה"ה לטעינה.  121
)=ולא רק שור    כסף ישיב לבעליו כתיב, כל דאית ליה בעלים, כדאמרן  -לנפילת הבור  "  המשך הגמ' שם:    122

אם בהמה אם איש לא יחיה, וחיה בכלל בהמה הויא, אם לרבות    -. להפרשת הר סיני  רים בפרשה(  וחמור האמו 
לכל אבדת    -כדאמרינן: על כל דבר פשע, כלל כל דבר פשיעה. להשבת אבידה    - את העופות. לתשלומי כפל  

כל בהמתך  )=חמור נאמר בפריקה ובשביתת שבת, ובשבת נאמר 'ו'  יליף חמור חמור משבת  -אחיך. לפריקה  
 



 מוליכך בדרך==============================================

- 78 - 

 

 

 נלמד ההיקש הוא בציווי על שמירת השבת בדברים פרק ה' פס' י"ד:  

 

בָת לַּ  י שַּׁ יעִּ שְבִּ תֶךָ  קֶ אֱלֹ  ה'וְיוֹם הַּ נְךָ וּבִּ תָה וּבִּ עֲשֶה כָל מְלָאכָה אַּ יךָ לאֹ תַּ

שְׁעָרֶ  רְךָ אֲשֶׁר בִּ חֲמֹרְךָ וְכָל בְהֶמְתֶךָ וְגֵׁ אֲמָתֶךָ וְשׁוֹרְךָ וַּ בְדְךָ וַּ ן יָנוּחַּ  וְעַּ עַּ יךָ לְמַּ

אֲמָתְךָ כָמוֹךָ בְדְךָ וַּ  .עַּ

 

ומקשה הגמ' שבפסוק הוזכרו לא רק בעלי חיים אלא גם בני אדם וא"כ כשם שבעלי   

החיים כולם הוקשו לכל ההלכות המנויות בשנה, כגון שכלאי בהמה אסורים בכל  

א משום  קרון  ימשכו  ובהמה  שאדם  אסור  יהיה  גם  וא"כ  וכו',  החיים  יסור  בעלי 

 כלאים ומשיבה הגמ':  

 

פפונאי ידעי טעמא דהא מילתא, ומנו רב אחא בר יעקב,   ,אמר רב פפא

למען ינוח עבדך ואמתך כמוך, להנחה הקשתיו ולא לדבר    ,אמר קרא

עבד ואמה לבהמה אבל לא לענין    -הקשתיו  ]=למנוחה[  להנחה   )רש"י:  אחר.

 .(איסור אחר

 

הגמ  דינים  מדברי  ולשאר  חסימה  בדין  לאדם  חיים  בעלי  בין  היקש  שאין  מוכח   '

שהוזכרו במשנה )ורק לענין מנוחה הוקשו זה לזה( ומוכח שאין דין פריקה וטעינה  

והרשב"א הסכים עימו בכך    ןוכך טע  .באדם רנ"ב  השואל בשו"ת הרשב"א סימן 

הרדב"ז חלק ב'    ( וכך היא מסקנת שו"ת  ז'  )ובעיקר שיטת הרשב"א עיין לקמן באות

 .123סימן תשכ"ח 

 

 

בו כל בהמה למדים לפריקה(   – לחסימהומשבת שנאמרה  שור שור משבת. לכלאים    -,  .  אי כלאים    -יליף 
 אי כלאים דהרבעה, יליף בהמתך בהמתך משבת.    ,דחרישה, יליף שור שור משבת

נאמר  בדברות הראשונות    ,? דתניא, ר' יוסי אומר משום ר' ישמעאל)=שכולל בהמה חיה ועוף(    וגבי שבת מנלן
עבדך ואמתך ובהמתך, ובדברות האחרונות נאמר ושורך וחמורך וכל בהמתך, והלא שור וחמור בכלל כל בהמה  

  ...חיה ועוף כיוצא בהן, אף כל חיה ועוף כיוצא בהן.  -היו, ולמה יצאו? לומר לך: מה שור וחמור האמור כאן 
בהמתך,  וכל  בדברות הראשונות, וכתב  מיהו האי כל דהכא ריבויא הוא, מדהוה ליה למכתב ובהמתך כדכתיב  

מה  כל ריבויא הוא, בהמתך דדברות הראשונות ושור וחמור דדברות האחרונות ל  ,השתא דאמרת   ש"מ ריבויא.  
לאגמורי    -לאגמורי שור שור לחסימה, חמור    -? אמרי שור  לי )=פירוש, למה צריך פירוט והרי נכלל כבר(

 ". תך בהמתך לכלאים לאגמורי בהמ  -חמור חמור לפריקה, בהמתך 
ביאר את    123 דוד לב"מ פח:  וביד  נצטוו בה.  בני אדם  סיני שגם  לגבי הפרשת הר  וברדב"ז  עי"ש ברשב"א 

 תשובה הרשב"א באופן בו יש היקש לענין פריקה וטעינה, עי"ש  



 

 - 79 - 

 

 

ההלכות   ד. לשאר  מדיני שבת  מיעוט המלמד שאין להקיש  דרשה שיש  אחר שהגמ' 

דין פריקה באדם מכח מקור   הנזכרות במשנה, יש לעיין האם יש אפשרות ללמוד 

, אי אפשר ללמוד באופן אחר  ורשאו שאחר שלמדנו מיעוט מפ  כגון קל וחומר(אחר ) 

 היא שיטת הרדב"ז בשו"ת חלק ב' סימן תשכ"ח: מא זו ש, וחיוב פריקה באדם

 

כדמשמע פשטא דהא דאמרינן בסוף פרק שור שנגח את הפרה להנחה  

הקשתים ולא לדבר אחר דמשמע דבהמה ואדם אינם שוים אלא לענין 

ולא הוקשו אלא לענין   ...  124שבת אבל לכל שאר הדברים אינם שוים 

 שבת בלבד

 

  מן התורה.   ת הרשב"א, שלומד חיוב פריקה וטעינהמובאת תשוב  ז'  ולקמן באות  

משמע, שנוקט שאין המיעוט של ההיקש מונע אפשרות לימוד חיוב פריקה ממקור  

 אחר.  

 

 טעינתו של רבי ישמעאל ברבי יוסי

 

 גמ' ב"מ דף דף ל:   ה.

 

רבי ישמעאל ברבי יוסי הוה קאזיל באורחא, פגע ביה ההוא גברא, הוה 

 . 125אותבינהו וקא מיתפחדרי פתכא דאופי, 

 

 בות הרשב"א חלק א' סימן רנ"ב.  ועי"ש שדוחה את דברי תש 124
 אדם נשא משא של עצים, והניח אותם כדי לפוש.   125



 מוליכך בדרך==============================================

- 80 - 

 

 

?  אמר ליה: פלגא דזוזא.   כמה שוין  ,. אמר ליה126דלי ליאמר ליה:  

יהיב ליה פלגא דזוזא, ואפקרה. הדר זכה בהו, הדר יהיב ליה פלגא  

דזוזא ואפקרה. חזייה דהוה קא בעי למיהדר למזכיה בהו, אמר ליה: 

... אי גוונאלכולי עלמא אפקרנהו ולך לא אפקרנהו. ומי הוי הפקר כי ה

רבי ישמעאל   -  ?    והא רבי ישמעאל ברבי יוסי זקן ואינו לפי כבודו הוה

 ברבי יוסי לפנים משורת הדין הוא דעבד.

 

ר' ישמעאל ברבי יוסי היה פטור ממצות טעינה מחמת היותו 'זקן' שאין זה כבודו    

בדבר   נראה שהיה מחוייב  זה,  פטור  ללא  אולם  הסבל,  על  עצים    – לטעון משא 

  .127שמע שקיימת מצות טעינה )וה"ה פריקה( ביחס לאדם מ

 

  ( ומכאן שעלינו לישב את סוגייתנו עם העולה מסוגיית הגמ' בב"ק )לעיל אות ד'  ו.

 ולקמן נציין לשלש אפשריות:שם מדוייק שאין דין טעינה ופריקה באדם. 

 

 )רבנו פרץ  לקמן(.זה חכמים הטילו חיוב ו –באדם תורה אין חיוב  •

 שיטת הרשב"א באות ז'.  – וב פריקה וטעינה אבל לא מכח ההיקש קיים חי •

שיטת הרדב"ז באות    – אין חיוב פריקה וטעינה אבל קיימת מצות השבה אבידה   •

 ח'.

 

 ובתוס' רבנו פרץ לב"ק נד: כתב:  

 

וא"ת א"כ פריקה נמי לא תנהוג באדם הטעון ?  ובמציעא פרק ואלו  

דנהיגא לומר    מציאות  ויש   ? דאופי  פתכא  דדרי  גברא  ההוא   –גבי 

 דמדרבנן נהגה. 

 

אבל     בב"ק(  הגמ'  מסוגית  )כעולה  וטעינה  פריקה  חיוב  אין  תורה  מדין  כלומר, 

 

 האדם ביקש מר' ישמעאל ברבי יוסי שיטעין עליו את העצים.  126
ועיין בדברי השואל בשו"ת הרשב"א חלק    –אמנם יתכן לומר שאף עצם הטעינה היא לפנים משורת הדין    127

 א' סימן רנ"ב.  



 

 - 81 - 

 

 

שיטת   אמנם  ב"מ(.  במס'  הגמ'  מסוגיית  העולה  )כפי  זה  חיוב  הטילו  חכמים 

 וכדלקמן.  ,הרשב"א היא, שקיימת חובת פריקה וטעינה באדם מן התורה

 

 / שיטת הרדב"ז חיוב פריקה וטעינה באדם מן התורה –שיטת הרשב"א 

 

 שו"ת הרשב"א חלק א' סימן רנ"ב: ז.

 

ודאי איתנהו באדם... צערא   128אלא  בפריקה מיהא משום  וכל שכן 

דישראל. ואי טעמא משום חסרון כיס כל שכן דחסרון דגופא חמיר 

יס. דמי לא טפי. ואפילו בטעינא איכא משום צערא ומשום חסרון כ

עסיקינן דאדהכי והכי בטיל משוקיה. ואי נמי דאתו גנבי ושקלי מאי 

  .129..דאיכא בהדיה כדאיתא התם.

 

והפסד    ניבה)עיין ב"מ לב:( מחשש גבטעינה ובפריקה ביחס לבהמה יש חסרון כיס    

יש    ונוסף על כך בפריקה  .וטעמים אלו תקפים אף באדם  130יכולת המכירה בשוק 

 : יאר הרשב"אצער לאדם. וב

 

ומעתה פריקה וטעינה לאו מהקישא אתיא לה אלא אפילו בטעינה ...

איכא. נמי  פריקה  שכן  וכל  כדאמרן  אתיא  בטעמא  אלא    ..בעלמא 

בטעינה  ואפילו  וחומר  מקל  בפריקה  עליו  מצוה  אתה  נמי  דאדם 

 .131דבטעמא אתיא לה ולא בהקישא כדאמרן 

 

 

 מצות טעינה.  128
 בב"מ לב: .  –שא של ישראל עי"ש גם בדיוק הסוגיא לגבי בהמת גוי ומ 129
רק אם הבעלים 'נתקעו' בהליכתם לשוק וכדו', אבל מי    ועלומר שמשום חסרון כיס יש חובת סי  וםיש מק  130

ויסייעו לו לטעון חמורו, לכאורה אין    –שבכל בוקר בדרכו לשוק רוצה להיעזר באחרים בטענת 'חסרון כיס'  
 בדבריו ממש, וישכור פועל עבור כך. 

דוד לב"מ פח: בביאור דברי הרשב"א שלמד מדברי הרשב"א שההיקש תקף ועי"ש בביאור דבריו  עיין יד    131
וע"ע בתשובת הרשב"א בסימן    דברי הרשב"א, עי"ש.  ת וכן נראה בשו"ת הרדב"ז חלק ב' סימן תשכ"ח בהבנ

 רנו, רנ"ז. 



 מוליכך בדרך==============================================

- 82 - 

 

 

לאדם )ובפריקה  קה בבעלי חיים, תקפים גם ביחס  י כלומר, הטעמים של טעינה ופר  

 . 132החיוב קיים –יש גם ק"ו( ולמרות שהדבר לא נאמר במפורש בפסוק 

 

בשו"ת הרדב"ז חלק ב' סימן תשכ"ח חלק על הרשב"א וביאר שבגמ' בב"ק מוכח   ח.

. אולם ודאי שקיים  133דיני פריקה וטעינה באדם )וחלק על הרשב"א הנ"ל( שאין  

 : אחר חיוב לסייע בפריקה וטעינה לאדם הנושא משא, אבל מחיוב 

 

ומ"מ מודה אני שהוא בכלל גמילות חסדים בכלל ואהבת לרעך כמוך   

 .  ..אבל שיהיה בכלל עשה דטעינה ופריקה לא מסתברא לי

 

ז"ל   הרשב"א  שכתב  דאפי'ומה  נעשה   לוועוד  מה  הראוי  במשאוי 

ע"כ. גם בעל הדין מודה דחייב להציל אותו   'משאולנתקל ורובץ תחת  

מרעתו ולהשיב לו אבידת גופו א"נ משום לא תעמוד על דם רעך וכל 

ופריקה. דטעינה  עשה  בכלל  אינו  אבל  גוונא  האי  מהאי    ...כי  דלא 

  ... טעמא דרי ר' ישמעאל בהדיה דההוא גברא אלא משום משיב אבידה

 

ופריא טעינה  דאין  לך  אימא  לעולם  דעזוב בל  עשה  בכלל  דאדם  קה 

אבל עון גדול הוא אם הניחו בהול במשאו    ,תעזוב עמו הקם תקים עמו

והלך לו ושמא יבא לידי מיתה כי מטעם זה כלל הרב שתי מצות אלו  

 .134בכלל הלכות רוצח ושמירת נפש 

 

באדם    ןלדבריו נוכל לדייק, שבכל פריקה וטעינה קיימת מצות השבת אבידה )ה  

בהמה יש מצוה מיוחדת של פריקה וטעינה, וכאשר מדובר  בבבהמה(, אולם    ןוה

באדם שיש לסייע לו לפרוק נאמר גם דין "לא תעמוד על דם רעך". ויש לעיין האם  

 

)עיין א"ת ערכו(      רשים טעמא דקרא האם אין כאן דרישת טעמא דקרא שלהלכה לרוב הפוסקים אין אנו דו  132
  – ? כתב ביחו"ד חלק ה' סימן ס"ה בשם שו"ת חת"ס יו"ד סימן רנ"ד, שאף שאין דורשים טעמא דקרא להקל  

 להחמיר דרשינן )ואכמ"ל לגבי אין עונשין מן הדין(. 
כדמשמע פשטא דהא דאמרינן בסוף פרק שור שנגח את הפרה להנחה הקשתים ולא לדבר  לשון הרדב"ז: "   133

 ". דבהמה ואדם אינם שוים אלא לענין שבת אבל לכל שאר הדברים אינם שויםאחר דמשמע  
אמנם עיין לקמן בשיטת    –הלכות טעינה ופריקה בפרק י"א מהלכות רוצח ושמירת הנפש  את  הרמב"ם כתב    134

 הרמב"ם בספר המצוות. 



 

 - 83 - 

 

 

רק על פריקה,    ורשבו במפדין "לא תעמוד..." קיים גם בטעינה, כיון שהרדב"ז כת

בהלכות   וטעינה(  )פריקה  המצוות  שתי  מנה  שהרמב"ם  ציין  דבריו  בסיום  אולם 

  . רוצח ושמירת הנפש, משמע ששתי הלכות אלו נכללות בלא תעמוד על דם רעך

ברבי יוסי מטעינה, והרי דין    אלולפי"ז קשה כיצד היה מקום לפטור את ר' ישמע

 .135גם על זקן שאינה לפי כבודו, וצ"עלא תעמוד על דם רעך מסתבר שחל 

 

 פריקה וטעינה באדם  –ספר המצוות / ספר החינוך 

 

בפרק הראשון דנו אודות מצוות עשה ולא תעשה שנאמרו בדיני פריקה וטעינה,   ט. 

 חיוב גם ביחס לאדם:בולקמן נברר אלו מהם הזכירו מוני המצוות 

 

 ולפריקה( ל"ת )לטעינה   טעינה  -מ"ע  פריקה   -מ"ע 

ספר 

 המצוות  

 לרמב"ם 

רב     – מ"ע 

הזכיר   לא 

 פריקת אדם 

ר"ג: "שצונו   מ"ע 

על   המשא  להקים 

על  או  הבהמה 

 האדם...".

"שהזהירנו...   ע"ר:  ל"ת 

נעזור אותו ונפרק ממנו עד  

שיתוקן לשאת אותו ונגביה  

עמו משאו אם על גבו או על  

 בהמתו

ספר 

 החינוך 

ע     – מצוה 

הזכיר   לא 

 פריקת אדם 

תקמ"א: מצוה  

על   המשא  "לתת 

על  או  הבהמה 

 האיש..."

שהוזהרנו...   תק"מ:  מצוה 

שנפל לו חמורו... או שהוא  

תחת משאו...   רובץ  בעצמו 

ישתקן   עד  ונקים  נעזרהו 

משאו או על גבו או על גבי  

 בהמתו...

 

ומאידך    באדם  פריקה  של  עשה  מצות  הזכירו  לא  החינוך  ספר  והן  הרמב"ם  הן 

בטעינת אדם, ולא תעשה הן בפריקה והן בטעינה. ויש לעיין מה  הזכירו חיוב עשה  

 

 ויתכן לומר שפריקה יש בה בהלת נפש, ואגבה נכתבה גם טעינה, וצ"ע.   135



 מוליכך בדרך==============================================

- 84 - 

 

 

ומה עוד שבלא תעשה נמנתה גם מצות הפריקה ורק בעשה לא נזכרה,    טעם החילוק

 וצ"ע.

 

 עגלה המושכת סוס / מכונית  

 

 ערוה"ש חו"מ סימן ער"ב סעיף ח': י.

 
אם    .במדינתנו שנוסעים ומוליכים משא בעגלה והסוס קשור בהעגלה

בעגלה שנשקעה ברפש וטיט מחוייב לסייע להעגלון לפרוק המשא  פגע  

ואח"כ   136והסוס למקום יבשה וזהו מצות פריקה   ולהוציא את העגלה

להטעינו כראוי וכן אם נפלה המשא מהעגלה מחוייב לסייע להטעינו 

  .וזהו מצות טעינה

 

וכן אם נשברה אופן מהעגלה או היד שהאופן מתגלגל בו מחוייב לסייע 

וזהו ג"כ    137קן בכל מה דאפשר וללותו מעט שיראה שהולכת יפה ולת

 .ממצות פריקה וטעינה

 

 

אבא של זקני ע"ה )הרב שלמה זלמן בולימובסקי זצ"ל( למד תורה אצל הגאון ר'  מ לב. : " חשוקי חמד ב"  136
יהושע מקוטנא. הוא ועוד קבוצה של כמה עשרות תלמידים, למדו תורה מפיו יום יום אחר התפילה, עד כחצות  

א להתלוות  לתלמידים  והציע  שלו,  הגמרא  את  יהושע  ר'  סגר  וקר,  גשום  יום  היום,  ויהי  לטיול.  היום.  ליו 
התלמידים היו המומים כי לא הבינו את פשר טיול זה. והנה הם יוצאים מהעיר ופוסעים לכוון של הדרכים  
הראשיים, המובילים מעיר לעיר והנה הם רואים שעומד יהודי ועגלתו המלאה סחורה שוקעת בבוץ שנוצר  

ד ובוכה מאין יבא עזרי, כי כל רכושו  מהגשמים, והסוס לא מצליח להוציא את העגלה לדרך המלך, והיהודי עומ
היה עמוס על הסוס, והוא עלול למות וסחורתו עלולה להפסד עקב השלג הכבד. ר' יהושע מקוטנא עם תלמידיו  
נגשו הישר לעגלה והרבי ביקש מתלמידיו שכל אחד יטה כתף ויוציא את העגלה הטעונה עם הסוס היגע לדרך  

רו ומשתאים. כשהגיעו לדרך המלך שאל האיש ]שלא הכיר את ר'  המלך. התלמידים הסתכלו איש בפני חב
יהושע מקוטנא בפניו[ כמה מגיע לכם? השיב ר' יהושע לכל אחד קופיקא ]מטבע הכי קטנה בפולין[ ואח"כ  
שאל את הרבי הזקן וכמה לך? השיב שלוש קופיקות, האיש בירך אותם והוא נסע לדרכו והם שבו לגמרא.  

שומע הרבי דפיקות עזות, והנה אותו יהודי עומד לפניו וכולו בוכה, שאלו הרבי למה  למחרת באמצע הלימוד  
אתה בוכה? השיב האיש חושש אני שאבדתי את כל חלקי לעולם הבא כי השתמשתי בגדול הדור ובתלמידיו  
ונהנתי מכתרה של תורה. השיב ר' יהושע זצ"ל הרי שלמת ולמה אתה חושש מהשימוש בתורה, עד כאן סיפר  
ר' אברהם יעקב בולימובסקי ששמע זאת מאביו שלמד עשרות בשנים אצל ר' יהושע זצ"ל.    לי זקני הרה"ח 

ספרתי סיפור זה למו"ח מרן הגרי"ש אלישיב שליט"א והגיב על כך איך יתכן שגדול הדור בעל ישועות מלכו  
  ע"א פריקה בחנם.  יקבל תשלום עבור פריקה, ומעשה זה דומה לפריקה, ונאמר במסכת בבא מציעא דף לב 

ויתכן שר' יהושע זצ"ל הבין מראש, שהיהודי יבא לבכות לפניו ולכן הקדים תרופה למכה. עוד יתכן שר' יהושע  
 )ויל"ע האם גם קיימו מצות טעינה?(.  ה".נטל ג' קופיקות על הדרך שהלך בשלג ולא על הפריק

 ואילך.   148ליד הערה  לקמן    –לגבי חובת הליווי  137



 

 - 85 - 

 

 

פריקה וטעינה, אינם דוקא מגב הבהמה אלא גם מבהמה המושכת עגלה שאינה    

בבוץ  תקוע  הסוס  ועתה  הבוץ,  מחמת  למשוך  הוא  138יכולה  שטעמו  ומסתבר   .

את משאו )ויש בזה    שהמצוה לסייע לעגלון הינה מחמת שעתה אינו יכול ליטול

 וכמבואר לעיל באות ז'(.   –בהלה לעגלון כשיטת הרמב"ם, וגם חסרון כיס 

 

מדובר    שלא  ואף  וטעינה,  פריקה  מצות  מכלל  הינו  בעגלה  קלקול  שגם  ומכאן, 

 בנשיאת משא אלא בעגלה תקועה. 

 

נושאת משא כך הדין, או גם אם אדם רוכב על סוס והסוס    להויל"ע האם דוקא בעג 

יש לגביו חובת   – , או נוסע בעגלה רתומה לסוס והאופן העגלה נשבר  בוץוע בתק

ויש לו   –וכן מה דינו של הנוסע באופניים ויש לו תקלה בהם ?   139פריקה וטעינה 

בהלה או חסרון כיס )מאחר לעבודתו וכו'(, האם ג"כ יש בכך מצות פריקה וטעינה  

 הפאת שדך והיחוה דעת באות יא. דברי עיין לקמן ב –

 

מסתבר שהם תקפים אף   ואם ננקוט כטעמי המצוה )חשש בהלה, חסרון כיס וכדו'(.  

במקרה זה, וזאת על פי שיטת הרשב"א לעיל )אות ז'( אולם לרדב"ז )אות ח'( אף  

להשליך   נוכל  שלא  מסתבר  בבוץ,  התקועה  בעלה  פריקה  מצות  שיש  נסכים  אם 

 לאדם ללא משא )אמנם, יש בכך מצוות אחרות כפי שביאר הרדב"ז עצמו(. 

 

 :  140ם וצעב"ח סעיף ח'שו"ע הרב, חו"מ , הלכות עוברי דרכי .אי

 

 

ועיין לקמן אות יא   האם אותו דין ואם יתיר הסוס, ה"ז מעין פריקה.   –אם הסוס מחוץ לבוץ והעגלה בבוץ  138
 ובפרק הבא לגבי חובת פריקה ללא רביצת הבהמה. 

 . 231מור שרגליו רעועות, ובהערה עיין לקמן בפרק אודות ח  139
ובת  140 בסוגריים.  ב',  חב"ד,    ורתהקטע דלקמן מודפס  דנו  חלק  כ"ג  עמ'  הזקן  האדמו"ר  של  ספרי ההלכה 

בשם שו"ת שארית יהודה  )מסופק אצלו ולא הכריע    במשמעות הסוגריים. יש שכתבו שמדובר בענין שהיה 
 עי"ש.   –מדפיסים וכו', ותלוי באיזו מהדורה  תוספת שהוא  תבוסעיף ו'(, ויש שכ



 מוליכך בדרך==============================================

- 86 - 

 

 

)וסוס המושך בעגלה והגיע למקום מקולקל או להר גבוה ואינו יכול 

למשוך לבדו בלי שיעזרו לו אפשר שזהו דומה לפריקה ומצוה לעזור 

רבה   מכה  הסוס  את  יכה  שהנכרי  חיים  בעלי  צער  משום  לנכרי  אף 

בעלי חיים מצער  להציל  וכשם שמצוה  יותר מכחו  למשוך  להכריחו 

מצוה   שכבר כך  פריקה  כגון  אדם  ידי  על  נעשה  אם  אף  להם  נעשה 

 .(להצילם מצער שהאדם עושה להם עכשיו כדין או שלא כדין

 

(. ולמדנו מדבריו שמצות פריקה  141לקמן עיין    –)לגבי בהמת נכרי ובעלים נכרי    

אמנם   בעגלה.  מושכת  שהיא  במשא  גם  אלא  בהמה  גבי  שעל  במשא  רק  איננה 

אינ זה הבהמה  יכולתה למשוך במקרה  חוסר  נעצרת מחמת  כי אם  'רובצת'   142ה 

וכשם שיש מצות פריקת משא, יש מצוה לסייע למשוך העגלה, אולם כיון שאין זו  

ומסתבר  פריקה הרגילה אלא סיוע במשיכת העגלה כתב שו"ע הרב לשון "אפשר".  

 ודאי שיש בכך מצות פריקה וטעינה.  –שלשיטת ערוה"ש 

 

 חלק א' עמ' קס"ד:  מונק( שו"ת פאת שדך )הרב   .בי

 

פר מצות  שייכא  הזה  זבזמן  ערוה"ש...  בשם  אף  יכתוב  וטעינה  קה 

במכונית שנתקלקלה בדרכה ומצוה ללוותה מעט עד שיראה שנוסעת 

 .143כראוי

 

מיירי דלא  כלל,  השלחן  בערוך  אינו  זה  דבר  וסוס   אבל  בעגלה  אלא 

דווקא, ולא חידש אלא דלאו דוקא בהמת ]בהמה[ הנושאת משאוי על 

גבה, אלא פשיטא דהוא הדין כשהיא מושכת בקרון, אבל מה שחידש 

הכותב דה"ה מכונית שאינה נמשכת על ידי בהמה כלל, לא מיירי ביה 

 ערוה"ש כלל. 

 

 

 200 .ליד ציון הערה 141
 יכה הנכרי, הוא חשש נוסף משום צעב"ח.   החשש שמא 142
 עיין בפרק הבא.  -וי  לגבי חיוב ליו 143



 

 - 87 - 

 

 

מנ"ל  ולכאורה לדברי רוב הפוסקים דקי"ל כמ"ד צעב"ח דאורייתא  

לחדש מצוה זו במכונית ? אבל הרמב"ם סוף פרק י"ג מהלכות רוצח ן

ושמירת הנפש נתן טעם דמצוה זו נוהגת אף ברשע שום סכנת דרכים 

דיני   םשהקפידה התורה על נפשו )ולשיטתו כלל מצות פריקה וטעינה ע 

 ...144שמירת הנפש( 

 

יש מקום לומר ע"פ טעמו הנזכר של הרמב"ם, דמצוה זו שייכא אף   

קשו שאינה  אע"פ  שנתקלקלה  ישראל רבמכונית  ובעליה  בבע"ח,  ה 

רשע, ובלבד שהוא מאמין בעיקרי הדת כמ"ש הרמב"ם. ומ"מ מש"כ 

 מצוה ללוותה, דבר זה כמעט לא יתכן לעשות במכונית. 

 

לנפשות, לא היה מקום להחיל דין    שלולי שיטת הרמב"ם שחושש   למדנו מדבריו,  

שגם לטעם של חסרון כיס יש מקום  (  פריקה וטעינה במכונית. ולעיל הערנו )אות ט'

 להחיל דין זה על אופניים ומכונית. 

 

ועוד, אם אדם רואה רחפן המוביל משא ש'נתקע' או רכב אוטנומי שנושא משא  

מחמת חסרון כיס שנאמר  והוא תקוע, אף אם אין צד בהלה לבעלים, שמא יש לסייע  

 קה וטעינה.יבפריקה וטעינה, וצ"ע עד כמה ניתן להרחיב דיני פר

 

 שו"ת יחוה דעת חלק ה' סימן ס"ה:  יג.

 

שאלה: מכונית שאירע בה קלקול באמצע הדרך שבין עיר לעיר, והנהג 

שלה עומד על אם הדרך כשהוא אובד עצות, האם יש מצוה או חובה 

ותיקים מכוניות  נהגי  מכוניתם,   על  את  לעצור  בקלקולה  הרואים 

ולהגיש במדת אפשרותם את העזרה לנהג השרוי במצוקה, הן על ידי  

 ? תיקון הרכב או על ידי עצה טובה

 

 

 . 37עיין ליד ציון הערה   144



 מוליכך בדרך==============================================

- 88 - 

 

 

ומתבאר מדברי הרמב"ם שטעם מצות פריקה אינה בשביל   ...תשובה:

צער בעלי חיים דוקא, מפני שהבהמה מצטערת כשהיא רבוצה והמשא 

וה כדי שיעזור לחבירו ישראל בעת צרתו, ולא עליה, אלא טעם המצ

 ... .145יניחנו כשהוא נבהל ואובד עצות וילך לו לדרכו

 

ומעתה נראה שלפי טעמו של הרמב"ם שתלה הטעם של מצות פריקה, 

משום צערו של ישראל בעל הבהמה או המשא, אין חילוק בין בהמתו  

מד על של ישראל למכוניתו שאירע בה תקלה באמצע הדרך, והוא עו

אם הדרך ומצפה לעזרה, ולפעמים יוכל גם כן לבוא לידי סכנה, כמו 

שקרה מספר פעמים ואפילו למאן דאמר לא דרשינן טעמא דקרא, זהו  

רק ללמוד מן הטעם להקל, אבל להחמיר דרשינן, וכמו שכתב בשו"ת 

  ...146חתם סופר )חלק יורה דעה סימן קד, וכן בסימן רנד(

 

ולכן גם כאן יש מצוה וחובה על כל נהג ותיק ומכונאי הרואה בצערו  

המקולקלת  המכונית  בתיקון  לעזור  ולגשת  רכבו  את  לעצור  זה  של 

 וכיוצא בזה. 

 

משפט חשן  השלחן  ערוך  בספר  לענין   ...ועיין  גם  ללמוד  יש   ומכאן 

מכונית שהתקלקלה באמצע הדרך, שיש להגיש עזרה לנהג שלה, ולא  

לדרכו. לו  וילך  מבוהל  אם ..  יניחנו  שלנו  בנידון  שגם  נראה  לפיכך 

התקלקלה המכונית באמצע הדרך, מצוה וחובה להגיש עזרה לנוסעיה 

בכל מה שאפשר. ועל כל פנים יש בזה מצות גמילות חסדים. ואמרתי  

 .147עולם חסד יבנה 

 

 לדברינו לעיל יש לדון שגם בעיר שאינו בהול יש מקום לסייע מדין חסרון כיס. ו  

עיין    – )ובעיקר דין בהלה, יש לעיין בתקפותו במציאות בה יש לאנשים פלאפונים  

 

 . 37לעיל ליד ציון הערה   145
יודע לתקן    146 ע"ע שו"ת אבני ישפה חלק ב' סימן ק"י. וע"ע חיי הלוי חלק א' סימן קי"ד, האם מי שאינו 

 מכונית, יעצור כדי שהלה לא יהיה נבהל. 
 את הנהג המבוהל ?  האם גם מי שיודע שאיננו יודע לסייע, מצוה עליו לעצור ולהרגיע  147



 

 - 89 - 

 

 

שו"ת בנין אב חלק ד' סימן י"ג שנטה לומר שאין חיוב תפילת הדרך במציאות זו,  

 .  (להזעיק עזרה  , וא"כ שמא אינו נבהל כ"כ כיון שיוכלואכמ"ל

 

 סיכום 

 

 העולה מהאמור לעיל:    יד.

 

  תא י המכילרדבנראה שדרשב"י נוקטת שיש מצות פריקה באדם, אולם    תאלמכיה •

 א עמדו בפני הראשונים )אות ב'(.ל

בב"ק • הגמ'  אולם    מסוגיית  באדם,  פריקה  דין  שאין  לדייק  ניתן  ג'(  )אות  נד: 

 מהמעשה של ר' ישמעאל ברבי יוסי מוכח שקיימת מצוה זו )אות ד'(. 

בישוב הסתירה, יש האומרים שרבנן חייבו, י"א שיש מקום נוסף לחיוב פריקה וי"א   •

 . (אות ו') שקיים חיוב פריקה מדין השבת אבידה וגמ"ח וא תעמוד על דם רעך

לא הוזכרה מצות עשה של פריקה באדם, למרות שבמצות ל"ת     –י המצוות  בספר •

 ובעשה של טעינה הוזכר החיוב ביחס לאדם וצ"ע מה החילוק )אות ט'(. 

דנו פוסקים לגבי עגלה שנמשכת ע"י סוס, ולגבי מכונית האם יש בהם מצות פריקה  •

משא )אות  על בהמה ולא על  לא  שלא מדובר    תוטעינה ורבים העלו שקיימת למרו

 י' ואילך(. 

  



 מוליכך בדרך==============================================

- 90 - 

 

 

 

 מדדה עמו / וממתי חל חיוב פריקה 

 

 הקדמה 

 

פשט הכתוב הוא שחיוב פריקה הינו בשעה שהחמור רובץ תחת משאו )או נופל   א.

נופל  שהמשא  הראשון(,      -   148או  הפרק  בתחילת  שהובאו  התורה  בפסוקי  עיין 

אין מצוה לפרוק ממנו כל    –ומכאן שחמור המתנהל בכבדות מחמת כובד משאו  

)אמנם עיין בדברי ערוה"ש ושו"ע הרב בפרק הקודם, אות    עוד לא רבץ תחת משאו 

ללא  יא(-י הולך  שהחמור  ולבדוק  להשגיח  מצוה  אין  וטען  שפרק  לאחר  וכן   .

 יכול ללכת לדרכו. הפרעה, ו

 

לקמן נדון בחיוב של "מדדה עימו" שבפשטות הדברים מחייב ליווי אחר הטעינה   

קו עוד  פריקה  של  מציאות  שקיימת  הסוברות  בשיטות  וכן  ואילך(  ב'     ם ד)אות 

 (.ה'  ' בדיוק מדברי רש"י והפרישה ובאותג החמור )אותשל רביצה ה

 

 סוגית הגמ'    –מדדה עמו 

 

 . :  מציעא דף לגבבא גמ'   ב.

 

. רש"י: לאחר שהטעינו שמא יחזור ויפול()  149ומדדה עמו עד פרסה   ,תנא

 ונוטל שכר. ,אמר רבה בר בר חנה

 

 עיין ערוה"ש חו"מ בתחילת סימן ער"ב. 148
  3.648ק"מ ולשיטה נוספת ע"פ הרמב"ם    4.608ק"נ ולחזו"א    3.84לגר"ח נאה    –ובתרגום למידות זמננו    149

כ"כ במדות ושיעורי תורה פרק ו' סעיף ה'. ואמנם מסתבר שהליכה זו אינה בדרכו של הפורק וא"כ      -  ק"מ  
 ם לשוב מרחק זה. לאחר מכן עליו ג

 



 

 - 91 - 

 

 

 

ויתכן  בגמ' לא מבואר מה היא פעולת הדידוי וכיצד היא באה לידי ביטוי מעשי,    

הליכה מתונה ליד בעל החיים הנושא את המשא או הליכה עם סיוע שהכוונה היא 

 .150(, ועיין בחזון יחזקאל באות ה'יאת המשא )כגון, שמגביהו קצת וכדו'לנש

 

 / חיוב קודם נפילה  מן התורה או מדרבנן / חלק ממצוה טעינה או ממצות פריקה / דידוי

 

לא התברר האם חיוב הדידוי הוא מן התורה או מדרבנן. אולם רבה מבאר    בברייתא .ג

פסק השו"ע חו"מ  ולגבי פריקה וטעינה בשכר  שמותר לו ליטול שכר עבור זאת.  

 סימן ער"ב סעיף ו':  

 

אבל לטעון עליו, ה"ז מצוה ונוטל   ,מצוה מן התורה לפרוק עמו בחנם

 .שכרו. וכן בשעה שמדדה עמו עד פרסה יש לו שכר

 

ומכאן, אם ננקוט שדידוי הינו חלק ממצות פריקה של תורה, אין ליטול עליו שכר,   

 

? לא התברר בגמ'. ובהלכות תפילת הדרך כתב השו"ע שאומר אותה אחר שהחזיק   ומדוע דוקא שיעור פרסה
בדרך ורק אם יש לו הליכה של פרסה. משמע שפחות מפרסה אין זה שיעור הליכה וחייבו את האדם ללכת  

כה(. אמנם לגבי מצות ליווי אורחים  פחות משיעור הליכה )אמנם לא בארנו מדוע שיעור זה נחשב שיעור הלי 
כדרך שכופין    ,כופין ללוייה בפרק י,ד מהלכות אבל הלכה ג': "רמב"ם  קיימים שיעורים שונים וכפי שכתב ה

לצדקה, ובית דין היו מתקנין שלוחין ללוות אדם העובר ממקום למקום, ואם נתעצלו בדבר זה מעלה עליהם  
ו ארבע אמות יש לו שכר הרבה, וכמה שיעור לויה שחייב אדם בה,  כאילו שפכו דמים, אפילו המלוה את חביר

הרב לתלמיד עד עבורה של עיר, והאיש לחבירו עד תחום שבת, והתלמיד לרב עד פרסה, ואם היה רבו מובהק  
 ".  עד שלש פרסאות

קיימו  ובטור חו"מ סימן ער"ב כתב  "ללכת עמו מיל" ובבדק הבית שם כתב שזו ט"ס ועיין בדרישה ופרישה ש
 גירסתו.

מדדין עגלין וסייחין ברשות הרבים אשה מדדה את בנה אמר רבי יהודה  : "משנה שבת פרק יח משנה ב  150
אוחז    -מדדין עגלים  "  ופירש הרע"ב שם: "אימתי בזמן שהוא נוטל אחת ומניח אחת אבל אם היה גורר אסור

אוחזתו בזרועיו מאחוריו והוא מניע    -מדדה את בנה  והאשה    בצוארו ובצדדיו וגוררו ומסיעו ומנענע לו רגליו:
  –אבל גורר אסור  כשהתינוק מניע את רגליו מניח אחת ומגביה אחת:  - שנוטל אחת ומניח אחת  רגליו והולך: 

ובפסוק  שנושאתו  ובתוי"ט(.  לרמב"ם  המשנה  בפירוש  גם  )ועי"ש  סיוע  עם  הליכה  היא  הדידוי  כלומר    ."
על בית אלוקים" ורש"י שם ציין למנשה הנ""ל ויל"ע האם גם כאן הכוונה היא   בתהילים מ"ב ה' נאמר: אדדם

הליכה בסיוע )וצ"ע שהרי רק מי שהולך ברגלו חייב בעליה לרגל(, ויתכן שהכוונה היא כפי שפירט שם הרד"ק:  
דת ציון  "אתנהל, שהיינו מתנהלים לאיטנו בארצנו לעלות לרגל, כי לא היה שטן ולא פגע רע בדרך..."  ובמצו 

והקרוב אלי  והראב"ע כתב: "  ".  ענין ההלוך לאט ובנחת ובדרז"ל האשה מדדה את בנה  -אדדם  שם כתב: " 
". וע"ע ביד פשוטה על הרמב"ם בפרק י"ג  יםקשהוא לשון משנה אתנועע כאילו אמר אדדה עמהם עד בית אל

 . 154ועיין הערה  מרוצח הלכה ה'. 



 מוליכך בדרך==============================================

- 92 - 

 

 

ולכן מסתבר שמדובר בחיוב מדרבנן. אבל אם ננקוט שהדידוי הינו חלק ממצות  

יתכן שמדובר בחיוב של תורה כיון שאף על טעינה עצמה יכול ליטול    –טעינה  

 שכר.  

 

יחזו  שמא  עימו  לדדות  שעליו  כתב  וורש"י  ויפול,  לומר  יר  כוונתו  האם  לעיין  ש 

שחובה זו היא חלק ממצות הטעינה ולכן יכול ליטול שכר או שהיא חלק ממצות  

 . פריקה, שמא החמור שוב יפול ויהיה צורך להרימו

 

אמנם ניתן לפרש בדברי רש"י שאין הכוונה לנפילת החמור אלא לנפילת המשא,   

 :151וכמו שכתב הפרישה בסימן ער"ב

 

והיינו שהמשא יטה מעל גבי הבהמה לצדדים ואז דרכה   –פול  שאם י 

 לרבוץ תחת משאה כי קשה עליה לישא מצד אחד...

 

ומשמע מדבריו, שאף קודם נפילת הבהמה יש מצוה לסדר את משאה. אמנם יש    

,  הלעיין האם סידור המשא באופן זה הינו חלק ממצות פריקה או חלק ממצות טעינ

פורק לא ממש  זה  אלא    שבמקרה  פריקה  זו  אין  ולכאורה  מסדר,  רק  אלא  ארצה 

טעינה, אמנם יתכן שבפעולה זו הוא פורק וטוען כאחד, כיון שמסיט את המשא 

   ממקומו הלא מוצלח )פריקה( וטוען במקום נח. 

 

ומסתבר שגם אם לא רבץ מתחילה )כפי המקרה שמתואר ברש"י( אלא רואה את   

ומסתבר שמצד צעב"ח ודאי חייב,   ,הבהמה במצב בו המשא נוטה לאחד הצדדים

 התוספתא והחזון יחזקאל.  ריבדב ה' ועיין אות  וצ"ע.

 

 טב"א )מיוחסים( ב"מ לג. : יחידושי הר .ד

 

 

 הפרישה אינו דן בדברי רש"י בדוקא.  151



 

 - 93 - 

 

 

משאו,  תחת  ותרבץ  תיפול  דשמא  הוא  פריקה  צורך  דידוי  והאי 

 .152נוטל שכר –ואשמעינן דאע"פ שהוא צורך פריקה 

 

ליטול עליו שכר.     הוא חלק מדין פריקה, אפשר  למרות שהדידוי  ומכאן  כלומר, 

ה של תורה אסור ליטול  קשמסתבר לומר שהחובה לדדות היא מדרבנן, כיון שפרי

 וכתב המנחת חינוך במצות פ' )אות ג'(: עליה שכר, וכתב 

 

נראה מזה ד'ממדה עמו' אינו מן  רמב"ם( ו-)ר. וכן פסק ר"מ  ונוטל שכ 

זו רק מצוה רההתו ליטול שכר.... הלוויה  כן רשאי  על  , רק מדרבנן 

 ...153דרבנן ועל מצוה דרבנן רשאי ליטול שכר

 

 / פריקה קודם רביצה / שני סוגי דידוי  להקל על הפרסה –דין התוספתא 

 

 תוספתא ב"מ מהד' חזון יחזקאל פרק ב' הלכה י':  ה.

 

ולגבות שכרו רשאי להקל את הפרסה   –פורק עמו אפילו מאה פעמים 

 הימנו. 

 

 פירוש מנחת יצחק על התוספתא:   

 

 

 לקמן נציין לדברי תוס' בסוגייתנו, עיין אות ה' לקמן.   152
וכדברי הריטב"א גם בראשונים נוספים, עיין שטמ"ק כאן בשם הר"י מלוניל בפירושו הראשון: "מעין מצות  

: מדפי הרי"ף: "מפני שמה שמדדה עמו הוא ג"כ צורך פריקה דמשום שנאמר עזוב  'י  פריקה" ובנמוק"י בדף
 תעזוב אפילו ק' פעם..." ועיין לקמן בדברי הרמב"ם. 

ובפירשו השני כתב הר"י מלוניל שם: "אי נמי להטעינו פעם אחרת דאפשר לבוא ליד פריקה, נוטל שכר מאותו  
מדובר בדין דרבנן ולשיטתו דין זה נסמך על מצות טעינה שעליה  דידוי". וכיון שמדובר  רק 'באפשר' מסתבר ש

ניתן לקבל שכר, ואע"פ שקודם טעינה באה בדר"כ פריקה )אמנם עיין בדברינו באות ג' שפעמים פריקה וטעינה  
באים יחדיו(. ואם ננקוט שיאלץ לפרוק מקודם, לכאורה נוכיח מכאן שמצות טעינה קיימת עוד קודם שבא לידי  

 ואילך.  24לכל הפחות כחיוב מדרבנן, ועיין בדברינו ליד ציון הערה  פריקה, 
היה גם מקום להציע שדידוי זה הינו מכח מצות צעב"ח )בין אם מן התורה ובין אם היא מדרבנן(, וכתב המנ"ח  

 . 50ות צעב"ח ניתן לדרוש תשלום עיין ליד ציון הערה שעל מצ
 ואילך.   73עיין ליד ציון הערה   153



 מוליכך בדרך==============================================

- 94 - 

 

 

היינו    פרסה  עמו  לדדות  רשאי  שהטעינו  לאחר  הפרסה.  את  להקל 

 ... 154שמהלך מעט מעט ויגבה שכר עבור זה

 

לעיל אות א'( ויש לו    –ולא כסוגייתנו    –משמע, אין חיוב ללכת פרסה )רק רשות    

ו  מ זכות לדרוש על כך שכר. ומסתבר שאם בעל הבהמה אומר שאינו רוצה שילך עי

יכול    –אינהו יכול לכפותו, אבל אם בעל הבהמה אינו שם או שהוא מעוניין בכך  

 ליטול שכרו.  

 

 ובפירוש התוספתא, חזון יחזקאל חלק הביאורים כתב:  

 

המתו של חברו עוד טרם נפלה  רשאי להקל את הפרסה... כלומר אם ב

תחת משאה, אבל היא מתנהלת בכבידות שהמעמסה קשה לה וסופה  

לפרוק  רשאי  רגליה,  על  עומדת  בעודנה  ועכשיו  משאה.  תחת  ליפול 

הפרסה   את  להקל  כדי  קצת  הליכתה   –מעליה  תנועת  את  כלומר 

כמו הפריס ע"ג קרקע בחולין קה(, ולגבות שכרו, משום   –)והפרסה  

שלא נפלה, לא נתחייב בפריקתה כדילפינן במכילתא ספרי  שכל זמן  

תצא 'נופלים ולא עומדים' וכן במכילתא דרשב"י משפטים 'רובץ ולא 

 עומד'

 

 ובחידושים שם כתב:    

  

 

משמע    - ובפירוש מגן אברהם על התוספתא כתב: "לדדות עמו פרסה ולהקל על משאו כדאיתא בגמ'"     154
 עיין אות א.'  –שנוקט שדידוי הינו גם עזרה בנשיאת המשא 

פרסה לשון קשה הוא. ואפשר דט"ס הוא וצ"ל את המשא,  ואמנם הך לישנא להקל את הובחסדי דוד כאן כתב: "
והכי פירושו דרשאי להקל את המשא בלא ידיעת הבעלים אם היה כבד מאד שבשביל זה היה רובץ, ומה שמיקל  
גובה ממנו שכרו כדי לטעון שהרי לטובת בעלים הוא כדי שלא יחזור ליפול. ואולם אם באנו לישב את הלשון  

לדחו  יש  שהוא,  מה  ומדדה.  כפי  תנא  שם  בגמ'  מ"ש  ע"פ  לדחוק(  צ"ל  לענ"ד  "לדחות".  חדשה  )מהד'   '
ופירש"י... והשתא י"ל דהך מתניתא קאי אההיא מתניתא שחייב לדדות עד פרסא וקתני הכא דמ"מ רשאי להקל  

 ". זה ולגבות שכרו מדידוי הפרסה אע"פ דצורך פריקה הוא וקי"ל פריקה בחינם מ"מ מהפרסה מותרב
 
 



 

 - 95 - 

 

 

ובסוגיית הגמ'... ומדדה עמו עד פרסה אמר רבב"ח ונוטל שכר. כלומר 

פריקה   משום  מדדה  אם  מעליה    –אפילו  שפרק  וכגון  שכר.  נוטל 

אבל עדיין היא מתנהל הכבידות שהמעמסה קשה לה, ומדדה  155קצת

עמו עד פרסה אולי יהיה צורך לפרוק מעליה עוד חלק ממשאה )כמו  

 (, 156'ובפריקה מיירי שירא פן ירבץ -שכתוב בתוס' ד"ה 'ונוטל שכר'   

 

עימו משום טעינה   ואשה    –ואם מדדה  כמו  'ומדדה'  האי  לפרש  יש 

 . 157שמסייע בתנועתה עם המשא שעליה  היינו –מדדה את בנה 

 

כלומר, יש דידוי לפני פריקה בשעה שהבמהת מתקשה ללכת עם משאה, ודידוי זה   

פירושו פריקת חלק מהמשא וליווי הבהמה עד פרסה. ועל כך דנה התוספתא )ואף 

הגמ'   בביאור  לעיין    – תוס'  ויש  ש"רשאי"  בתוספתא  נאמר  אמנם  לשיטתו(. 

 חייב ?  שבסוגייתנו מדובר ש

 

ואם נבאר שסוגייתנו היא לאחר רביצה, פריקה וטעינה )ואז חייב( והתוספתא קודם  

שרבצה, נוכל לבאר שקודם רביצה ה"ז רשות ולא חובה. אמנם יותר נראה לבאר  

חכמים והמילה "רשאי" הינה    ירמדבע"פ דבריו, שאף קודם רביצה מדובר בחיוב  

 הינה חיוב מדברי חכמים.ביחס לזכותו לקבל שכר אבל עצם הפעולה 

 

  ירוש שמדובר בדידוי שלאחר טעינה, ואז פ  (,"ואם..." ועוד הציע החזון יחזקאל )

 

  199ד ציון הערה  י יב לפרוק קצת כיון שהוכח שאינה יכולה לשאת המשא שעליה ? עיין לקמן להאם חי  155
 במחלוקת ת"ק ור' יוסי הגלילי. 

ירי שירא פן ירבץ, דאי בטעינה פשיטא, דהא  תוס' ב"מ לג. ד"ה "ונוטל שכר" : מה שמדדה. ובפריקה מי  156
, אם כבר פרק אחר שהבהמה רבצה מה היא היראה שמא ירבץ ?  יל"עטעינה גופה בשכר וכ"ש מה שמדדה". ו

ומבאר החזון יחזקאל, שמדובר שתוס' מפרש את סוגייתנו כפי התוספתא, והיינו שמדובר בבהמה שמתנהלת  
נוטל חלק ממשאה )ולא ביאר מה עושה במשא זה עתה    - וכדי להקל עליה   בכבידות, ועוד לא נפלה או רבצה,  

 ? האם הוא נושא אותו ?(. 
והנה במנ"ח )מצוה פ'( כתב... עד פרסה הוא מדרבנן ולהכי רשאי  המשך דברי החזון יחזקאל שם שם: "   157

תו י"ל הא שרשאי  ליטול שכר אבל מדברי הרמב"ם.... מדבריו משמע כי זה חלק ממצות פריקה וטעינה, ולשיט
לטול שכר, משום דהא דמדדה עמו עד פרסה, אע"פ שמדדה עמו משום פריקה פן תרבוץ תחת משאה ויצטרך  

מ"מ כל שלא נפל אין זה מה שמדדה עמו מעשה פריקה שהוא בחינם.... ואין זה אלא כטעינה    –לפרוק מעליה  
 ". תין ונוטל שכרעשהוא בשכר וכן משמע מדברי נמוק"י בשמ



 מוליכך בדרך==============================================

- 96 - 

 

 

לפרש   אפשר  אי  מדוע  ביאר  ולא  בהליכתה,  לבהמה  לסייע  הוא  דידוי  המילה 

 .158שהדידוי הינו ליווי ללא סיוע, ומהווה השגחה שהטעינה בוצעה כראוי 

 

 פסקי הרמב"ם והשו"ע:  

 

' / שו"ע חו"מ ער"ב  הלכות רוצח ושמירת הנפש פרק יג הלכה הפרק י"ג מרמב"ם   ו.

 סעיף ד': 

 

ונפלה חייב לפרוק ולטעון פעם אחרת אפילו מאה   פרק וטען וחזרה 

  צריך להדדות  לפיכך,  159פעמים שנ' עזוב תעזוב עמו הקם תקים עמו 

א  עמו עד פרסה אלא אם כן אמר לו בעל המש    160)לשון השו"ע לדדות(

 איני צריך לך.

 

מלמד   ילו מאה פעם עם החיוב להדדותפהאם החיבור בין החיוב לפרוק ולטעון א 

לומר שכיון שיש חיוב   יש מקום  תורה, שמדברי הרמב"ם  דין  הוא  שדין הדידוי 

מה לראות האם אינה זקוקה  הלפרוק כמה פעמים, חובה על האדם ללכת עם הב

לפריקה נוספת, וצ"ע. אמנם כאמור לעיל, פוסקים נטו לומר שמדובר בחיוב מדברי  

   .חכמים

 

מב"ם והשו"ע מה היא, ולא פירט האם  ובמהותה של פעולה הדידוי לא ביאור הר 

בר אחר הטעינה )כדברי רש"י באות ב'( או עוד קודם הפריקה כשפרק חלק  ומד

 

 ע תוספתא כפשוטה כאן. וע" 158
' אות ל':  לשון למודים שער א   ,הכריתותמשנה ב"מ לב. ושם "אפילו ארבע וחמישה פעמים". וכתב בספר   159

יש לדקדק על הא דאמרן בכמה דוכתי דברה תורה כלשון בני אדם. אשכחן קראי דלכ"ע דברה תורה כלשון  "
ב והוכח תוכיח, וטובא איכא דמידרש להו אליבא  בני אדם, בפרק אלו מציאות )דף ל"א( השב תשיב עזוב תעזו

 ....".דכ"ע, והקם תקים אפילו ר' אלעזר בר' שמעון דריש ליה אף על גב דאית ליה דברה תורה כלשון בני אדם
 וצ"ע.    מקום לחייב אדם לפרוק ולטעון כמה פעמים ? היבפסוק, האם ה  ת ויש לעיין לולי הכפילו

לשרש דדה... הליכה איטית... אמנם מצינו ... ליווי בעל חיים בהליכתו על  שתי הוראות    יד פשוטה כאן: " 160
דַדָה עמו ומְּ יש לקרוא  יש להסתפק בלשון הברייתא ומדדה עימו האם  )וכן  -ידי אחיזתו...  מדדה אותה עמו 

דֶה עמו(.... דַדֶה/ ומִדַדֶה עמו )וברבינו )להִדְּ דה עמו( או שמא ומְּ  ". בלשון רבנו להַדְּ

 



 

 - 97 - 

 

 

התוס'   דברי  ובביאור  יחזקאל  החזון  )שיטת  כיון    – ממשאו  אולם  ה'(  אות  לעיל 

שמדברי הראשונים משמע יותר כאפשרות הראשונה. וגם מהלשון "לפיכך" נראה  

קה וטעינה וכך כתב במפורש בערוך השלחן סימן ער"ב  יותר שמדובר לאחר פרי

 סעיף ה'. 

 

לפיכך כשפרק וטען צריך לילך עם בעל החמור ולדדות עמו עד פרסה 

יתקלקל דשמא  לדדות  צריך  ולמה  מיל  עד  כןא  ,וי"א  אם  בעל   לא 

המשא אומר איני צריך לך ובעד הדידוי צריך לשלם לו ואינו מחוייב 

 . לעשות זה בחנם

 

האם יש חיוב דיודי    – יין על פי השיטות המחייבות פריקה וטעינה גם באדם  ויש לע 

גם ביחס אליו, או שאדם בר דעת שם לב האם המטען שהונח עליו הינו כראוי וא"כ  

יל"ע    – א"צ לדדות עימו, וכן לשיטות הסוברות שגם תיקון העגלה והרכב בכלל  

 הקודם אות י'(. )עיין ערוה"ש בפרק  האם חובת דידוי חלה במקרים אלו

 

יתכן שאם חובת הדידוי פירושה עזרה בנשיאת המשא, יתכן לומר שביחס לסבל   

העגלה    ןיש לנהוג כך )אא"כ יאמר הסבל שאינו זקוק ולכך(, אבל אם מדובר בתקיו

רך בכך  ואו רכב, אין צורך בדבר. ואם דידוי פירושו ליווי והשגחה, יל"ע האם יש צ

 אחר החלפת גלגל ברכב, וצ"ע.

 

 סיכום 

 

 ה מהאמור לעיל: העול ז.

 

מן התורה חובת פריקה וטעינה היא לאחר שבעל החיים רבץ או נפל ממנו   •

 המשא )אות א'(. 

חכמים חייבו לדדות עם הבהמה עד שיעור פרסה לאחר הטעינה, ודידוי זה   •

 בשכר, אולם אם הבעלים אינן רוצים אינו חייב )אות ב', ו'(.



 מוליכך בדרך==============================================

- 98 - 

 

 

ו חלק ממצות פריקה )אות  יש לעיין האם הדידוי הינו חלק ממצות טעינה א •

 ג'(.

 בפשטות חיוב הדידוי הוא מדברי חכמים )אות ד' ועיין אות ו'(.  •

יש האומרים שכאשר רואה בהמה שמקתשה בהליכתה, ציווי חכמים להקל   •

 ממשאה קודם שתרבץ )אות ה'(. 

 צ"ע האם יש חובת דידוי באדם )אות ו'(.  •

 

  



 

 - 99 - 

 

 

 אוהב ושונא בפריקה וטעינה

 

 מי שונא למי ?  

 

 :161"ג פס' ה'פרק כפש' משפטים, שמות  א.

 

אֲךָ  רְאֶה חֲמוֹר שֹנַּ י תִּ עֲזֹב   162כִּ עֲזֹב לוֹ עָזֹב תַּ לְתָ מֵׁ שָאוֹ וְחָדַּ ת מַּ חַּ ץ תַּ רֹבֵׁ

מּוֹ  .163עִּ

 

האם פירוש הפסוק הוא שהרואה שונא לבעל החמור או שבעל החמור שונא לרואה    

   )ויתכן גם ששניהם שונאים זה לזה( ?

 

 כב נאמר:  -משלי פרק כ"ה פס' כאובספר 

 

ם: מָיִּ הוּ  שְׁקֵׁ הַּ א  צָמֵׁ ם  וְאִּ לָחֶם  הוּ  לֵׁ אֲכִּ הַּ אֲךָ  שֹנַּ ב  רָעֵׁ ם  אִּ י    )כא(  כִּ )כב( 

ל ראֹשׁוֹ וַּ  תָה חֹתֶה עַּ ים אַּ לֶם לָךְ:  ה'גֶחָלִּ  יְשַּׁ

 

שנזקק    השונא  )ולכן  שמאכילו  לזה  שונא  הרעב  שהאדם  היא  הכוונה  ובפשטות 

. ואף בדין הפריקה נוכל לפרש שבעל החמור שונא  164אשו( לחסדיו חש גחלים על ר

,  לרואה והתורה מחייבת את הרואה לסייע לו למרות שהזקוק לסיוע שונא אותו

 

 עיין בתחילת הפרק הראשון.  –השבת אבידה ל'אויבך'  –ק קודם לכן ובפסו 161
חמור שנאך. משמעו בלב ממש, ומשום דטעינת ופריקת משא הוא ביחד עם בעליו, ואינו  העמק דבר: "  162

 ". האם כוונתו שדוקא במצוה זו או אפילו במצוה זו. מתקבל על האדם להתעסק יחד עם שונאו
 עיין בתחילת הפרק הראשון.  –נאמר "אחיך"  –ובפסוק בספר דברים בדין טעינה  163
דיש לפרש דדוקא על השונא הזהיר לכוף את יצרו ויאכילהו  אמנם הט"ז בדברי דוד לדברים כ"ג ה' כתב: "   164

ה  אוהב לפרוק ושונא לטעון מצוה בשונא לטעון, ואף על גב דפריקה הוה מצו , כמו דאיתא בפרק אלו מציאות
טפי מן טעינה, מ"מ חייב בשונא לטעון כדי לכוף את יצרו ע"כ הזהיר הכתוב להאכיל לחם לשונא כדי לכוף  

". כלומר הפסוק במשלי האומר להאכיל את השונא, פירושו שהמסייע  יצרו, אבל באוהב אין שייך לכוף יצרו 
 ...". הוא השונא לבעל החמור, ולא ביאר כיצד יתפרש הפסוק הבא אחריו "כי גחלים



 מוליכך בדרך==============================================

- 100 - 

 

 

במקום  יונתן  התרגום  פירש  שכך  על  165ונראה  בובר(  )מה'  אגדה  במדרש  וכן   .

 הפסוק כאן:  

 

נועם וכל  ]ה[ כי תראה חמור שונאך. זה שאמר הכתוב דרכיה דרכי 

נתיבותיה שלום )משלי ג' י"ז(, כי כשיראה האויב כי באת ועזרת לו, 

יאמר בלבו אני אמרתי כי זה אויבי, חס וחלילה, אם היה אויבי לא 

היה עוזר לי, אבל הוא אוהבי ואני אויבו בחנם, אלך ואפייסנו, הולך 

 . ום על כן אמר וכל נתיבותיה שלוםאליו ועושה של 

 

 שונא לבעל החמור שכתב:  הוא זה שאולם מדברי אונקלוס נראה שהרואה 

 

ליה   ותתמנע מלמשקל  טועניה  תחות  רביע  ארי תחזי חמרא דסנאך 

 .166משבק תשבוק מא דבלבך עלוהי ותפריק עמיה

 

ודברי הראשונים  ומפשט הסוגיות    -והראשונים בדין השונא   ולקמן סוגיות הגמ'   

ומצוה עליו לסייע    )לקמן( נראה שהכוונה היא שהרואה הוא השונא לבעל החמור

 .167לקמן אות ח'(  -כדי לכוף את יצרו )גמ' ב"מ לב:  

 

 מתי נאמר  –לא תשנא 

 

 : ט"ויקרא פרשת קדושים פרק י ב.

 

  –"דאנת סני ליה על חובתא שאנת ידע ביה בלחודך...") שאתה שונא אותו על חטא שאתה יודע בו לבדך(    165
ועיין לקמן בדברי הגמ' בפסחים קיג:. ובתורה תמימה כאן בהערה ל"ו כתב בשם הראמ"ה )הרב משה אלעזר  

ך לכתוב שנואך". וגם 'הערות' על  בעל החמור( שונא אותך" שאם לא כן היה צרי -הורוביץ(, כתב ג"כ ש"הוא )
הדף לפסחים קיג: הביא לפירוש זה. ויתכן שזו גם כוונתו של הרמ"ע מפאנו במילואים מכת"י עמ' פ"ה שכתב  
"שהוא שונא לך ביותר..." )אמנם לפי דבריו בעל החמור שונא ללא הצדקה ואילו הרואה שונאו כי ראה בו  

 שונא סתם(. דבר עבירה, והכתוב מדבר על בעל החמור ה 
כי תראה חומר שונאך רובץ תחת משאו, ותמנע מלעזור לו )?(, עזב תעזוב את השנאה שבלביך     -פירוש    166

 ותפרוק עימו. כלומר, הרואה הוא השונא ועליו לעזור את השנאה.  
תלמיד הרשב"א    –במכתבו של הרב בלוי בדיוקו משיטת הקדמונים    647אמנם, עיין מצות השלום עמ'    167

 ב: שסוגיית הגמ' דנה בבעל חמור השונא למסייע.  לב"מ ל



 

 - 101 - 

 

 

  

יתֶ  יחַּ אֶת עֲמִּ חַּ תוֹכִּ לְבָבֶךָ הוֹכֵׁ יךָ בִּ שְנָא אֶת אָחִּ שָא עָלָיו יז( לאֹ תִּ ךָ וְלאֹ תִּ

טְא: י  חֵׁ עֲךָ כָמוֹךָ אֲנִּ בְתָ לְרֵׁ מֶּךָ וְאָהַּ י עַּ טֹר אֶת בְנֵׁ קֹם וְלאֹ תִּ  .ה')יח( לאֹ תִּ

 

הפסוק אינו מבאר מה הוא המניע של השנאה אמנם הסמיכות למצות תוכחה יכולה    

מה   ל'אחיך'  לומר  אלא  בלב,  השנאה  סיבה  את  לשמור  לא  מצוה  שתורה  ללמד 

לבך עליו )שמסתבר שיש לשונא סיבה מדוע הוא שונא, והוא יוכיח את חבירו  ש

 על כך(. ובגמ' בערכין טז: :

 

יכול לא יכנו, לא יסטרנו, ולא   -תנו רבנן: לא תשנא את אחיך בלבבך  

לרואה   168יקלקלנו  מנין  בלבבך, שנאה שבלב הכתוב מדבר.  ? ת"ל: 

להוכיחו ? שנאמר: הוכח תוכיח, הוכיחו    בחבירו דבר מגונה שחייב 

מקום;  מכל  תוכיח,  לומר:  תלמוד  ויוכיחנו?  שיחזור  מנין  קבל  ולא 

 לא תשא עליו חטא.  ,יכול אפי' משתנים פניו? ת"ל

 

שבת הלב, וכל שכן אם יוציא  בפשטות, איסור שנאה שתורה מצוה עליו הינו במח  

 את השנאה כלפי חוץ וכך היא שיטת השאילתות דרב אחאי גאון שאילתא כ"ז:  

 

לא  דכתיב  חבריה  חד  למישנא  ישראל  לדבית  להו  דאסיר  שאילתא 

אחוהי  דשניוה  שנותא  דבדיל  נמי  ואשכחן  בלבבך  אחיך  את  תשנא 

וישנאו אותו ולא יכלו דברו לשלום נתגלגל הדבר וירדו   ליוסף דכתיב

ת"ר לא תשנא את אחיך בלבבך יכול לא יכנו ולא   .אבותינו למצרים

יקללנו ולא ימרטטנו תלמוד לומר בלבבך בשנאה שבלב הכתוב מדבר  

עביד  קא  דלא  גב  על  ואף  רחמנא  קאסר  בעלמא  דשנאה  למימרא 

 .מידעם

 

ומוכח מדבריו שכל שכן    .על גב שלא עשה דברכלומר שנאה שבלב נאסרה ואף    

 

 פירוש, האם איסור השנאה הוא בביטוי מעשי ?   168



 מוליכך בדרך==============================================

- 102 - 

 

 

 .169אם עושה מעשה

 

מלשון הפסוק: "לא תשנא... הוכח". יש מקום לומר, שכל עוד לא הודיע את שנאתו   ג.

לאחיו )שנאה בלב( הוא עובר על האיסור, אבל אם הודיע לו שהוא שונאו באמצעות  

האיסור על  עובר  אינו  כבר  משיטת170התוכחה,  לדבריו  וסמך  בספר מהר  .  ב"ם 

 המצוות ל"ת ש"ב:  

 

שהזהירנו משנוא קצתנו לקצתנו והוא אמרו )קדושים יט( לא תשנא  

בלב.   שהיא  שנאה  אלא  אמרתי  לא  ספרא  ולשון  בלבבך.  אחיך  את 

אמנם כשהראה לו השנאה והודיע שהוא שונאו אינו עובר על זה הלאו 

הוא אמרו  אבל הוא עובר על לא תקום ולא תטור ועובר על עשה גם כן ו

)שם, מ"ע רו( ואהבת לרעך כמוך, אבל שנאת הלב הוא חטא יותר חזק  

 .מן הכל

 

אף שלעיל הנחנו שאם עובר על הלאו בשעה ששונא את חבירו בליבו, קל וחומר   

, שיטת הרמב"ם היא הפוכה,  171על האיסור אם יבטא אותו כלפי חוץ בפני חבירו 

והרמב"ם מבאר    . ו עובר על האיסורכבר אינ  -אחר ש"הראה לו השנאה הודיע..."  

הכל"   מן  חזק  חטא  הוא  הלב  ש"שנאת  כיון  וחומר  הקל  את  מקבל  אינו  שהוא 

שאינה מגולה,    אהוממילא אם מגלה ומודיע את שנאתו, זה הוא חטא קל ביחס לשנ

 אין קל וחומר לשנאה מגולה.וא"כ 

 

על איסור  אינו מחייב "תוכחה" כדי שלא לעבור  בספר המצוות  אמנם, הרמב"ם   

פוטרת אותו מהלאו של שנאה.    –שנאה, עצם הדבר שהוא מגלה לו שהוא שונאו  

 ו' כתב הרמב"ם: -ביד החזקה בפרק ו' מהלכות דעות הלכה ה'ו

 

ולשיטתו, קושיית הגמ' היתה האם רק בהכאה וכד'  עובר על לא תשנא, והמסקנה שעובר הן בלב והן    169
 בהכאה. 

תיקון הוא בעשה.  בשנאה בלב, ה   והיה מקום לומר שזה מעין לאו הניתק לעשה, שאחר שעבר על הלא  170
, אבל חטא העבר  ב ואפשר לומר שאין זה תיקון, אבל אחר שהוכיחו שוב אינו עובר על האיסור של שנאה בל

 ועיין לקמן לתקופה ששנא בלב, לא התכפר,  
 עדיין עובר על הלאו, וקצ"ע.    –נראה לדייק, שאם אומר לאחרים שהוא שונא אותו, אבל הוא אינו יודע מכך    171



 

 - 103 - 

 

 

 

כל השונא אחד מישראל בלבו עובר בלא תעשה שנאמר לא תשנא את  

על לאו זה לפי שאין בו מעשה, ולא הזהירה   אחיך בלבבך, ואין לוקין

תורה אלא על שנאה שבלב, אבל המכה את חבירו והמחרפו אף על פי 

 שאינו רשאי אינו עובר משום לא תשנא.  

 

כשיחטא איש לאיש לא ישטמנו וישתוק כמו שנאמר ברשעים ולא דבר  

אבשלום את אמנון מאומה למרע ועד טוב כי שנא אבשלום את אמנון, 

מצוה עליו להודיעו ולומר לו למה עשית לי כך וכך ולמה חטאת  אלא  

לי בדבר פלוני, שנאמר הוכח תוכיח את עמיתך, ואם חזר ובקש ממנו 

למחול לו צריך למחול, ולא יהא המוחל אכזרי שנאמר ויתפלל אברהם 

 ים.קאל האל

 

על    עובר  )אמנם  שנאה  של  הלאו  על  עובר  אינו  שנאה  מתוך  הכהו  אם  ומשמע, 

ללא  הא גם  אבל  ולהוכיחו,  להודיעו  היא  הנכונה  והדרך  בחבירו(,  לחבול  יסור 

 אינו עובר על הלאו.   –תוכחה, אם השנאה ידועה לאדם השנוא 

 

הרמב"ם לא ביאר מדוע השנאה שבלב היא "חטא חזק מן הכל" יתכן שמי ששומר   ד.

דבר בליבו ואינו אומר זאת לחבירו, מתעצמת בליבו השנאה ואינה נרגעת, לעומת  

זאת אם אומר לו, השנאה שוככת במקצת. ואמנם החפץ חיים בפתיחה, בבאר מים  

 חיים, לאוין אות ו' ביאר:  

 

ע"ב( דבשנאה שבלב הכתוב מדבר  ואף שאמרו בגמרא דערכין   )ט"ז 

וז"ל   ה'  הלכה  פ"ו  במדע  ברמב"ם  זה  דבר  חבירו 'והובא  והמכה 

 .  'והמחרפו אף על פי שאינו רשאי אינו עובר בלא תשנא



 מוליכך בדרך==============================================

- 104 - 

 

 

ידע   עכ"פ  לחוץ  עד שפלטה  דוקא מחרפו, אף שגברה שנאתו  כוונתו 

עדיין  פלטה  דלא  אף  שבלב  בשנאה  אבל  ממנו,  להשמר  איך  חבירו 

לחוץ מכל מקום יוכל להתנוצץ מזה דבר שגרוע יותר לחבירו, שנאתו  

 .172שלא ידע איך להשמר ממנו, ולכן אסרה התורה את זה בפרטיות

 

 מצוה לשנוא 

 

 גמ' פסחים דף קי"ג: :   ה.

 

והרואה דבר ערוה בחבירו ומעיד בו   ...שלשה הקדוש ברוך הוא שונאן

  ...173יחידי 

 

הרואה  :רש"י)  מותר לשנאתו  אמר רבי שמואל בר רב יצחק אמר רב:

לשנאתו מותר  להעיד,  רשאי  שאינו  פי  על  אף  יחידי,  בחבירו  ערוה  .  דבר 

ב יודע  הוא  שהרי  רשע ורשב"ם...  הוא  חמור    ,(174דאי  תראה  כי  שנאמר 

 ?   שנאך רבץ תחת משאו מאי שונא

 

שונא ישראל, ולא שונא    -שונא שאמרו    ,והא תניא  ,  אילימא שונא נכרי

ומי שריא למסניה  -נכרי. אלא פשיטא   לא    שונא ישראל.  והכתיב   ?

כולי    -דאיכא סהדי דעביד איסורא    ,אלא   –תשנא את אחיך בלבבך  

גוונא,  האי  כי  לאו  אלא  האי?  שנא  מאי  ליה,  סני  מיסני  נמי  עלמא 

 דחזיא ביה איהו דבר ערוה. 

 

 

לֹא  יוסף נאמר בבראשית ל"ז פס' ד': "לגבי אחיו    172 אוּ אֹתוֹ וְּ נְּ אוּ אֶחָיו כִי אֹתוֹ אָהַב אֲבִיהֶם מִכָל אֶחָיו וַיִשְּׂ וַיִרְּ
שָלֹם  רוֹ לְּ לוּ דַבְּ ויראו אחיו כי אותו אהב אביהם מכל אחיו, וישנאו אותו ולא יכלו  ובפסיקתא זוטרתא שם: " יָכְּ

ך גנותם של שבטים אתה יודע שבחן, שהרי באבשלום כתיב ולא דבר  דברו לשלום. א"ר אחוה בר זעירא מתו 
אבשלום עם אמנון מטוב ועד רע )ש"ב יג כב(, שהיה הדבר טמון בלבו, אבל כאן ולא יכלו דברו לשלום, מה  

".  שבלב היה בפה, לשלם חסר ו', שהיה בדעתם לשלם לו רעה, שנאמר ואתם חשבתם עלי רעה )בראשית נ כ(
".   מתוך גנותם למדנו שבחם, שלא דברו אחת בפה ואחת בלב -ולא יכלו דברו לשלום רש"י: " ובקיצור בדברי

ידע    –כלומר הם לא יכלו לדברו לשלום ובכך גילו לו שהם שונאים אותו. ולפי"ז כשיוסף הלך לאחיו בשכם    –
 משנאתם ואע"פ כן הלך כדי קיים מצות אביו.  

 חידי זו הוצאת שם רע ללא תועלת.  שלהעיד י –עי"ש במעשה בטוביה וזיגוד  173
 הרי הוא רשע.  –כלומר למרות שלא היו עדים ולא היתה התראה  174



 

 - 105 - 

 

 

 .. ]שנאת[ רע.  מצוה לשנאתו, שנאמר יראת ה'  ,אמררב נחמן בר יצחק  

 

כלומר, אם יש עדות ברורה בבית דין, מותר או מצוה על כולם לשנוא את הרשע    

, ואם רק הוא יודע )אבל אינו יכול להעיד על כך בבית דין כיון  175עובר העבירה

  - '   )ולקמן באות ו  הוא עצמו ישנא אותו  –שהוא עד יחיד ולא יקבלו את דבריו(  

 הרמב"ם שהשנאה היא רק אם התרה בו(.  בריד

 

יש לעיין האם השנאה כלפי עובר העבירה דוחה את האיסור של "לא תשנא את   ו.

 אחיך בלבבך" )לעיל אות ב' ואילך( או ששנאה זו היא באופן שאין בה איסור.  

 

ונראה שפי שיטת השאילתות )לעיל אות ב'( שאיסור "לא תשנא" כולל בין מקרה   

הכרחי לומר שההיתר או הציווי    -ו הוא מגלה שנאתו לחבירו ובין אם אינו מגלה   ב

גובר על הלאו של איסור השנאה )שמעיקרא נאמר רק ביחס    – לשנוא את הרשעים  

 שהוא שומר מצוות כמוך(.   -לאחיך

 

אולם לשיטת הרמב"ם, שאם שונא בליבו בלבד עובר על האיסור, אבל אם מגלה   

לו את שנאתו אינו עובר על האיסור )לעיל אות ג' ואילך(, יש לעיין האם המצוה  

שנית איור השנאה,  הלאו של  על  גוברת  הרשע בהכרח  את  להציע שאף    ןלשנוא 

את שנאתו )שאז לא  שנאת הרשע המותרת או המחוייבת, הינה באופן בו מגלה לו  

 אסורה אפילו ביחס לרשע.    –נאמר הלאו לשיטת הרמב"ם(, אבל שנאה בלבד בלבד  

 

 נראה שדברי הסמ"ק במצוה י"ז עוסקים בשאלתנו:   

 

בלבבך.  אחיך  תשנא  לא  י"ט(  )ויקרא  דכתיב  חבירו  את  לשנא  שלא 

שמזהיר אותנו על אותו שמותר לשנאותו כגון אם   ,ואינו בכלל ואהבת

הכי אסור לשנאותו בלבו להראות לו פנים יפות אלא    לובירה אפיעבר ע

 .לו שנאתו הירא

 

 יל"ע האם רשע שמצוה לשנאתו, חייב לשנוא רשע אחר ?   175



 מוליכך בדרך==============================================

- 106 - 

 

 

 

נראה מדבריו, שאיסור השנאה עליו מדובר בכתוב, הינו ביחס לאדם שאין מצוה    

לאהוב אותו כיון שעבר עבירה, וכיון שעבר עבירה, יש מצוה לשנוא אותו, אבל רק  

עובר על    –ותו עבריין את שנאתו  באופן שמראה לו שנאתו, אבל אם לא נראה לא

 הלאו גם כמדובר באדם שיש מצוה לשנוא אותו. 

 

לכאורה אין מקום לקושיית הגמ', שהרי הגמ' תמהה    – אמנם, אם נפרש באופן זה   

איסור שנראה   קיים  והרי  'שונא'  יתכן  איננה    –כיצד  לרשע  נאמר שהשנאה  ואם 

וא"כ מוכח מסוגיית הגמ'    במקרה בו לא נאמר הלאו, מדוע הגמ' לא תירצה כך, 

ששנאת הרשע הינה במקרה בו קיים איסור השנאה לאדם רגיל )וא"כ יש לבאר את  

 . (176הסמ"ק באופן אחר 

 

 :  בפרק י"ג מהלכות רוצח הלכה י"דולהלכה פסק הרמב"ם 

 

והיאך    177השונא שנאמר בתורה הוא מישראל, לא מאומות העולם, 

לא תשנא    (ויקרא י"ט י"ז)יהיה לישראל שונא מישראל והכתוב אומר  

בלבבך  אחיך  עבירה   ?    את  שעבר  לבדו  שראהו  כגון  חכמים  אמרו 

הרי זה מצוה לשנאו עד שיעשה תשובה ויחזור   178והתרה בו ולא חזר

  .מרשעו

 

176  " י"ט:  הגרי"פ לספר המצות לסמ"ג מ"ע  אזהרת לא תשנא את אחיך  בביאור  עיקר  דהרי לדעת הסמ"ק 
שנאה שבלב בלבד. אבל כשמראה לו שנאתו בגלוי. ואיננו מסתיר שנאתו  בלבבך לא באה אלא להזהיר על  

בלבו ומראה לו פנים יפות בגלוי. מותר מצד אזהרה זו. אלא דאסור מצד עשה דואהבת לרעך כמוך. והילכך  
כשעבר עבירה. דלית בי' מ"ע דואהבת לרעך כמוך. מותר לשנא אותו כשמראה לו שנאתו בגלוי. ולא מתסר  

וכמבואר    אלא להטמין  יפות בגלוי. מכח אזהרה דלא תשנא את אחיך בלבבך.  שנאתו בלבו ולהראות פנים 
בדברי הסמ"ק שם. והשתא אם כן מאי פריך התם מעיקרא. ומי שרי למסניי' והכתיב לא תשנא את אחיך בלבבך.  

ואילו בקרא דכי  ומאי קושיא. והא מהאי קרא לא שמעינן איסורא אלא לשנוא בלבו ולהראות פנים יפות בגלוי.  
תראה חמור שונאך רובץ וגו'. שונא סתמא כתיב. דמסתמא מיירי בשונאו בגלוי. ואם כן אין לו ענין כלל לקרא  
דלא תשנא את אחיך בלבבך. ולא הו"ל להקשות אלא מקרא דואהבת לרעך כמוך. דמשמע בין בגלוי ובין בסתר.  

 ". ... ה מקום קצת לומר בזהאבל מקרא דלא תשנא וגו' ליכא קושיא כלל. ולכאורה הי
 ועיין בית יחזקאל )הרב משה צוריאל שליט"א( עמ' ע' שהרחיב בביאור דברי הסמ"ק. 

שיש מצוה לפרוק את משאו. אולם השונא בסוגיית הגמ' בב"מ לב: )אות ו'( הינו שונא     -שנאמר בתורה  177
 שאין בו מצות שנאה, ועיין פסק הרמב"ם שם בהמשך הדברים. 

 פרק ל"ב, ואכמ"ל. עיין תניא  178



 

 - 107 - 

 

 

מצוה  במשאו  נבהל  מצאו  אם  תשובה,  עשה  לא  שעדיין  פי  על  ואף 

לפרוק ולטעון עמו ולא יניחנו נוטה למות שמא ישתהה בשביל ממונו  

בין   רשעים  בין  ישראל  נפשות  על  והתורה הקפידה  לידי סכנה  ויבא 

 .179צדיקים מאחר שהם נלוים אל ה' ומאמינים בעיקר הדת 

 

 חה את הלאו של לא תשנא את אחיך בלבבך. דו  –מצוה של שנאת הרשע  כלומר, ה   

 

 פריקה וטעינה בשונא ואוהב

 

השונא   ז. של  מחמורו  המשא  את  לפרוק  ציותה  לעילתורה  שמבואר  בגמ'    וכפי 

ה'( )אות  רשעתו.  בפסחים  מחמת  אותו  לשנוא  מצוה  שיש  שונא  על  מדובר   ,

)לעיל    בטעינה לא הוזכר בפסוק שיש לטעון את חמורו של השונא. אמנם הרמב"םו

משמע שיש ללמוד    אות ו'( פסק במפורש שמצות טעינה נאמרה אף ביחס לשונא זה

 וכ"כ בכס"מ בפרק י"ד מרוצח הלכה י"ד:   180מפריקה לטעינה 

 

 

לקח את האבידה  ' כתב הרמב"ם: "גזלה ואבדה הלכה במה נכלל במאמיני בעיקר הדת ? בפרק י"א מהלכות    179
ולא השיבה בטל מצות עשה ועבר על שני לאוין על לא תוכל להתעלם ועל לא תגזול. אפילו היה בעל האבידה  

אבל אוכל נבילה להכעיס הרי הוא מין והמינין  רשע ואוכל נבילה לתיאבון וכיוצא בו מצוה להשיב אבידתו,  
". ויל"ע ביחס  מישראל והאפיקורוסים ועובדי עבודה זרה ומחללי שבת בפרהסיא אסור להחזיר להן אבדה כגוי

מי שהוא עבריין במזיד על אחת  אבידה לבין פריקה וטעינה לרשע. ובשו"ע יו"ד סימן רנ"א: "  תבין חיוב השב
ולא עשה תשובה, אינו חייב להחיותו ולא להלוותו )ומפרנסים עניי עובדי כוכבים  מכל מצות האמורות בתורה  

מי שהוא עבריין להכעיס, אפילו למצוה  )ב(  עם עניי ישראל, מפני דרכי שלום( )טור מגמרת פרק הניזקין(.  
ס"ס    אחת, כגון שאוכל נבילה היכא דשכיח בשר כשרה, אסור לפדותו אם נשבה. )כ"מ בש"ס ס"פ השולח וטור

רנ"ב( אבל עבריין לתיאבון, אין איסור בדבר אם רוצים לפדותו, אבל אין מחויבים בכך. )ב"י דקדק מלשון  
 ". ויל"ע בגבולות הדין.  הרמב"ם וספר יראים סימן מ"ז(

יל"ע ושמא רק בפריקה שיש בה גם צעב"ח יש לפרוק לשונא, אבל בטעינה מנין לנו לחייבו ? אמנם אף    180
יא השנאה שמחוייבת כלפי הרשע עבור העבירה האם היא רק שנאת הלב או גם באה לידי  שיש לעיין מה ה

אף   שייך  זה  וטעם  ישראל"  נפשות  על  הקפידה  "שהתורה  באומרו  זו  שנאה  מגביל  הרמב"ם  מעשי,  ביטוי 
 בטעינה.  



 מוליכך בדרך==============================================

- 108 - 

 

 

ועל מ"ש רבינו מצוה לטעון ולפרוק עמו איכא למידק דהא קרא דכי  

ואילו  תראה חמור שונאך בפריקה מיירי כדכתיב רובץ תחת משאו 

דהיינו קרא דכתיב לא תראה את חמור אחיך או שורו קרא דטעינה  

נופלים בדרך דרמי טוענייהו באורחא משמע כדאמרינן בגמ' הא לא 

   ? כתיב ביה שונא

 

לן  אית  לאוהב  שונא  הכתוב  השוה  פריקה  לגבי  דחזינן  דכיון  וי"ל 

 .למימר דה"ה לטעינה שהוא כאוהב

 

 דינו של שונא ששונא את חבירו שלא על פי הלכה:  את  למדנו  לב: בגמ' בב"מ  ח.

 

מצוה בשונא כדי לכוף את יצרו.   -אוהב לפרוק ושונא לטעון    ,תא שמע

אפילו   -  ?  ואי סלקא דעתך צער בעלי חיים דאורייתא, הא עדיף ליה

 .181,182הכי, כדי לכוף את יצרו עדיף

 

 

את יצרו    הוא כופהו  -מדוע הסיוע יגרום לכף שיכוף את יצרו ? יתכן שהשנאה גורמת לרצות שלא לסייע     181
העבודה המשותפת תכהה    ומסייע. ויתכן עוד, שכיון שמסייע לו לטעון והטעינה נעשית ביחד על בעל החמור,

 את השנאה.  
האם המצוה להקדים את השונא הינה דוקא בפריקה וטעינה או מכאן לימוד גם לשאר מצוות, מדברי הח"ח    182

מצות חסד שהזהירה אותנו  "  ג':  -נראה שלמד מכאן יסוד כללי שכתב באהבת חסד חלק א' פרק ד' אות א'
וש לענין מצות השבת  התורה אין חילוק בין לאוהב בין לשונא ואפילו עד ק' פעמים ]שכן ביארה התורה בפיר

אבדה דכתיב כי תפגע את שור אויבך וכו' וכן לענין מצות פריקה דכתיב כי תראה חמור שונאך רובץ תחת  
ולא מיבעי אם    , משאו וחדלת מעזוב לו עזוב תעזוב עמו ואמרינן בגמרא דהחיוב הוא אפילו עד מאה פעמים[

ה דבזה בודאי אם הוא מונע אח"כ עבור זה מלהיטיב הוא שונאו שלא כדין כגון עבור שלא הטיב עמו באיזה טוב
עמו לבד שהוא מבטל מ"ע החסד עוד הוא עובר על לאו דאורייתא של לא תקום ולא תטור וכדלקמיה בסעיף  
ד' אלא אפילו אם הוא שונאו בדבר שהוא מצוה לשנוא אותו עבור זה כגון דחזא ביה שעבר על איסור עריות  

רסם בישראל לאיסור אפ"ה מצוה לגמול חסד עמו בעת דחקו כיון שהוא מאמין  וכיוצא בזה מהאיסורין שמפו 
אך יש חילוק ביניהן לענין דינא. והוא, דלמי שהוא שונא שלא כדין אם  בעיקרי הדת וכדלעיל בפרק ג' ע"ש:  

נזדמן שהשונא ההוא צריך לאיזה טובה וגם אוהבו צריך לטובה ואין ביכולתו להטיב לשניהן מצוה בשונאו  
כדי לכוף את יצרו אבל אם מדינא צריך לשנוא אותו וכנ"ל אם נזדמן לו שניהן ביחד מצוה יותר בהגון מבשאינו  

 משמע שמדובר בדין כללי.  –". ומסוף דבריו שכתב "השונא ההוא צריך לאיזה טובה..." הגון



 

 - 109 - 

 

 

קאי    אשונא דקרא  ' שונא שאמרו')רש"י: קס"ד  תא שמע: שונא שאמרו  

בפר  שונאך 'קה  ידמשתעי  תראה חמורך  וגומר   'כי  שונא ישראל,   (183רובץ 

שונא  לי  מה  דאורייתא  חיים  בעלי  צער  אמרת  אי  נכרי.  שונא  ולא 

 ? ישראל ומה לי שונא נכרי

 

)אהך מתניתא לעיל    ? אשונא דמתניתין קאי  מי סברת אשונא דקרא קאי

 .הוא( לטעון דשונא 

 

, הינה באדם ששונא את בעל החמור  קדימת דין שונא בטעינהעל פי מסקנת הגמ',   

, 184עליו להקדים את הטעינה על פני הפריקה  –ללא הצדקה וכדי לכוף את יצרו  

 

" הינה בשונא  עיין לעיל באות ה' בגמ' בפסחים שם מסקנת הגמ' היא שהברייתא אודות "שונא שאמרו  183
היא    ( שמצוה לשנוא אותו, אולם על פי סוגייתנו, זו רק ההו"א לביאור הסוגיא, ואילו מסקנת הסוגיא )לקמן

 הינו בשונא ששונא שלא על פי דין.   -ששונא שיש להקדימו בטעינה  
מעלה  הראשונים דנו בביאור סוגייתנו, והקשו שאם נאמר שמדובר בשונא שמצוה לשנוא אותו, מדוע יש    184

ושמא נאמר, שסוגייתנו נוקטת שאין מצוה    לכוף את יצרו שלא לשנוא אותו, והרי מצוה עליו לשנוא אותו.
לשנוא אותו אלא רק היתר לשנוא אותו )עיין מחלוקת בגמ' בפסחים באות ה'( ועדיף לכתחילה שלא להזדקק  

 להיתר זה(. 
ים )שם( מוקי לה בישראל שמותר לשנאותו כגון  א"ת כיון דבערבי פסחותוס' בסוגייתנו בד"ה "לכוף" נקט: "ו 

" וכ"כ בחידושי הרמב"ן ובנמוקי  וי"ל דלא מיירי בשונא דקרא?    שראה בו דבר ערוה מה שייך בו לכוף יצרו  
 על הרי"ף )דף יז: מדפיו(. 

)משלי כז(  וי"ל כיון שהוא שונאו גם חבירו שונא אותו דכתיב  ואילו תוס' בפסחים קי"ג: ד"ה "שראה" ביאר: "
" )וצ"ע שלפי"ז  ובאין מתוך כך לידי שנאה גמורה ושייך כפיית יצר  ,כמים הפנים לפנים כן לב האדם לאדם 

ותירצו דאפ"ה  ציותה תורה מצוה שבידוע שיבוא ממנה לידי עבירה(. ובריטב"א בב"מ לב: כתב בשם התוס': " 
ם הפנים לפנים ואולי יבאו לידי שנאה רבה  אין לו להראות איבה בגלוי דאם כן אף הוא ישנאהו דהא כתיב כמי

 " )וקצ"ע שאיבה בגלוי כבר אין בה איסור שנראה לשיטת הרמב"ם הנ"ל(.  וקטטה גמורה
כלומר אותו האיש שראה בו    .וי"ל דה"ק אוהבו לפרוק ושונאו לטעוןובחידושי הריטב"א ב"מ לב: פירש: " 

מצוה      -,  ואוהבו של בעל עבירה רוצה לפרוק  ,והיה שם אותו שעשה החטא  ,דבר ערוה רוצה לטעון חמורו
והוא      -  שונא אותו בשביל שראה אותו החטא שהוא שונאו כדין  אשיסייע לטעון למי שראה בו העבירה שהו

יצרו את  לכוף  כדי  הוא  קודם  ולפריקה  לטעינה  הזקוקים  את  הרואה  שהאדם  היא,  דבריו  שכוונת  ונראה   ."
כלומר, העבריין אינו בעל    –תב: "אוהבו של בעל עבירה רוצה לפרוק"  העבריין שמצוה לשנוא אותו )כפי שכ

הוא זה שראה   הזקוק לטעינה,  ועליו כתב הריטב"א "והיה שם אותו שעשה החטא". ובעל החמור  המטען( 
מעיקרא את המסייע עובר עבירה, ולכן בעל החמור הזקוק לטעינה שונא את המסייע על פי דין )וכפי שכתב  

 ת דבריו: "אותו האיש שראה בו דבר ערוה, רוצה לטעון חמורו(. הריטב"א בתחיל
ועתה, בפני המסייע )העבריין( עומדת מצות פריקה לאיש שאינו יודע מעוונו ומצות טעינה לאיש שיודע מעוונו.  
פי דין שחייב  היא על  והמציאות היא, שכיון שבעל החמור שזקוק לטעינה שונא את המסייע, אף ששנאתו 

רשע, המסייע כתגובה נגד שונא את בעל החמור שזקוק לטעינה )כי כך טבע האדם וכפי שכתב  לשנוא את ה
"( ושנאה זו כמובן אסורה על פי  שונא אותו בשביל שראה אותו החטא שהוא שונאו כדין  אשהו"  הריטב"א:

על   אותו  )ששונא  לבעל החמור  תחילה  לסייע  דין(  עלפי  שלא  )שושנא  על העבריין  מצוה  ולכן  דין  דין.  פי 
 כדי שהעבריין יכוף את יצרו. –בטעינה( 

 



 מוליכך בדרך==============================================

- 110 - 

 

 

 .185כיון שכפיית היצר קודמת לדין צעב"ח אף אם צעב"ח הינו דאורייתא

 

ויש לעיין )על פי שיטת הרמב"ם שאיסור שנאה הינו רק אם שונאו בלב אבל אם   

לעיל אות ג'(, המצוה לכוף את    – ראה שנאתו והודיע לו אינו עובר על איסור זה  מ

יצרו הינה רק במקרה בו עובר על הלאו של שנאה והיינו כשבעל החמור כלל אינו  

אה כיון שבעל  ניודע שהוא שונאו או שגם במקרה בו אינו עובר על הלאו של ש

 .186לכוף את יצרו  דיכהחמור כבר יודע שהוא שונאו ג"כ יקדים את השונא  

 

הלאו על  עובר  מי שאינו  על  גם  חל  "שונא"  בפסוק    -)ומצאנו, שהשם  וכמבואר 

עיין   –משמע שהשנאה  ידועה נקרא שונא  –במשלי "אם רעב שונאך... כי גחלים 

 אות א'(. 

 

סימן     בחו"מ  השו"ע  )ובעקבותיו  י"ג  הלכה  רוצח  מהלכות  י"ג  בפרק  והרמב"ם 

 ט:  ער"ב סעיף י'( לא פיר

 

ודוקא בשונא בעלמא דלא עביד איסורא, אבל אם עביד  ולהלכה כתב הרמ"א בחו"מ סימן ער"ב סעיף י': " 
אלו   פ'  )נ"י  יפה עושה ששונאו  יצרו, דהא  כדי לכוף  איסורא ושונאו משום שעבר עבירה, א"צ לטעון עמו 

א בעלמא" שעליו כתב הרמ"א שיש לטעון תחילה עם השונא, הינו מי  " וביאר שם הסמ"ע שש"שונ מציאות(
שהקניט את חבירו ועשה לו שלא כהוגן ויכוף את יצרו ויטעון עימו קודם שיפרוק את החומר של אוהבו הזקוק  
לפריקה. וסיום דברי הרמב"א "דעביד איסורא" הינו באדם שעשה איסור בינו לבין המקום, ובמקרה זה פריקה  

השונא האמור בתורה, לא מעו"ג הוא אלא  ובסעיף י"א כתב השו"ע : " . בו קודמת )ועיין שיטת הב"ח(של אוה
לא תשנא את אחיך בלבבך )ויקרא יט, יז( אמרו    , מישראל. והיאך יהיה לישראל שונא )מישראל(, והכתוב אומר

ולא חזר, הרי מצוה לשנאותו עד ש וישוב  חכמים כגון שראהו לבדו שעבר עבירה והתרה בו  יעשה תשובה 
ואף על פי שעדיין לא עשה תשובה, אם מצאו נבהל במשאו מצוה לטעון ולפרוק עמו, ולא יניחנו    ,מרשעתו 

בין  בין רשעים  ישראל  נפשות  על  והתורה הקפידה  סכנה,  לידי  ויבא  ישהה בשביל ממונו  נוטה למות שמא 
מור אליהם חי אני נאם ה' אלהים אם אחפוץ  צדיקים, מאחר שהם נלוים אל ה' ומאמינים בעיקר הדת, שנאמר: א

" ולמדנו, תורה חייבה לפרוק ולטעון בשונא והיינו  במות הרשע כי אם בשוב רשע מדרכו וחיה )יחזקאל יח, כג(
אדם שמצוה לשנוא אותו מחמת שעבר עבירה בין אדם למקום, אולם אין לו דין קדימה ויש להקדים פריקה על  

יש להקדים טעינת    – ל אם מדובר בשנאה הנובעת מחמת דבר שעשה לחבירו  פני טעינה גם במקרה זה. אב 
כל עבירה בין אדם למקום היא    ריחמורו של השונא על פני פריקת חמורו של האוהב )ויל"ע בעיקר הענין שה 

גם עבירה בין אדם לחבירו ומה הדין אם ראה שעבר עבירה בין אדם לחבירו כלפי אדם אחד ? וכן האם איסור  
 ואולם עי"ש בנו"כ ובשיטת הב"ח.  ת נחשב לענין זה איסור בין אדם למקום או בין אדם לחבירו?(.ריבי

 וכמו שאר צרכי אדם שדוחים צעב"ח, ואכמ"ל.  185
  ן יל"ע מה הדין במסייע ששונא את ראובן על פי דין ואת שמעון בשנאה סתמית שאינה על פי דין, וראוב  186

ראובן כיון שלגביו מפורש בכתוב שיש מצות פריקה, או יקדים את    ושמעון זקוקים לפריקה, האם יקדים את
שמעון כדי לכוף את יצרו. ויתכן לומר שיש קדימה ויקדים את שמעון ולא יניחנו נבהל ורק לאחר מכן יפרוק  

 לראובן, וצ"ע, ועיין ביאור הגר"א, חו"מ סימן ער"ב ס"ק ט"ו. 



 

 - 111 - 

 

 

 

פוגע בשנים אחד רובץ תחת משאו ואחד פרק מעליו ולא מצא מי  ה

ואחר כך   לפרוק בתחילה משום צער בעלי חיים  שיטעון עמו, מצוה 

טוען, במה דברים אמורים בשהיו שניהם שונאים או אוהבים, אבל 

אם היה אחד שונא ואחד אוהב מצוה לטעון עם השונא תחילה כדי 

 .187לכוף את יצרו הרע

 

 רמ"א שם:  והוסיף ה  

 

איסורא   עביד  אם  אבל  איסורא,  עביד  דלא  בעלמא  בשונא  ודוקא 

ושונאו משום שעבר עבירה, א"צ לטעון עמו כדי לכוף יצרו, דהא יפה 

 (.188עושה ששונאו )נ"י פ' אלו מציאות

 

בשנאה שאין לה הצדקה על פי דין, ועליו לכוף את יצרו  כלומר ההקדמה היא רק   

לעיל אות ו'(, אולם בבאר    – )ובהלכה י"ד דן הרמב"ם על השונא האמור בתורה  

 כתב על דברי הרמ"א:  הגולה לחו"מ סימן ער"ב סעיף י' 

 

 189וזה שלא כדעת הרמב"ם שאפילו בזה כתב שהוא מצוה להקדימו

 

קדים אף בשונא שמצוה לשנוא אותו, אמנם  כלומר, שלשיטת הרמב"ם מצוה לה  

בעל באר הגולה לא ביאר מנין לו שוז שיטת הרמב"ם ולא ביאר כיצד דקדק דקדוק  

בסעיף י"ב כתב שלא כדברי באר    ש. ואכן בעל ערוה"190זה בלשונו של הרמב"ם 

 הגולה:

 

 

 

 האם   187
 . 183עיין הערה  188
 ינה על פי דין. ושם שיטות שגם בשונא על פי דין יקידם כיון שהדבר מתגלגל לשנאה שא 183עיין הערה  189
 ומביאור הגר"א בס"ק ט"ו נראה שחולק על בעל באר הגולה  190



 מוליכך בדרך==============================================

- 112 - 

 

 

אחר דין זה השונא   ומרמב"ם שם משמע להדיא כדעה ראשונה מדכתב 

בשונא   מיירי  זה  דקודם  משמע  עבירה  שעבר  מיירי  בתורה  האמור 

 ממש

 

אולם אף מדבריו לא נתבאר לנו האם קדימת שונא הינה בשונא בליבו ועובר על   

 איסור שנאה אול גם בשונא שגילה שנאתו, וצ"ע.  

 

 סיכום 

 

 העולה מהאמור לעיל:  ט.

 

כשמראה לו שנאתו )שיטת השאילתות אות    אסור לשנוא אדם מישראל, הן בלב והן •

 ב'( ולשיטת הרמב"ם אם מודיע שנאתו אינו עובר על הלאו )אות ג'(.

- היתר או מצוה לשנוא הרשע, ובפשטות דין זה גובר על הלאו של השנאה )אות ה' •

 '(.ו

 פריקה וטעינה חלות גם ביחס לרשע שמצוה לשנוא אותו )אות ז'(. •

מצוה  • דין,  פי  על  שלא  דוקא    כששונא  האם  ויל"ע  בטעינה,  השונא  את  להקדים 

 בשנאת הלב או גם בשנאה שגילה אותה )אות ח'(. 

 

 

  



 

 - 113 - 

 

 

 יתר על משאו

 

 מחלוקת חכמים ורבי יוסי הגלילי

 

 ': משנה י ' משנה מסכת בבא מציעא פרק ב א.

 

פרק וטען אפילו ארבעה וחמשה פעמים חייב שנאמר )שמות כ"ג( עזוב 

אומר אם היה עליו יתר על משאו אין זקוק    :הגלילירבי יוסי      ....תעזוב

 . משאוי שיכול לעמוד בו - לו שנאמר תחת משאו  

 

לסייע     חובה  אין  הגלילי  יוסי  ר'  ולדעת  בפריקה,  נאמר  משאו"  "תחת  הפסוק 

ובגמ' שם בדף .  191בפריקת הבהמה אם מעיקרא העמיסו עליה יותר מכדי משאה 

 :לב: 

 

,  תא, דקתני סיפא, רבי יוסי הגלילי אומרתדע דצער בעלי חיים דאוריי

משאוי   -אם היה עליו יתר ]על[ משאו אין זקוק לו, שנאמר תחת משאו  

ואמאי  רש"י:  )  שיכול לעמוד בו. לאו מכלל דתנא קמא סבר זקוק לו

הא כתיב משאו הראוי לו, אלא משום    -זקוק לו, אי משום מצות עזב תעזב  

 ?   ום דצער בעלי חיים דאורייתאלאו מש, מאי טעמא ,(צער בעלי חיים

 

משאוי   -דרשינן תחת משאו    ,דלמא בתחת משאו פליגי, דרבי יוסי סבר

למשא הראוי  )  לא דרשינן תחת משאו  , , ורבנן סברי192שיכול לעמוד בו 

 .193( כל משא שעליו משמע  -לו דמשאו 

 

 

 לגבי היוצא לדרך עם חמור שרגליו רעועות.   235עיין לקמן ליד ציון הערה   191
יין נסך, שאף שאין חיוב    ואם העמיס יותר מכדי משאו,  192 אין מצות פריקה. ועיין בבגמ' בב"מ לב: לגבי 

גם ביחס ליתר מכדי   ת להטעין )וגם איסור( יש לפרוק משום צעב"ח, ויל"ע מדוע הגמ' לא הציעה אפשרות זא
 משאה.  

 עיין גם בסוגיית הירושלמי ב"מ פרק ב' הלכה י' ובפירוש הפני משה שם.  193



 מוליכך בדרך==============================================

- 114 - 

 

 

סובר שיש  נמצא, על פי קושיית הגמ' תנא קמא )חולק על ר' יוסי הגלילי והוא(    

מחמת צעב"ח שהוא מן התורה    ו לפרוק אפילו אם מעיקרא העמיסו יתר על משא

 . ()ונסיק שר' יוסי הגלילי סובר שצעב"ח אינו מן התורה

 

לפרוק בהמה שהעמיסו עליה יותר מכדי משאה  שיש  ולמסקנת הגמ', ת"ק סובר   

שהתורה    סיבה לפטור פריקה שכזו כיון שאין  לאו דוקא מחמת צעב"ח דאורייתא,  

בר  ואולם ר' יוסי סלא חילקה ולעולם יש לפרוק כל בהמה שרובצת תחת משאה,  

 )שת"ק חולק עליה(. מכח דרשת הפסוק  –שאין מצות פריקה במקרה זה 

 

 טעינה אחר פריקה יותר ממשאה 

 

על פי האמור, בהמה שהועמסה יותר מכדי משאה, לשיטת ת"ק יש לפורקה ושיטת   ב.

שאין חיוב לפרוק אותה. ויש לעיין האם על פי שיטת חכמים יש חיוב  היא  ר' יוסי  

 גם לטעון לאחר פריקת משא זה. ובפירוש המשניות הון עשיר כתב:

 

אם היה עליו יותר    אפילו ארבעה. ה"נ לאפוקי מדר"י הגלילי דאמר 

ממשאו אין זקוק לו, ודבר זה ניכר בג' פעמים שרובץ תחתיה, דאפילו 

 . הכי חייב עדיין

 

 ב' כתב:  -בפרק י"ג מהלכות רוצח הל' ארמב"ם וה  

 

מי שפגע בחבירו בדרך ובהמתו רובצת תחת משאה בין שהיה עליה  

לפרוק  מצוה  זה  הרי  ממשאה  יתר  עליה  שהיה  בין  לה  הראוי  משא 

ולא יפרוק ויניחנו  )ב(  עזוב תעזוב עמו.    אמר עליה וזו מצות עשה שנמ

שנ עליה  משאו  ויטעון  ויחזור  עמו  יקים  אלא  וילך  הקם    אמר נבהל 

תקים עמו זו מצות עשה אחרת, ואם הניחו נבהל ולא פרק ולא טען 

ועבר על מצות לא תעשה שנ' לא תראה את חמור  ביטל מצות עשה 

 אחיך.

 

וב הטעינה )שבהלכה ב'( הינו המשך להלכה א', בה נאמר שיש שחיבפשטות נראה    



 

 - 115 - 

 

 

חיוב פריקה אפילו אם מעיקרא הטעין על הבהמה יותר מכדי הראוי לה, ונמצא  

שעל המסייע להטעין את הבהמה במשא שאינו ראוי לה, ואף ששוב תיפול, יתחייב  

 .194שוב לסייע לה כמבואר בדברי ההון עשיר 

 

להטע  מותר  האם  לעיין  מכדי משאהויש  יותר  בהמה  החוזרת    195ין  בהטענה  הן 

שלאחר הפריקה והן בטעינה הראשונה, ואפילו אם נאמר שצער בעלי חיים אינו מן  

 התורה, סו"ס כיון שעושה מעשה בידים של טעינה מעל משאה, שמא יש לאסור. 

 

 וכתב בתרומת הדשן פסקים )חלק ב'( סימן ק"ה:  

 

דומה לגיזת כבשים או אי הוו צער   אם למרוט נוצות לאווזות חיים, אי

גם לחתוך לשון העוף כדי שידבר, ואזנים וזנב מכלב כדי   ,בעלי חיים 

  ?  ליפותו

 

עושה  הוא  אם  חיים  בעלי  צער  משום  אסור  דאין  הדברים  נראין 

האדם,  לשמש את  רק  הבריות  כל  נבראו  דלא  ולתשמישיו.  לצורכיו 

  .196( דף פ"ב ע"א)כדאיתא פרק בתרא דקידושין 

 

 

קום לבאר שהחיוב ארבע וחמש פעמים הינו במקרה בו לא טענו את המטען בצורה  לולי ההון עשיר היה מ 194
טובה, ולא במטעין שאינה יכולה לשאת. אמנם הרמב"ם לא כתב במפורש לטעון כמה וכמה פעמים גם במקרה  

דבר שלא    –של טעינה מעל יכולתה. אולם לכאורה כך עולה מדבריו, אא"כ נאמר שיש לטעון רק כפי משאה  
 ברמב"ם כלל.  נכתב 

מי ששכר חמור והטעין עליו יותר מכדי משאו חייב כמבואר בב"מ דף פ. אמנם שם הדיון מדיני תשלומין,   195
 ואילו הדיון לפנינו הינו בעצם ההיתר לטעון.  

בי שמעון בן אלעזר אומר: ראית מימיך חיה ועוף שיש להם אומנות? והן מתפרנסין  .: "ב"קידושין דף פגמ'    196
אלא    ר,אינו דין שאתפרנס שלא בצע  ,בצער, והלא לא נבראו אלא לשמשני, ואני נבראתי לשמש את קונישלא  

 ". שהורעתי מעשי, וקפחתי את פרנסתי



 מוליכך בדרך==============================================

- 116 - 

 

 

ותדע דבפ' ב' דב"מ חשיב פריקה צער בעלי חיים, וא"כ היאך מותר  

בעלי  צער  איכא  הא  למקום  ממקום  להוליכו  בהמתו  על  כבד  משא 

? וכ"ת אין הכי נמי, הא אמרינן התם דרבנן דר"י הגלילי סברו   חיים

ברשיעי   דאפילו וכי  לפרוק  חייב  בו  לעמוד  יכול  שאין  משאו  תחת 

 197... ? עסיקינן

 

  ם הינ ,לו יםהמסייע נוספו כלומר, אין לומר שבעל החמור שהטעין מעיקרא ועתה   

  אלא, הדבר מותר משום צעב"ח   – רשעים המטעינים על בהמה יותר מכדי משאה  

 , והוסיף: 198כאשר זה הוא שימוש לאדם )וכפי שכתב בתחילת דבריו( 

 

 . מתוך הלין ראיות הוה נראה קצת דליכא איסור בכה"ג

 

אלא שהעולם נזהרים ונמנעים, ואפשר הטעם לפי שאינו רוצה העולם  

על   עונש  יקבלו  נגד הבריות, שיראים דילמא  ]לנהוג[ מדות אכזריות 

גבי רבינו הקדוש בההוא   (ב"מ פה ע"א)ככה. כדאשכחן פ' הפועלים  

גב  על  ואף  נוצרת.  לכך  זיל  אמר  דרבי  בכנפיה,  לרישה  דתלא  עגלא 

דהיתר גמור הוא לשחוט העגל לאכילתו, אפ"ה נענש וקבל יסורין על 

ככה. אח"כ הגידו לי שנמצא כן בפסקי ר"י בפ"ק, ועוד דליכא איסור  

 ל. צער בעלי חיים אא"כ דאין לו ריוח והיינו דלעי

 

ולכן המטעין     יותר ממשאה,  על בהמתו  איסור להטעין  אין  הדין  כלומר, מעיקר 

מרות המשא  להראשון לא עבר על איסור וממילא יש מצוה לפרוק ולטעון שוב  

יש מידת זהירות שלא    אבל  ,199אין בכך איסור כל עוד יש לאדם צורך בכך  ש הכבד,  

יותר   יןור שמעיקרא לא יטעומסתבר שמידת הזהירות היא על בעל החמ  . לנהוג כך

 

דאמר ר' יוסי הרוצה שיסתרס תרנגולו יטול    (שבת קי:)ואמרינן נמי פ' שמונה שרצים  המשך דבריו שם: "  197
אמרו ליה    (חגיגה יד:) בעלי חיים. ואמרינן נמי פ' אין דורשין לכרבלתו, והשתא תיפוק ליה דאסור משום צער 

דלכתחילה קבעו והשתא תוכל לומר דמשום צער בעלי חיים    ...? משמע הלשון   לבן זומא מהו לסרוסי כלבא
 ". מותר

עיין שו"ת הרדב"ז  חלק ה' סימן קס"ח )אלף תקמ"ב( שביאר שבמקרים בהם קיים פטור של מצות פריקה   198
הטעם היסודי הוא    –וכגון זקן ואינה לפי כבודו, בעלים ישב ואינו פורק יחד על המסייע, בהמת ומשא עכו"ם  

 שצער בעלי חיים "הותר לתשמשין של בני אדם", ועי"ד.  
 . 155לעיל ציון הערה   -חזקאל  עיין בדברי החזון י 199



 

 - 117 - 

 

 

)כדברי   בדרך  נבהל  עומד  החמור  בעל  את  שרואה  לו  המסייע  אבל  ממשאה, 

הרמב"ם לעיל(, מצוה לסייע לו, ונראה לומר שאין לו לנקוט מידת הזהירות כאשר  

 כנגד מידה זו עומדת מצות פריקה, וקצ"ע.

 

 טעינה ביותר ממשאה לחכמים ולר' יוסי הגלילי

 

יוסי הגלילי סובר, שאין לפרוק בהמה שרובצת תחת משאה שאינו ראוי  אמנם, ר'   .ג

אף  תקפים  הנ"ל  הדשן  תרומת  שדברי  ויתכן  הפסוק.  מדרשת  זאת  והוכיח  לה, 

עטה מקרה זה מדין פריקה. ולדבריו נאמר,  ילשיטת ר' יוסי, רק הוא סובר שתורה מ

ין מצוה לסייע  שאף אם הבעלים לא עברו איסור במה שהטעינו יותר מכדי משאה, א

זו ת זה לבעלים )ואולי ידיעה  יותר מכדי משא   גרום במקרה    ה לבעלים לא לטעון 

שהרי לא יהיה מי שיסייע להם בדרך(. או שר' יוסי הגלילי נוקט שכיון שאין מצוה  

לפרוק, הדבר מוכיח שמעיקרא היה אסור לבעלים לטעון בהמה יותר מכדי משאה,  

 וצ"ע.

 

המוצא חמור רובץ תחת משאו לא יפרוק ממנו אלא ישאיר  ולשיטת ר' יוסי הגלילי,  

אותו כמו שהוא. ויש לעיין אם הבעלים הצליח לפורקו ועתה הוא רוצה שיהיה מי  

)שהבהמה( אינה יכולה לשאת, האם עליו לסייע    שיסייע לו לטעון שוב את המשא 

 בטעינה ? 

 

שמעיקרא הבעלים  יתכן שאם אין לפרוק קל וחומר שאין לטעון ובמיוחד אם ננקוט  

נהגו שלא כהוגן בכך שטענו את הבהמה יותר מכדי משאה, אולם אם נאמר שעל  

הראשונה   )וכאפשרות  משאו  מכדי  יותר  להטעין  איסור  אין  עצמם  הבעלים 

הדבר מותר, אין מצוה    םשלבעלי  ףשהעלינו(, יל"ע האם יש מצוה לטעון, ויתכן שא

 במקרה זה, וצ"ע.  

 

אינו   ד. לפרוק  שאין  שאומר  יוסי  שר'  נראה  ראשונה  שבמחשבה  אף  האמור,  לפי 

מתחשב בצער הבעלים )וצער הבהמה( ואילו חכמים מתחשבים בכך, הרי שעל פי  



 מוליכך בדרך==============================================

- 118 - 

 

 

דברינו לעיל, דוקא לשיטת חכמים הבהמה תסבול פעם אחר פעם, שהרי יש מצוה  

צוה לסייע, ואילו  לטעון אפילו יותר מכדי משאה, והבהמה שוב תיפול ושוב תהיה מ

 לר' יוסי לא יפרוק ולא יטען, וצ"ע.

 

 סיכום 

 

 העולה מאמור לעיל:       ה.

 

לשיטת ר' יוסי הגלילי, אין מצות פריקה אם הוטענה יותר ממשאה ומסתבר  •

 שגם אין מצוה טעינה )אות א, ג'(.

לחכמים, מצות פריקה אפילו ביותר מכדי משאה )אות א'( ומפשט דברי ההון   •

 מב"ם נראה שקיימת גם מצוה טעינה )אות ב'(. עשיר והר

על פי תרומת הדשן אין איסור טעינה יותר מכדי משאה כאשר יש לאדם צורך   •

 בכך, אולם מידת זהירות יש בדבר )אות ב'(. 

 

  

  

 

 

 

 

 

  



 

 - 119 - 

 

 

 

 איסורי הנאהבהמת נכרי / פריקה וטעינה ב

 

 בהמת נכרי/ טעונה יין נסך 

 

 , ואחת הראיות היא:  דף לב: דנה האם צער בעלי חיים הינו מן התורה הגמ' ב"מ א.

 

 , (לרבא, דאמר לעיל: צער בעלי חיים דאורייתא)רש"י:    לימא מסייע ליה

. אי אמרת בשלמא (משאה  לפרוק)  בהמת נכרי מטפל בה כבהמת ישראל

משום הכי מטפל בה כבהמת ישראל. אלא    ,צער בעלי חיים דאורייתא

צער   בה כבהמת  אי אמרת  דאורייתא, אמאי מטפל  לאו  חיים  בעלי 

 . 200?  התם משום איבה  ישראל

 

 ולמדנו:   

 

 .201בגוי יש לדון מטעם איבה או צעב"ח –דין פריקה שייך רק בישראל  •

 אם צעב"ח דאורייתא פורק מבהמת נכרי מטעם צעב"ח.  •

 .202פורק משום איבה –אם צעב"ח אינו מן התורה  •

 

הגמ'     מציינת  איבה  משום  היא  והפריקה  התורה  מן  אינו  שצעב"ח  לכך  וכראיה 

 לברייתא:  

 

 

 יל"ע מתי ננקט הטעם "משום איבה" ומתי משום "דרכי שלום".  200
 אה. ה הפקירוה עם משיויל"ע בבהמת הפקר. וכגון, שנפל עליה משא או נסתבכה בסבך או שבעל 201
האם ג"כ קיים הטעם של חשש איבה, או    –ולפי זה אם מדובר במציאות בה בהמה נמצאת ללא בעלה    202

סתבר  ממדוע לא יפרוק ? ו  –שוב אין חילוק. ועוד יש לעיין שגם אם ננקוט שצעב"ח דרבנן    – שאחר שחייבו  
 שצעב"ח דרבנן הוא רק לא לעשות מעשה בידים לצער את הבהמה. 



 מוליכך בדרך==============================================

- 120 - 

 

 

. 203יין נסך אין זקוק לה טעונה    אם היתה  הכי נמי מסתברא, דקתני

וטעמא  )    אי אמרת בשלמא לאו דאורייתא  משום הכי אין זקוק לה

סור  משום הכי אין זקוק לה, שיכול להשמט, ולומר דבר אי   -משום איבה הוא  

 ?  אמאי אין זקוק לה -, אלא אי אמרת דאורייתא (204הוא לנו 

 

 כלומר:   

 אם צעב"ח דאורייתא יש לפרוק בהמת נכרי הטעונה יין נסך.  •

אם צעב"ח אינו מן התורה וחיוב פריקה נובע משום 'איבה'  אינו זקוק לפרוק   •

 איבה., ולכן אין חשש כיון שהגוי יבין שהדבר הינו דבר איסור לנו –יין נסך 

 

וכדי לבאר את הברייתא )שנוקטת שאינו זקוק לפרוק יין נסך( גם לשיטה האומרת   

 שצעב"ח מן התורה, מבארת הגמ' שדין הברייתא הינו בטעינה ולא בפריקה: 

 

קאמר נסך    205ולהטעינה   ,הכי  לה  -יין  זקוק  דאורייתא,  )  אין  ולעולם 

בטעינה,   בין  בפריקה  בין  בה  מטפל  תנא  בעלי    -פריקה  ורישא  צער  משום 

ולהטעינה יין אסור, דלאו צערא איכא ולאו איבה    .חיים, וטעינה  משום איבה

 . (אין זקוק לה -איכא 

 

כלומר, הברייתא דנה על טעינה ולא על פריקה. ובפריקה יש לפרוק יין נסך משום    

ואין  צעב"ח להטעינה  זקוק  אינו  זו משום צעב"ח,  בפעולה  אבל בטעינה שאין   ,

 חשש איבה )כנ"ל( שגוי מבין שהדבר אסור לנו. 

 

  

 

 לפרוק אותה. אין זקוק  203
מסתבר שלא בכל מציאות חיים יכול הגוי להבין שהדבר אסור לנו, ויל"ע האם תקנת חז"ל הינה כללית או   204

 תלוי במציאות  
 ולא כפי שגרסנו לעיל "היתה טעונה"  –"להטעינה"  205



 

 - 121 - 

 

 

 העולה מדברי הגמרא: 

 

 טעינה בבהמת גוי   פריקה בבהמת גוי 

גוי   תבהמ 

האם   טעונה 

 רוק לפ

גוי טעונה   בהמה 

נסך האם    –יין 

 רוק לפ

גוי שיש   בהמת 

 צורך להטעינה 

שיש   גוי  בהמת 

להטעינה   צורך 

 יין נסך 

צעב"ח 

 דאורייתא 

 מדין צעב"ח  –כן 

 

משום    – כן  

 איבה

 

אין חשש    -לא   

ואין   צעב"ח 

איבה   חשש 

הגוי   )כנ"ל 

 מבין( 

צעב"ח 

לאו  

 דאורייתא 

משום    כן

 איבה

חשש    –לא   אין 

יבין   הגוי  איבה 

שדבר איסור הוא  

 לנו 

 

 כלומר:  

 דאורייתא: מחייב פריקה ולא טעינה.  צעב"ח •

 אבל לא ביין נסך. –איבה מחייב פריקה וטעינה  •

 

 מדוע לא לפרוק או לטעון יין נסך

 

יש לעיין מדוע אין לפרוק יין נסך )לולי צער בעלי חיים או איבה( ואין לטעון יין   ב.

ולא איבה(, האם קיים איסור על ישראל   נסך )בכך מקרה שאין בכך לא צבע"ח 

 לקחת בידו יין נסך של גוי ?  

 

בשכר  הינה  טעינה  הדין  פי  שעל  להשיב  באיסורי    , יתכן  להשתכר  לאדם  ואסור 

 ואף זו הנאה האסורה  . ואם יעשה בחינם הגוי יחזיק לו טובה עבור כך206הנאה

 

 

 עיין גמ' פסחים דף כב: ותוס' ד"ה "ואבר", ואכמ"ל  206



 מוליכך בדרך==============================================

- 122 - 

 

 

אמנם, אין בכך לבאר מדוע אין לפרוק )שהרי פריקה היא בחינם( ומסתבר שגם   

בכך הטעם הוא שהגוי יחזיק לו טובה. אמנם, אף אם צעב"ח דאורייתא לכאורה  

יש לאסור לפרוק שגם במקרה זה הגוי יחזיק לו טובה, וכתב על כך בתוס' פסחים  

 כב: ד"ה "ואבר": 

 

שיח  מתכוון  שאינו  טובזיק  כיון  לא  לו  כמו  חשיב  צעב"ח  ומשום  ה 

אי נמי אין זקוק לה משמע ליה אפילו שלא   .אפשר ולא מיכוון ושרי

 . 207ני נכרי דאין מחזיק לו טובה פב

 

אליבא דאמת אין איסור פריקה או טעינה של בהמת גוי )לולי    ,ציעלה  אפשרעוד   ג.

כשאין  החשש של החזקת טובה ושכר איסורי הנאה(, אבל הסיבה לפרוק או לטעון )

- דין צעב"ח( הינה משום איבה, וכאשר הגוי יודע שיין זה אסור בהנאה לישראל  

הוא לא יקפיד אם ישראל לא יסייע לו, ולכן גם אם מעיקר הדין הדבר מותר )לולי  

 . 208החזקת הטובה(, אין סיבה לעשות זאת שהרי לא תיווצר איבה 

 

 / יין נסך וסתם יינם  האם אסור או אין חיוב

 

יין נסך( שהוא   ד. יין נסך )או שיש להטעינה  לשון הגמ' ביחס לבהמת גוי שטעונה 

"אינו זקוק לה". ויש לעיין האם אינו זקוק אבל אם ירצה מותר לו, או שקיים גם  

  איסור ?

 

מסתבר  פי המבואר לעיל, שיש חשש של שכר והחזקת טובה מאיסורי הנאה,    ועל 

. אולם, יש לעיין מה הדין אם הגוי אינו יודע שישראל פורק או טוען  שהדבר אסור

)כגון שהגוי אינו שם, או שהגוי אינו יודע שזה שמסייע לו הינו ישראל וכדו'(, האם  

 

ב  207 חיוב לפרוק  יש  יתכן מחמת צעב"ח  גם כשהגוי אינו בפנינו.  כלומר,  גוי  וע"ע  והמת  יד דוד כאן.  עיין 
כויון משום צערו של בעלי  תשטמ"ק בב"מ לב בשם הרא"ש וכדברי התוס' בפסחים והוסיף: "דכיון שהוא מ

חיים ולא משום טובתו של גוי, מה שהגוי מחזיק לו טובה, הוי כהנאה הבאה לו לאדם בעל כרחו דשריא..."  
 מתכוון". ואכמ"ל בדין "אינו 

 ך גם בעכו"ם כמבואר בתחילת מסכת ע"ז.  יויל"ע האם יש לדון גם מגדרי לפני עיור ששי 208



 

 - 123 - 

 

 

ובטור חושן  ?    209"אינו זקוק" פירושו שאסור לו או שמותר לו רק אינו חייב בדבר 

 משפט סימן ער"ב כתב: 

 

אלא שחכמים אמרו    ,בישראל אבל לא בכותיאין חיוב טעינה אלא  

לפיכך אם  ,  בבהמת כותי אם הכותי שם צריך לטעון עמו משום איבה

 . 210בא הכותי להטעינו יין נסך אין צריך לסייעו דליכא איבה

 

וקשה שלכאורה אם אין    ומשמע לכאורה מדבריו ש"אין צריך" אבל אין איסור,  

 והרי הכותי ישלם לו או יכיר לו טובה ?  איבה, כיצד ניתן להתיר טיענת יין נסך  

 

 ויישב:   זוובספר דברי חיים )אוירבך( על דיני פריקה וטעינה סימן ז' הקשה קושיא 

 

 

י  209 יא )מהד' שבסוף הגמרא(" "מצא חמור טעון חמץ או שאר דברים  -עיין בתוספתא ב"מ פרק ב' הלכה 
בו כדרך שמטפל    האסורין, אין מחייבין אותו ליגע בהן: אוהב לטעון... ראה חמורו של עכו"ם חייב ליטפל

בשל ישראל, אם היה טעון יין נסך אין רשאי ליגע בו". ויל"ע מה טעם החילוק בין "חמץ" שאינו חייב לבין יין  
נסך שאסור לו ליגע ? ובחזון יחזקאל על התוספתא )בחידושים( ביאר שחמץ בפסח נחשב שלא לפי כבודו  

רק אינו חייב אבל אם רוצה למחול על כבודו  לכל אדם מישראל )וביאר שמדובר בחמורו של ישראל( ולכן  
 ועיין לקמן אות ו'.  –רשאי. אולם ביין נסך אינו רשאי ליגע משום החזקת הטובה. 

וביחס ליחס לדברי התוספתא "מצא חמור טעון..." שיטת החסדי דוד שם, שלא מדובר בפריקה כי אם בהשבת  
ולא מיירי הכא בפריקה    הם,  דברים של טעם  מצא חמור טעון חמץ, אע"פ שלא נמצא בגמ', מ"מ אבידה: " 

וטעינה כלל, אלא מצא חמור טעון טועה בדרך אינו חייב ליטול ולהכריז דכיון שטענו דברים האסורין, אין  
נראה כוונה כאמור בגמ'  -טעינה, וטעון לאו דוקא וכדלקמן לגבי יין נסך )  ןמצוה בחזרתו כלל. וי"ל נמי לעני

, אבל פריקה יש לפרוק למ"ד צעב"ח דאוריתא( אבל בפריקה אי אפשר למאן דאמר  שטעון פירוש זקוק לטעינה
 ". צעב"ח דאורייתא,  ואולי גם זה כל שבשלו מחזיר בשל חבירו נמי מחזיר 

  –אורה יכול לקיים מצות השבת אבידה ביחס לחמור ולפרוק ממנו את החמץ  כנו מדבריו, שלמרות של דולמ 
זה. ויל"ע מה הטעם, וכי כיון שהוא נושא חמץ, בטלה לגביו מצות    לא נאמרה מצות השבת אבידה במקרה 

השבת אבידה, ויתכן שאכן כן, ואכמ"ל בדין השבת אבידה לרשע אולם פריקה יש גם ברשעים, וכדברי הרמב"ם  
קה וטעינה הינם למנוע בהלה מהאדם בנמצא בדרך, ומניעת בהלה הינה חובה  יבסוף פרק י"ג מרוצח, שפר

 לא פרק את עיקרי הדת. כלפי כל מי ש 
וצ"ע.   יחזיר, שהרי לשון התוספתא היא: "אין מחייבין",  ירצה  זה אין חיוב אבל אם  יתכן שבמקרה  ואמנם 
)דיסק און קי( שעליו סרטים שאסורים על פי ההלכה, אם ימחוק את   ולשיטתו, יל"ע במי שמצא זכרון נייד 

 או שאין חובת השבת אבידה במקרה זה כלל.  הסרטים וישיב )בהנחה שלא תיגרם לו בעיה עם הבעלים(, 
והשמיט  השו"ע השמיט דין היין, וכן הרמב"ם בפרק י"ג מרוצח. וכתב שם במרכבת המשנה בהלכה ט': "  210

רבנו דין אם היתה טעונה יין נסך אינו זקוק לה דכיון דנקיט משום איבה משמע דכל היכא דיכול לאישתמוטי  
ק. גם י"ל דבפריקה חייב אפי' ביין נסך דדוקא טעינה שהיא בשכר יכול  יהיה באיזה אמתלא שיהיה אינו זקו

ותוס' הארכתי ובחידושי הלכה  נסך משא"כ פריקה דבחנם  יין  לו ליטול שכר  ובשו"ת שבט  לומר דאסור   ."
עושה בשלו, ממילא ברור    ההקהתי חלק א' סימן שנ"ד כתב שכיון שאינו מחויב לפרוק ולטעון כי אם כפי הי

 יב ביין נסך, וצ"ע.  שאינו חי



 מוליכך בדרך==============================================

- 124 - 

 

 

 ויש לדחוק דמיירי בסתם יינם 

 

אסור מדברי חכמים )מחשש  אין בו איסור תורה, אלא )שלא נוסך לע"ז( סתם יינם   

. אמנם צ"ע 211סור לסייע לגוי להטעינו ולפיכך אין איחתנות( ואינו איסור הנאה,  

אין איסור    –שהטור נקט במפורש "יין נסך". ומ"מ למדנו שכל שאינו איסור הנאה  

 ועיין שבט הקהתי לקמן אות ו'.   –  לסייע עימו )לפרוק או לטעון(

 

שבסיוע    ,עוד ניתן להציע, שאף שמדובר ביין נסך ממש, מותר לסייע לו אם ירצה ה.

מאהיב עליו את ישראל, וכיון שאין כוונתו להנות מיין נסך, אין בכך קפידא וכפי  זה  

 .  212שנקטו תוס' לעיל )אות ב'(, וצ"ע

 

 בהמת ישראל הטעונה יין נסך 

 

סוגיית הגמ' דנה בבהמת גוי ויין נסך )ולכן אין מצות פריקה וטעינה(, והדיון הוא   ו.

יין נסך,    בהמתוישראל שמטעין על  משום צעב"ח או איבה. ויש לעיין מה הדין ב

  משום מצות פריקה עצמה ?האם יש מצוה לסייע לו לפרוק 

 

ולכאורה החשש של החזקת טובה קיים גם כאן, אולם כיון שהוא מכוון למצוה   

תוס' באות ב' הנ"ל(, והעובדה שבעל החמור עבריין   רילכאורה אין לחשוש )וכדב

וכדו'( איננה סיבה שלא לסייע לו וכפי שביאר הרמב"ם  ונושא יין נסך )לפרנסתו  

אמנם יש לעיין האם יש לאסור מדין מסייע   . 213בסוף פרק י"ג מרוצח בדין השונא

 

השו"ע ביו"ד בסימן קכ"ג סעיף א' כתב ש"סתם יינם אסור הנאה", אמנם הרמ"א שם כתב שכיום סתם יינם    211
חובו    בות כתב הרמ"א שם שמותר לגועיין שם בנו"כ על השו"ע(.    –ים כ"כ בע"ז  קמותר בהנאה )שאינם אדו

. ויש לעיין שלפי זה אסור לטעון כדי לקבל שכר,  בסתם ייינם אבל אין לקנות ולמכור סתם יין כדי להרוויח
שהרי ביחס לעכו"ם אין מצות טעינה ורשאי לקבל שכר ונראה שכיון שלא כיוון להרויח מכך, אלא פגשו בדרך,  

 אין לאסור.   
 עיין ע"ז לב. ועוד, וע"ע חידושי הריטב"א בסוגייתנו.   –ויל"ע האם לחשוש לדין "רוצה בקיומו"  212
י"ד:  "רמב"ם    213 י"ג מהלכות רוצח הלכה  השונא שנאמר בתורה הוא מישראל, לא מאומות העולם,  פרק 

והיאך יהיה לישראל שונא מישראל והכתוב אומר לא תשנא את אחיך בלבבך, אמרו חכמים כגון שראהו לבדו  
 



 

 - 125 - 

 

 

 . 214ביד עוברי עבירה 

 

יא  -להלכה י  דושיםובחזון יחזקאל על התוספתא בבא מציעא פרק ב' בחלק החי  

בין אותו ליגע בה )וביארה טעון חמץ שבתוספתא נאמר שאין מחיי  כתב לגבי חמור

זה הכלל כל העושה בתוך שלו הרי זה נזקק לו וכל שאינו עושה  שם התוספתא: "

 "(: בתוך שלו אינו נזקק לו

 

חמור של ישראל שהוא טעון חמץ או שאר איסורי הנאה, דקתני אין   

לפי   שאינו  משום  פטור,  מפריקה  ואפילו  בהם  ליגע  אותו  מחייבים 

ר אם  שפיר  לכן  אע"פ  כבודו,  רשאי,  צעב"ח  משום  עימו  לפרוק  וצה 

שמחזיק לו טובה אין בזה משום נהנה מאיסורי הנאה, שהרי משום 

לו   שמחזיק  מה  לפיכך  טובה,  החזקת  משום  ולא  עביד  הוא  צעב"ח 

 . טובה, הרי זה כהנאה הבאה לו לאדם בעל כורחו

 

טעינה, שאמנם אין זה  ובפשטות נוכל ללמוד מדבריו גם לגבי מצות פריקה ומצות   

, אם 215לפי כבודו של אף אדם מישראל של ישראל לפרוק ולטעון חמץ או יין נסך 

 . 216ירצה למחול על כבודו מותר לו 

 

 

זר הרי זה מצוה לשנאו עד שיעשה תשובה ויחזור מרשעו, ואף על פי שעדיין לא  שעבר עבירה והתרה בו ולא ח
עשה תשובה, אם מצאו נבהל במשאו מצוה לפרוק ולטעון עמו ולא יניחנו נוטה למות שמא ישתהה בשביל  
ממונו ויבא לידי סכנה, והתורה הקפידה על נפשות ישראל בין רשעים בין צדיקים מאחר שהם נלוים אל ה'  

אמור אליהם חי אני נאם ה' אלהים אם אחפוץ במות הרשע    (יחזקאל ל"ג י"א)ינים בעיקר הדת, שנאמר  ומאמ
 ". כי אם בשוב רשע מדרכו וחיה

ואכמ"ל בדין זה )ועיין תוס' שבת ג. ד"ה "בבא"(. אמנם יש אחרונים שנקטו שכאשר כוונתו לעשות מצוה   214
בעיקר  " )מהד' תשנ"ט, יו"ד סימן ט' אות כ' ואילך( כתב:שרידי אש אין לחשוש לאיסור לפנ"ע. וכגון בשו"ת 

מתכוון   שהמכשיל  דבמקום  אומר,  הייתי  ז"ל  האחרונים  גדולי  מרבותינו  מיסתפינא  לולא  עור,  דלפני  הדין 
..." וסמך דבריו )גם( על דברי רבינו יונה בברוכת דף מב מדפי הרי"ף  לעשות מצוה אין בזה משום לפני עור 

ם פרוסה לשמש אלא אם כן יודע בו שנטל ידיו, יש למדין מכאן שאין ראוי לתת לאכול  שכתב: "לא יתן אד 
 אלא למי שיודע בו שיברך, ונראה שכיון שמתכוון לעשות מצוה שנותן בתורת צדקה מותר" 

כבודו    215 לפי  ואינו  ג', שזקן  סעיף  ער"ב  סימן  חו"מ  אדם    –עיין שו"ע  לכל  וה"ה  ולטעון.  פטור מלפרוק 
או יין נסך  הוא עצמו יש לו מצות פריקה    ץס לחמץ. ולפי"ז ישראל עבריין שאין מקפיד על חממישראל ביח

 וטעינה ביחס לעבריין אחר, וצ"ע.  
אמנם יש מקום לומר, שכיון שהכבוד נובע מחיוב מצוות הקב"ה, האם מחילה על כבודו אינם חלילה פגיעה   216

 בכבודו של מקום, וצ"ע. 



 מוליכך בדרך==============================================

- 126 - 

 

 

 ועל פי דברי החזון יחזקאל דייק בשו"ת שבט הקהתי חלק א' סימן שנ"ד: 

 

ונראה דלאו דוקא אם נושא דברים האסורים בהנאה דאין זקוק לו,  

ים רק באכילה ג"כ אין זקוק  סורהדין אם נושא דברים האאלא הוא  

לו... ברם לפי זה דאם בהמת חבירו נושא דברים אסורים באופן שגם 

 הוא היה נושא כה"ג... יש חיוב... 

 

ויש לעיין בדבריו, שאילו היתה התוספתא )וכן הגמ' באות א'( רוצה ללמדנו שלא    

זה    רק איסור הנאה אין בו מצות פריקה וטעינה )וצעב"ח( היה לה לומר חידוש 

 . 217עיין לעיל אות ד', וצ"ע שהוא גודל יותר, ו

 

 סיכום 

 

 העולה מהאמור לעיל:  ז. 

 

צעב"ח • אם  אולם  לעכו"ם,  ביחס  וטעינה  פריקה  מצות  מצות    אין  יש  התורה  מן 

 פריקה, ומשום איבה קיימת הן פריקה והן טעינה )אות א'(  

יש לפורקו מלמד    –חמור הנושא של עכו"ם הנושא יין נסך ושאר איסורי הנאה   •

 צעב"ח מן התורה, ואין חשש איבה, כיון שהגוי יודע שאסור לנו )אות א'(. 

ה • של  טובה  מהחזקת  נוסע  נסך,  ביין  וטעינה  פריקה  לישראל  איסור  ואסור  גוי 

 להשכתר באיסורי הנאה )אות ג'(, וכן שאין זה לפי כבודו )אות ו'(.

 יש לעיין האם אסור להתעסק בבהמה הנושאת יין נסך או רק שאינו חייב )אות ד'(.  •

לפרוק ולטעון   • יש  יל"ע האם  איסור הנאה  כאשר מדובר באיסורי אכילה שאינם 

 )אות ד', ו'(. 

  

 

 הםא יש מצות פריקה וטעינה במקרה זה ?    -ר שקושירם לעגלה  יל"ע מה הדין בשור וחמו 217



 

 - 127 - 

 

 

   השלמת המנין /חמורים שרגליו של אחד מהם רעות 

 

 דין התוספתא והירושלמי  

 

 :218תוספתא ב"ק פרק ב' הלכה י'  א.

 

 . אינן רשאין לעבור עליו   -   220שרגליו של אחד מהם רעות  219חמורים

 נפל רשאין לעבור עליו.  

 

את טעון מפני   היה אחד מהן טעון ואחד רכוב ]מעביריןהיה אחד מהן  

אחד   .הרכוב אחד טעון[ ואחד ריקן מעבירין את הריקן מפני הטעון

היו שניהן טעונין   .רכוב ואחד ריקן מעבירין את הריקן מפני הרכוב

  .221שניהן רכובין שניהן ריקנין עושין פשרה ביניהן 

 

 כמה שאלות עולות מלימוד דברי התוספתא, ומהן:   

 

 ? 222יירה ההולכת יחדיו ש מיקרי או ש גמדובר במיפהאם  •

 

 הלכה ח'.   –במהדורה שבסוף הגמ'   218
בפשטות מדובר על חמור שרגליו רעות )חולות(, אמנם גירסת הרי"ף )ב"ק דף י: מדפיו(, היא "חמרין"    219

"ק  ס פרישה בבער"ב ס"ק ט"ז וואילו הרא"ש )סנהדרין פרק ד' סימן ד'( "חמורים". ובעל הדרישה בחו"מ סימן  
אף אם הגירסא היא "חמרין" ברור שהכוונה היא שרגלי  וט"ז עמד של שינוי הגירסאות השונים בתוספתא זו  

החמור הן החולות, והדיון הוא על מנהיגי החמורים )החמרים( כיצד עליהם לנהוג. ודחה את האפשרות לומר  
שר לומר שאם "נפל" רשאין לעבור, כיון שביחס לבני אדם  ש"הבעלים רגליהן רעועות" כיון שאז ודאי אי אפ

י"ג מרוצח הלכה י"א ביאר שהכוונה היא   לא נוקטים לשון "נפל". ועי"ש. והרב קפאח בפירושו לרמב"ם בפרק
 לרגלי החמור.  

ח הלכה י' כתב שהראב"ד הבין שהרמב"ם  צאולם בעל הלחם יהודה בפירושו על הרמב"ם בפרק י"ג מהלכות רו
ל בני אדם שרגליהם רעועות, עי"ש )ויש להעיר שפעמים החמר אינו רוכב על החמור, כי אם מנהיג אותו  דן ע 

 בדברי הראב"ד.  227מטען מנוח על החמור(. ועיין הערה ה בהליכה רגלית ו
 חולות. ועיין ירושלמי פסחים פ"ט ה"ב לגיב עולה רלגים שרגליו רעות.  –רעות  220
221  " את  המשך התוספתא שם:  מעבירין  טעונה  ואחת  פרוקה  זו אחת  כנגד  זו  באות  ספינות שהיו  וכן שתי 

 ". הפרוקה מפני הטעונה שתיהם פרוקות ושתיהן טעונות עושות פשרה ביניהן
 

 לקמן.  –י דוד )אות ב'( והסמ"ע )אות ד'(מחלוקת החסד 222



 מוליכך בדרך==============================================

- 128 - 

 

 

 ?  223מעיקרא או נעשו רעות תוכ"ד הליכה  רגליו היו רעות האם  •

 ?   224מה פירוש  – "לעבור"  •

 ?  225פריקה הקמה וטעינה האם אחר נפילה קיימת מצות  •

 

דברי הירושלמי בב"ק  את  בביאור דברי התוספתא ונקדים  תי שיטות  לקמן נציין לש 

 פרק ג' הלכה ה': 

 

חמורים שהיו אחד מהן רעות אין רשאין לעבור עליו ]נפל רשאין לעבור 

 . 227. מהו רשאין לעבור עליו ? דרסין עלוי ועברין 226עליו[ 

 

היה אחד ריקן ואחד טעון מעבירין את הריקן מפני הטעון אחד פרוק 

ואחד טעון מעבירין את הפרוק מפני הטעון היו שניהן טעונים שניהן  

  ...228יעשו פשרה ביניהן  פרוקין

 

  דברי הירושלמי קשר ל וכפי שניווכח לקמן, יש שפירשו את דברי התוספתא ללא    

ואילך(  ד  אות  לקמן  הרמב"ם  דברי  מפשט  עולה  דברי    )כך  את  שפירשו  ויש 

, כאשר בביאור דברי  לקמן אות ב'(  -)חסדי דוד    התוספתא ע"פ דברי הירושלמי 

 

לשיטת החסדי דוד אין הכרעה ברורה ומדברי הלבוש נראה שהיו רעועות עוד קודם לכן )אות ג'( ואילו    223
 לשיטת הסמ"ע מדובר שאירע תוכ"ד הליכה )אות ז'(. 

 ולהשאירו ללא בני החבורה )סמ"ע(.  –להקדימו במעבר במקום צר )חסדי דוד(, לעבור  224
 סתבר שכן לכו"ע )אות ג', ז'(. מ 225
 בפני משה כתב: "וחסר הוא בספרי הדפוס".  226
היתר הדריסה על חמור שנפל העלה תמיהה, וכפי שכתב הכס"מ בפרק י"ג מהלכות רוצח הלכה י': ותמיהא    227

בבדק הבית(.    ולי שיהיה להם רשות לדרוס על החמור שנפל שאפשר שימיתוהו בדריסתם )ועיין גם בדברי
תו של הב"י הנה על פי שיטת הראב"ד שם שכתב: "לישנא דתוספתא אין חבריו רשאין לעבור עליו,  ותמיה

(.  219פירוש אין חבריו רשאין לדרוס עליו ולעבור, אבל אם נפל רשאין ודוקא בחמור ולא באדם" )ועיין הערה  
ונראה שמקור דברי הראב"ד הוא בירושלמי שלפנינו )וכ"כ האו"ש על הרמב"ם כאן, ועיין דרישה חו"מ ער"ב  

ור שנפל חוסם את דרכם  מס"ק ט"ז בדקדקו לשון הראב"ד(. ואמנם ניתן לבאר שהדריסה היא במציאות בה הח 
: "יש מפרשים לעבור עליו ממש, אם נפל בדרך  של שאר בני השיירה )מנחת ביכורים על דברי התוספתא הנ"ל

 ואין מקום לעבור" )אמנם המנחת ביכורים העיר: "ואין הלכה כן"(, ועיין לקמן בדברי החסדי דוד באות ב'. 
שתי עגלות שתי ספינות אחת טעונה ואחת ריקני' מעבירין פרוקה מפני הטעונה שתיהן  המשך הירושלמי: "  228

 ".ביניהן פרוקות או טעונות יעשו פשרה 



 

 - 129 - 

 

 

ומה היא המציאות עליה    229ה להיתר ה'דריסה' הירושלמי יש לעיין מה היא הסיב

 מדובר. 

 

   שיטת החסדי דוד בפירוש התוספתאדיני קדימה / 

 

לתוספתא ב. בפירושו  דוד   לחמורים,  ביאר    החסדי  ביחס  שנאמר  ה"מעבר"  שדין 

 שדנה על סדרי קדימה מעבר ברכוב ובטעון:  יתפרש על פי המשך הברייתא 

 

רישא   דהך  קיימאדוהנלע"ד  אסיפא  כשיש ד  ,מתניתא  תנא  קמסדר 

להם   אי אפשרחמרין הרבה מי ומי ההולכים תחלה וכגון שהדרך צר ו

  ר זה.לילך זה אצל זה אלא צריכים לילך זה אח

 

מבעיא  לא  אומרין  שאנו  זו  דקדימה  רישא  דקאמר  זה  ובענין 

להקדים כשהחמור שיש  בודאי  כדרכם  ומהלכים  בריאים  כולם  ים 

וכדלקמן להקדימו  א  ,הראוי  אפילו  להקדים   חדאלא  שדינו  מאלו 

מפני    דרגליו רעועות שצריכין בשבילו לילך בנחת, אפילו הכי לא איב

 זה קדימתו וצריכין להקדימו ואידך יחנה לו לאיטם אחריו, 

 

ימו  דחר דרכם אלא יקאבל אם נפל אין חייבין להמתין כלם ולהתא

 שאר החמורים ואותו הנופל כשיקימו ילך לאחריהם. 

 

 

האם כאשר הוא נפל    –בתוספתא כפשוטה פירש שדברי הירושלמי לגבי הדריסה נאמרו בלשון תמיהה    229
אפשר לדרוס עליו ?  וכתב: "ונראה שיש כאן תמיה, וברישא פירושו שאין דוחקין אותו הצידה ועוברין עליו.  
אבל אם נפל, וכי יעלה על הדעת שדורסין עליו ועוברים ? ועל זה מביא הירושלמי את המשך הברייתא, היה  

ר ומכא   יקן אחד  וכו',  הריקן  מעבירים את  כלומר  ואחר טעון,  הצידה".  אותו  מעבירין  פירושו  ש'מעבירין'  ן 
ברישא, אין לדחוקו הצידה מפי רגליו הרעות ולעבור אותו, אבל אם נפל, מותר להעבירו הצידה והשאר יעברו.  
ויל"ע מה החידוש בכך ? האם הכוונה היא שעליהם לטרוח ולהעבירו ולא לדורסו והרי זה פשוט שלא יתכן  

אמנם, שיטת התוספתא    שאין הו"א שמותר לדורסו. ועיין חסדי דוד לקמן באות ב'.  )ע"פ פירושו לקושיא(, 
ושם    –  249כפשוטה יש בה כדי לבאר את 'התעלמות' הרמב"ם מדברי הירושלמי, עיין לקמן אות ו' ובהערה  

 בדברי היד פשוטה.  



 מוליכך בדרך==============================================

- 130 - 

 

 

שקב   חבורה  בבני  מדובר  לא  יחדיו   עוכלומר,  ללכת  ל230מראש  אלא  אנשים  , 

קובעת סדרי קדימה כיצד יעברו והדין    בודדים שעומדים בפני מעבר צר שהברייתא

רגליו   מחמת  לאיטו  מהלך  במעבר  העוברים  מהחמורים  אחד  אם  שאף  הוא 

ואז הוא   נפל  כן הוא  הרעועות, הוא אינו מאבד את סדר הקדימה שלו, אלא אם 

ם )בין מעצמו, בין על ידי הבעלים, ובין  איבד את זכות הקדימה שלו, ולאחר שיקו

 ימשיך בדרכו.  (231ם בו מצות פריקה וטעינה על ידי אדם אחר שמקיי

 

 ועל פי שיטתו מבאר החסדי דוד גם את דברי הירושלמי )לעיל אות א'(:  

 

יעשו   רשמפ  למיובירוש הוא ד  ,כיצד  והרי  צר  בשביל  דאיירי  מאחר 

א דאם  וקאמר  לפניו  יעבור  היאך  הדרך  לרוחב  אפשרמוטל  להם   י 

 . אחר מותרים אפילו לדרוס עליו בענין

 

כלומר קיים היתר לעבור לפני החמור שנפל, אם קיימת אפשרות לעבור בלא לפגוע   

 . 232מותר אפילו לדורסו   –בו, ודאי שיש לנהוג כך, אבל אם הדבר לא אפשרי 

 

על פי שיטת החסדי דוד, יש לעיין האם במקרה בו בעל החמור יודע מעיקרא שרגליו   ג.

רעועות, גם כן לא הפסיד את סדרי הקדימה האמורים בהמשך התוספתא,  של חמורו  

והאם יש לשאר החמרים טענה כלפיו שלא היה לו לצאת לדרך עם חמור שמעכב  

שטענה שלא מקובל לצאת בדרך עם    ויאבד את קדימתו  233את המעבר במקום הצר

 חור שרגליו רעועות.  

 

בדין קדימה, ולא איירי לאסור אם איזה מן החמרין שנסעו    י לשון החסדי דוד בהמשך דבריו שם: "דמייר  230
כתב שאף שהוא סובר שהתוספתא לא דנה  ש עיין לקמן בדברי הסמ"ע    –ביחד רוצים ליפרד מן האחרים..."  

 הוא מודה לעיקר דינו.  –במקרה עליו דן הסמ"ע 
ו חולות וזו הסיבה שנפל, מסתבר שקיימת לגביו מצות פריקה וטעינה, ולא גרע מדין פריקה  אף אם רגלי  231

 ושם בכל הענין.   139ועיין לעיל מחלוקת בענין זה ליד ציון הערה   –באדם 
לא רשות הרבים בחביות )ב"ק כז:(, שמותר לעבור באותו מקום אף אם שובר החביות,  עיין בסוגיית ממ  232

ושם בדף כח. בדין ממלא חצר חבירו. אמנם שם מדובר בפעולה אסורה ואילו כאן מסתבר שהדבר אירע באונס  
  ויל"ע אם הבעלים ידעו שרגליו של החמור רעועות ויכול לעכב אחרים בדרך האם יש להחשיבם לפושעים.

ועיין בהמשך דברי החסדי דוד שדן האם ההיתר לדרוס פוטר גם מחובת תשלומין על הדריסה. ועיין לקמן  
 . 249בהערה 

 כב עימו.  יעקב אומר לעשו שהליכתו איטית ולכן לא יתע  –בתחילת פש' וישלח  233



 

 - 131 - 

 

 

 

שין לב:( שלא יטריח ונפסק בשו"ע ולגבי זקן שיש לקום לפניו מבואר בגמ' )קידו 

 יו"ד סימן רמ"ד סעיף ו': 

 

אין ראוי לחכם שיטריח על הצבור לכוין לעבור לפניהם שיעמדו מפניו,  

אלא ילך לו בדרך קצרה, כדי שלא ירבו לעמוד. ואם יוכל להקיף הדרך  

 כדי שלא יעבור לפניהם, זכות הוא לו.

 

אלא     בחיוב  מדובר  לא  הזקן,  של  חיוב  בנידון  יש  הציבור  שעל  )אף  במעלה 

ומסתבר שאם בעל החמור שרגליו רעועות יוותר על זכות הקדימה שלו,    234לכבדו( 

 ודאי ינהג במידה ראויה, אולם אין מכאן ראיה לגבי עיקר שאלתנו.

 

, בבהמה שמעיקרא הטעינו עליה יותר  יש לעיין האם נוכל להביא ראיה מדין פריקה 

והקמה וטעינה )אא"כ בעל  שלהלכה קיימת לגביה מצות פריקה    235מכדי משאה 

יכול בעצמו גרע(  236החמור  לא  רעועות  גם חמור שרגליו  ולא הפסיד את    וא"כ 

 .237סדרי הקדימה, וצ"ע

 

 והלבוש בחו"מ סימן ער"ב סעיף י"ב כתב:  

 

אבל אם נפל וקשה הוא להקימו כיון שרגליו רעועות, רשאין לעבור 

להם   שקשה  וכיון  בשבילו,  שם  לישאר  מחוייבין  אינם  שהם  מעליו 

 . להקימו הוא פשע בעצמו שהיה לו ליזהר

 

 

 עיין ערוה"ש שמדובר כשעם יושב על הקרקע, אבל אם יושבים על כסא אין זו טירחה.   234
 . 191עיין ליד ציון הערה   235
 . 30עיין ליד הערה   236
ת הנוסעת  ימשא אם יל"ע לגבי עמידה בתור, האם מי שיש לו רק מוצר אחד יזכה לעקוף עגלות מלאות, וה 237

 לאט עליה לתת לאחרים לעקוף אותה.  



 מוליכך בדרך==============================================

- 132 - 

 

 

תעכב  הונלמד מדבריו, שמדובר שמעיקרא היו רגליו חולות ובני החבורה צרייכם ל

אינם חייבים שפשע שבעצמו )וע"ע בשיטת  שוב    – וללכת עימו לאט, אבל אם נפל  

 הסמ"ע באות ז'(. 

 

 ביאור דברי הרמב"םוהליכה בחבורה / שיטת הסמ"ע  

 

 רמב"ם פרק י"ג מרוצח הלכה י':  ד.

 

שרגליו של אחד מהם רעועות, אין חבריו רשאין להקדים   238חמרים 

 . 239ולעבור מעליו, נפל רשאין לעבור מעליו

 

 : 240ומעין לשונו גם בשו"ע חו"מ סימן ער"ב סעיף י"ב   

 

חמורים שרגליו של אחד מהם רעועות, אינם רשאים חבריו להקדים 

 ולעבור מעליו. נפל, רשאים לעבור מעליו. 

 

"חבריו"     אודות  הרמב"ם  שמעיקרא  לכאורה  דברי  חבורה  על  שמדובר  מלמדים 

להתעכב בגלל   כיםבני החבורה צרי. והדיון הוא הוא האם  241התאגדה ללכת יחדיו 

 

 במהד' הרב קפאח גרס "חמרין".   238
שה  239 חבורה  בבני  שמדובר  נבאר  להם    תאגדולקמן  ואין  יחדיו,  אולם  לללכת  רעות,  שרגליו  חמור  עזוב 

 . 227לעיל הערה   –הראב"ד במקום השיג על הרמב"ם וביאר את התוספתא על פי פשט דברי הירושלמי 
 ומעין הדברים בטור, וגרס "חמורים".  240
ושם גם בדברי הפרישה והדרישה שלשון "נפל" אינו לשון ביחס לבני אדם כי אם ביחס    219עיין גם הערה   241

 לחמור.  
אמנם, יש לעיין האם לשון "חבריו" מוכיח שמדובר בחבורה שהתאגדה מראש, שהרי בהמשך ההלכות שם דן  

היה אחד טעון ואחד רוכב ודחקן הדרך מעבירין את הרוכב מפני  וכתב בהלכה י"א: " הרמב"ם על סדר קדימה
". והלכה זו היא המשך להלכה שבפנינו, ואם כן,  הטעון, אחד טעון ואחד ריקן מעבירין את הריקן מפני הטעון

בר ב'חברים'  הרי שגם הלכה זו היא ב"חבריו" דוקא, ונאלץ לחדש שדיני קדימה של טעון וכו', נאמרו רק כמדו
מעיקרא ברור שימתינו זה לזה ואין משמעות לשאלה    גדושהתאגדו מעיקרא, וקשה לומר זאת שכיון שהם התא

מי יעבור ראשון במעבר הצר. ועוד שבהמשך דן הרמב"ם על "שתי ספינות שפגעו זו בזו" )ושם ודאי מדובר  
 על מציאות של פגישה מקרית(. 

יו', הסמ"ע )לקמן בפנים( מבאר שמדובר במציאות שבה התאגדו מראש,  אמנם, אף לא לא נדייק מהלשון 'חבר
)וכפי שהקשנו(, ושמא למרות סמיכות   יבאר את ההלכות הבאות ברמב"ם בדיני סדרי הקדימה  ויל"ע כיצד 

 ההלכה, דיני טעון וריקן עומדים בפני עצמם ולא סמוכים להלכה הקודמת להם, וצ"ע. 



 

 - 133 - 

 

 

רעועות שרגליו  מהם  אחד  של  ס"ק  חמור  ער"ב  בסימן  הסמ"ע  הדברים  ופירט   .

 : 242כ'

 

כשסיעת אנשים הולכים בדרך כל אחד עם חמורו כולם טעונים או  

אינם טעונים, כיון שנתחברו לילך ביחד ואירע שרגל של חמור אחד  

כ"כ   לילך  יכול  שאינו  מכה  מחמת  רעוע  חביריו הוא  אין  במהירות, 

 רשאין ליפרד עם חמוריהם ולהניח זה עם חמורו לבד בדרך, 

 

אם לא שנפל ואינו יכול לילך כלל, אזי אין צריכין להתעכב בשבילו 

 . 243יותר מדאי 

 

"ל ירדו לסוף דעתם של סיעת אנשים  זמה יסוד החיוב לאיסור להיפרד ? האם ח 

שהטילו חיוב זה על בני סיעה אלו  הם    שעל דעת זו נשתתפו ללכת יחדיו או שחז"ל 

 .   244אחת

 

להשאירו לבדו, האם מדובר בסכנה של שודדים או    יתיותוכן יש לבאר מה הבעי 

כתב מ"ז  אות  צ'  סימן  או"ח  נאמן  אורח  ובספר  יחדיו.  ללכת  נעימות'  ד"ה    'אי 

  :"וגדולה" כתב

 

 

 ז ובפרישה ס"ק ט"ז. עיין גם בדבריו בדרישה ס"ק ט" 242
ולכאורה מותר להם לעבור מייד, ויתכן שהסמ"ע    –בתוספתא לא הוזכר שיעור זמן וכשנפל יכולים לעבור      243

ועדין  )סובר שעל עוד זמן ההתעכבות אינו גדול ממשך זמן שהיו נאלצים להאט את המלכם אם רגליו רעועות 
 יש להתעכב משך זמן זה, וקצ"ע.   –מהלך( 

אם ההערכה היא שהעיכוב בגלל ההליכה האיטית יהיה שווה למשך הזמן שצריכים להתעכב עבור  ויש לעיין, 
היהפך, אם בעל החמור שנפל יוכיח להם שההתעכבות    ןחמור שנפל, האם גם אז עליהם ללכת לאיטם עימו ? וכ

י דברי הסמ"ע  עימו הינה קצרה יותר מאשר הליכה איטית עם חמור שרגליו רעות, האם יתעכבו עימו ?  ולול
ל רעועה לבין  גחילוק בין ר  –)שחידש שגם אם נפל יש להתעכב מעט(, היה מקום לומר שהקביעה היא חדה  

 נפילה בלא להביט לזמן, אבל לשיטת הסמ"ע שהזכיר את ה'זמן' גם המקרה של נפילה יש לעיין בזה, וצ"ע. 
ואם   ...מחשבין לפי ממון  -ס לטורפה ת"ר: שיירא שהיתה מהלכת במדבר ועמד עליה גייגמ' בב"ק קטז: " 244

מחשבין אף לפי נפשות, ולא ישנו ממנהג החמרין. רשאין החמרין להתנות, שכל    -שכרו תייר ההולך לפניהם  
..."  מעמידין לו  -אין מעמידין, שלא בכוסיא    -)בפשיעה(מי שיאבד לו חמורו יעמיד לו חמור אחר. בכוסיא  

עמיד חמור אחר נובע מתנאי שהיה ביניהם, אולם בנידון של התופסתא  ועי"ש שם גם לגבי ספינה. והחיוב לה
לא היה תנאי מוקדם מפורש. ועוד, שעל פי המבואר בגמ' בב"ק שם, מטרת נתינת החמור לזה שאבד לו חמורו,  

 כדי שהוא ישתתף עימהם בשמירה ולא )רק( כדי לסייע לו מחמת אובדן חמורו. 



 מוליכך בדרך==============================================

- 134 - 

 

 

מכאן ראיה... גם העגלונים האחרים ישהו עמו, ע"ש, גם   וכתב בסמ"ע

כן לאו דוקא שנסעו מהעיר בשוה, אך אף בזה אחר זה בעת שפוגעים 

בעגלון אחד שמוכרח לשהות בדרך ימתינו עליו, שכל הדרכים בחזקת  

 א סכנה וכל שכן באמצע הדרך דשכיחי לסטים דאסור להניחו לבדו, ול

לה דעתו שאינו מפחד, שהא לא עלה על שייך לומר דבזה שנסע לבדו גי

 245דעתו שיצטרך לעמוד בדרך לתקן עגלתו וכיו"ב 

 

אם נשאר אדם יחידי מתפלל בבהכ"נ  ע באו"ח סימן צ' סעיף ט"ו: "האורח נאמן דן על על דברי השו"  245
בבית הכנסת שבעיר, אם היא תפלת ערבית )שמתפללים בלילה(, חייב חבירו להמתין לו    לושבשדות או אפי

עד שיסיים תפלתו, כדי שלא יתבלבל בתפלתו. )ויש מחמירין אפילו ביום, ובב"ה שלנו שהם בעיר(, )הטור  
 ". והר"י פ' קמא דברכות(. ואם מאריך בבקשות ותחנונים, אינו חייב להמתין לו  ומרדכי בשם ר"י

ויסוד דברי השו"ע בגמ' בברכות ה: בשם אבא בנימין: "שנים שנכנסו להתפלל וקדם אחד מהם להתפלל ולא  
 המתין את חבירו ויתא, טורפין לו תפילתו בפניו". 

י אנשים היתה מתכוננת או באקראי בעלמא, אילו היה  ובברייתא לא מבואר האם הכניסה להתפלל של אותם שנ
מדובר בעשרה, היה מקום לומר שאף שלא נכנסו בכוונה יחדיו, סו"ס הם זקוקים זה לזה לצורך המנין וכיון  
שכך יש מקום לומר שאף שלא נכנסו יחדיו, יש חיוב להמתין, אולם שנים שנכנסו להתפלל, אם לא תכננו יחדיו  

מה מחייבם להמתין זה לזה, ומדברי רש"י בסוגיא נראה שהדיון הוא האם כאשר נשאר  לבוא לבית הכנסת,  
 היחיד לבדו מסתלקת שכינה משם )והמסקנה היא שלא ועיין בהגהו יעבץ שם(. 

עיין במשנ"ב סימן צ' ס"ק י"א    –ועצם העובדה שיחידים באים להתפלל בבית הכנסת )למרות שאין להם מנין(  
ינו בא לבית הכנסת נקרא "שכן רע", ובגמ' בברכות ו. אומר אבא בנימין, שאין תפילתו  האם גם כשאין מנין וא

של אדם נשמעת אלא בבית הכנסת והטור בסימן צ' כתב שדוקא בציבור, ועי"ש בגמ' במעלת שנים ויחיד בבית  
 הכנסת. 

יחד". כלומר לא תכננו  ורבינו יונה )דף ג. מדפי הרי"ף בברכות( כתב שדברי הגמ' נאמרו: "אע"פ שלא נכנסו ב
וגיל  הראשון,  עם  תפילתו  להשלים  יכול  אינו  בה  בשעה  נכנס  האחרון  אא"כ  חושש    המראש,  שאינו  דעתו 
 להישאר לבדו. אולם ראשונים אחרים לא פירטו )ועיין לשון הט"ז בסימן צ' סוס"ק ד'(. 

ובעצם החיוב להמתין, כתב רש"י בסוגייתנו: "אשר צויתי לגמול חסד". ואמנם המאירי כתב שמדובר"מדרכי  
)כאן( כתב,   ובעין איה  אינו מתפלל רק  המוסר ומטכסיסן של אוחזים מעשה תלמידי חכמים..."  שהמתפלל 

לו ממנו וסותר את מהותה של    ת לעצמו אלא לטובת חבריו, ואם משאיר את חבירו לבדו מראה שלא איכפ
 תפילתו )עי"ש(. 

פירש רבינו  ומדוע ישנה בעיה שחבירו ישאר לבדו בבית הכנסת ? תוס' בברכות דף ו. ד"ה "המתפלל" כתב: "
בשדה ולכך בלילה יש להמתין. והר"י היה מאחר תפלתו ומאריך  תם דזה היה להם בבתי כנסיות שלהם שהיו  

היה מעיין בספר עד שגמרו תפלתם. ונאה    -  ואם בתוך כך היה שום אדם בא בבית הכנסת    -  עד שיצאו כולם  
)וכמו שכתב המרדכי  להחמיר אף לנו  היה מחמיר לע עצמו  ורק  ויל"ע האם ר"י מסכים לנימוקו של ר"ת   "

 ור שיטתו( או שנקט שקיים טעם אחר שלא להשאיר את המתפלל לבדו. בברות אות י' בביא
ובבתי כנסת שלהם בלילה, קיימת סכנה ויתכן שמדובר בסכנת דרכים בחזור מחמת ליסטים או מחמת מזיקין  

ו )עויין לשון הטור סימן צ': "בתי כנסיות היו בשדות ושכיחי  ממזיקין בבית הכנסת עצ  ת )רוחניים( או בסכנ
י"א אף בשלנו בלילה צריך להמתין, ור"י היה ממתין אף בשלנו ביום" )ועיין הערות הגרי"ש אלישיב  מזיקים ו

 זצ"ל בדמיון לברכה מעין שבע ובתקפות הדין כיום(. 
יונה )הנ"ל( כתב שהנשאר לבדו בבית הכנסת "תפלתו מתבלבלת". כלומר, לא חשש מהליכה לאחר   ורבינו 

ת הכנסת היא הבעייתית  ולפי זה לא רק בתפילת ערבית )ועיין לשון  התפילה אלא עצם ההישארות לבד בבי 
השו"ע לעיל שנקט טעמו של רבינו יונה ואע"פ כן כתב שמדובר רק בתפילת ערבית, והעירו על כך ברכי יוסף  

 שם אות ה' ובספר עוד יוסף חי לברכות ה:, עי"ש(. 
 



 

 - 135 - 

 

 

 

ויש לעיין בדבריו, שלשיטתו שמדובר במציאות בה גם אדם זר צריך להתעכב עם   

החמור שהתעכב בדרך, מדוע הרמב"ם דן רק על מקרה של בני חבורה, והרי היה  

לא   אם  שגם  יותר,  גדול  חידוש  להשמיע  עם  לו  להתעכב  מוטל  יחדיו  השתתפו 

, גם אם נפל  246החמור שרגליו רעועות. ועוד אם מדובר במקרה של סכנה נפשות 

 , וצ"ע.247יש חיוב להישאר עימו ואילו בברייתא נאמר ההיפך 

 

לולי דברי האורח נאמן נראה לבאר, שלא מדובר במציאות של סכנה )שאילו היתה   ה. 

בין אם נאמר שחכמים הם שהטילו  ו  .נפל(סכנה היתה חובה להישאר גם החמור  

חיוב זה על השותפים ובין אם נאמר שחכמים ירדו לסוף דעתם של ההולכים יחדיו,  

נפל אין חובה עליהם להתעכב    -יתכן שעיקר החידוש הוא דוקא ה'גבול'    שאם 

או שחכמים לא  )שיתכן שעל דעת כך לא נשתתפו    –עימו )במציאות בה אין סכנה(  

עליו יתעכבו,  הטילו  יפול  אם  שגם  מעיקרא  יתנו  אם  אמנם  שתנאם (,  מסתבר 

  .248קיים

 

שדברי   ו. א'(  )אות  התוספתא  בביאור  הסמ"ע(  )וע"פ  והשו"ע  הרמב"ם  שיטת 

מתי עליהם להתעכב מחמת חמור של אחד  )  התוספתא הינם בבני חבורה שנשתתפו

ותר לדרוס  , בפשטות אינה כשיטת הירושלמי )אות א'( הדן האם מ(מבני החבורה 

 

( אולם  'צה לצאת )וכן פירש הב"ח באו"ח סימן צובענין הקדימה, בפשטות הכוונה שקדם וסיים לפני חבירו ורו
במרומי שדה לברכות ה: ביאר: "קדם להתפלל למעין שהשני ישאר יחיד בבית הכנסת וזה טורף נפשו שמיהר  

 תפילתו בשביל שיש לו אף על חבירו וטורפין תפילתו". 
אף אם פגשו    מתין לו,וכנ"ל האורח נאמן הסיק מכאן שגם בחמור שרגליו רעועות, יש לבעל חמור נוסף לה 

בדרך ולא תכננו ללכת יחדיו. אולם לכאורה יש מקום לחלק שדוקא בתפילה שזקוקים זה לזה להשראת שכינה  
החמור שרגליו נעשות רעות    עלהעין איה(, חייבו אותו להישאר עם חבירו משא"כ בדרך. ועוד שב   רי)או כדב

לכת לבדו בדרך, ולכאורה אין חילוק בסכנות הדרך  תוכ"ד הליכה, מעיקרא יצא לבדו, והוכיח שאינו חושש ל 
האורח נאמן עולה שהוא אינו סובר חילוק זה.  ועי"ש בכל    רילהליכה איטית, אולם מדב  ירהבין הליכה מה

דעכו"ם   סכנה  מחשש  ער  להישאר  מהם  אחד  חייב  בספינה  שנוסעים  ששנים  בחידושו  וגם  בהרחבה  דבריו 
 כל אחד מהם בא לבדו לספינה, עי"ש.    החשודים על שפיכות דמים, אפילו אם

 ושמא מבאר את דברי הרמב"ם והשו"ע באופן שונה.   246
יחסית קצר הטילו עליו    247 כל עוד מדובר בעיכוב  ודאית ממש, ולפיכך  ניתן לומר, שהסכנה אינה  ובדוחק 

ר יארך  חכמים להתעכב )ולשיטת האורח נאמן אפילו אם לא השתתפו מעיקרא(, אולם אם החמור נפל, והדב
 זמן מרובה לא חייבו אותו, וצ"ע.  

 עיין ש"ך חו"מ סימן ער"ב ס"ק ו'.   –ומסתבר שאף ללא קנין  248



 מוליכך בדרך==============================================

- 136 - 

 

 

עיין לעיל בדברי החסדי דוד באות    –את החמור שנפל )ומעכב אותם במעבר צר  

 .  249ועיין בהערה –  ויש לעיין בטעם הדברב'(, 

 

החיוב על בני החבורה להתעכב עבור החמור שרגליו רעועות, הינו גם אם האם   ז. 

  ? כדי ההליכה  תוך  אירע  רק אם הדבר  או  היו  כך  נראה  מעיקרא  מדברי הסמ"ע 

מחמת   רעוע  הוא  אד  חמור  של  שרגל  )"ואירע  ההליכה  במהלך  אירע  שהדבר 

 סמ"ע(:מכה..."( וכך כתב גם ערוה"ש בחו"מ סימן ער"ב סעיף י"ג )ע"פ שיטת ה

 

 ונעשה רגל חמור אחד רעועות

 

ומשמע, שאם מעיקרא יצא לדרך ורגליו רעועות, אין בני החבורה צריכים להמתין   

עבורו כיון שעד דעת כן לא השתתפו ביניהם או שחכמים לא תיקנו חובה להתעכב  

 . 250עבורו

 

  הקמתו   ריקתו,אמנם, אם החמור נפל, אף שאין חובה להתעכב עבורו, מסתבר שפ 

, (252)אא"כ בעל החמור יכול בעצמו   251וטעינתו מחדש יש בה בכלל מצות טעינה 

בעצמו ג"כ    פורק וטועןואם בעל החמור    .ם לתעכביאולם אין כל בני החבורה צריכ

 

שדברי הירושלמי ביחס    (229אמנם אם נבאר את דברי הירושלמי כדברי התוספתא כפשוטה )לעיל הערה    249
והתשובה היא שאין לדרוס עליו אלא עוברים ומשאירים אותו    (האם ידרסו עליו ?)  לדריסה הינם בלשון תמיהה 

 דברי הרמב"ם מתיישבים היטב ואף הירושלמי יכול להתפרש בבני חבורה.  –שם 
ובדרך זו )שדברי הירושלמי נאמרו בלשון תמיהה( פירש גם ביד פשוטה על הרמב"ם כאן, עי"ש שביאר ש'נפל'  

ואז אין חיוב על בני החבורה לתת לו זכות קדימה לעבור )ולשיטתו דברי    –פירושו הרוכב על החמור נפל  
 ת ב', וקצ"ע(. הרמב"ם אינם ביחס לבני חבורה, אלא בדני קדימה וכשיטת החסדי דוד לעיל או

ובמראה הפנים על הירושלמי בב"ק פרק ג' הלכה ה' ביאר שהרמב"ם סובר שגמ' דידן חולקת על הירושלמי  
נהי דאית לך רשות לסגויי עלי, לבעוטי בי לית לך  וציין לגמ' בב"ק לב. לגבי פרה רבוצה ברשות הרבים: "

גביה אבל אין היתר לבעוט בה, וביאר    כלומר כאשר הרבוצה חוסמת את הדרך יש היתר לעבור על.  " רשותא
מראה הפנים על פי דרכו של הרמב"ם, שההיתר לעבור )לדרוס( על הפרה הרבוצה הוא מחמת שהפרה "שינתה  
במתכוין" אבל "חמור שרגליו רעות ונפל, אפילו בדרך הליכה אסור לעבור עליו". ויש לעיין לשיטתו מה יעשו  

ולא לדרוס    חמור שנפל ? ונראה שלשיטתו מוטל עליהם לפנותו הצידה  עוברי הדרך כאשר הדרך חסומה על ידי
עליו, כיון שמדובר בנפילת אונס, ולפי"ז הכרח לומר שכשיצאו לדרך רגלי הבהמה לא היו רעועות והדבר אירע  

 . 232תוכ"ד הליכה, עיין לקמן אות ז', ועיין הערה 
 בסופה על פי שיטת בעל מראה הפנים.   249עיין הערה  250
 . 191עיין ליד ציון הערה   251
 . 30עיין ליד הערה   252



 

 - 137 - 

 

 

 אין עליהם חיוב זה.  

 

 האם החסדי דוד והסמ"ע חולקם לדינא

 

 דין התוספתא, וכדלקמן: )אות ד'( נחלקו בביאור  החסדי דוד )אות ב'( והסמ"ע ח. 

 

של    שרגליו  חמורים 

 אחד מהם רעות 

 נפל רשאין לעבור עליו  אינן רשאין לעבור עליו  

חסדי  

 דוד 

ליד   במקרה  נפגשו 

 מעבר צר 

שר החמור    גליו אין 

רעועות מפסיד את דיני  

צר   במעבר  הקדימה 

 )כגון טעון לפני ריקן( 

הפסיד    –אם החמור נפל  

 את זכות הקדימה 

לבדו   נשתתפו מעיקרא סמ"ע להשאירו  אין 

החבורה   בני  על  אלא 

 להאט עבורו 

 יכולים להמשיך בדרכם 

 

יכולים להודות זה    ויש לעיין האם מחלוקתם היא רק בפירוש התוספתא אבל לדינא 

. והחסדי דוד )בפירוש התוספתא הנ"ל בב"ק  לזה )כל אחד מהם למקרה של חבירו(

 כתב על דברי הסמ"ע: (פרק ג' הלכה ח' 

 

מרן  של  דינם  מקום  מכל  סמכות    253אמנם  לו  ויש  אמת  והסמ"ע 

 ...254ממקום אחר מדין תפילה ושאר מקומות 

 

  רי לא מצאנו על כך בדב  –דוד    חסדייודה גם לחידושו של ה  אמנם, האם הסמ"ע  

 הסמ"ע בסוגייתנו, אמנם אין סתירה המחייבת מחלוקת ביניהם. 

 

 והסמ"ע פירש את דבריו.   –מרן השו"ע שנקט כרמב"ם  253
 עיין לקמן.  254



 מוליכך בדרך==============================================

- 138 - 

 

 

 

 על יחיד להישאר בעיר להשלמת מנין כפיה 

 

בדין החמור שרגליו רעות, מדובר על מציאות בה הרבים מתעכבים עבור היחיד   ט.

אם המקרה היה הפוך, שרגליהם של    )ע"פ שיטת הרמב"ם ועיין אות ח'(, בפשטות

חמורים רבים נחבלו בדרך, ואילו מעט חמורים נותרו ללא פגע, אם אין תועלת בכך  

שילכו כולם בחבורה אחת בהכרח ויכולים בעלי החמורים האטיים ללכת בקבוצה 

 אין שאר בעלי החמורים שלא נפגעו צריכים להתעכב בגללם.  יחדיו ללא פגע, 

 

דים הרוצים לצאת מהעיר, ויותירו את בני העיר ללא  ימציאות של יחלקמן נדון על   

 מנין. האם ניתן לכופם שלא לצאת מן העיר, כדי שלא להפסיד לרבים.

 

אם נבוא לדמות לנידון של החמורים הנ"ל, יל"ע האם היציאה של היחיד דומה   

ר  לחמור שרגליו רעות )שהולכים אבל באיטיות( שיש להתעכב  עבורו או לחמו

שנפל )שאינו הולך כלל( שאין חיוב להתעכב עבורו )ויל"ע את מי לדמות לחמור  

 . ואת מי לבני החבורה(

 

בהליכתו  אותם  ש"עוצר"  זה  שהוא  העיר  בני  יטענו  המנין  של  בנידון    , אמנם, 

)ולא מחמת   בניגוד שלמקרה של החמורים בהם הנזק לחמור אירע מהדרך וכדו' ש

רה  ו בני העיר, ולכא  לשארך מהעיר הוא זה שמזיק  , כאן ההולאחד מבני החבורה(

הטענה נגדו חזקה יותר, אולם תחילה יש להגדיר את מידת המחוייבות כלפי בני  

חובה להשלים מנין לשאר בני העיר    היחיד  על  מטיליםבעיר    המגוריםהעיר, האם  

  –   להתעכב עבור היחיד(   חבורה מה מחייב אותם ני  לגבי  באות ה'  )ועיין לעיל  

 יין לקמן אות יב. וע

  

יא(   י. פרק  )ב"מ  א'(, שהתוספתא  סעיף  ק"נ  סימן  )או"ח  בשו"ע  להלכה  נפסקה 

מלמדת שכופין בני העיר זה את זה לבנות להם בית כנסת ולקנות  להם ספר תורה.  

ומדברי תוספתא זו הסיק    . ודין כפיה זה נאמר בהקשר לחיובים שונים של בני העיר



 

 - 139 - 

 

 

בני העיר כופין לכל דבר שהוא צורך  ימן אלף ל"ז( שבשו"ת מהר"ם מרוטנבורג )ס

 . וכתב:  255גדול 

 

אם   לצאת מן התפלהעיר שאין בה אלא י' בני אדם ואחד מהם רוצה  

יכולי' לכופו שישאר נראה ודאי דאם אין להם ]מנין[ אלא עמו דכופי' 

אותו או לישאר או להשכיר במקומו דאמרי' בתוספתא דב"מ )פי"א(  

העיר בני  כו'    כופי'  להם ס"ת  ולקנות  בית הכנסת  להם  לבנות  זא"ז 

 . אותו לכל שיש להם צורך גדול ןדכופיאלמא 

 

התפילה    באמצע  לצאת   ? רצונו  הוא  מה  התפילה".  מן  "לצאת  שרוצה  היחיד 

)כפי שנראה מפשט לשונו( או שהוא    256להמשך התפילה  ןתם ללא מני וולהשאיר א

וכך נראה מהמשך דבריו    –רוצה לצאת מהעיר ולא לבוא וממילא לא יבוא לתפילה  

לקמן  -ובהגהות מיימוניות     ב"ב אות תע"ח )וכן מהאופן בו הובאו דבריו במרדכי  

דבריהם  דבריו לפי האפשרות השניה מובאים  נבאר את  ולמדנו מדבריו    .( ולקמן 

ובפשטות מדובר    257בור לכפות על יחיד שלא לעזוב את העיר שיש כח ביד הצי

שלכאורה תקפה בכל ימות השנה,    258מכך שזה הוא צורך בני העיר   ובעתבכפיה הנ

 

 כלומר, לא מדובר בדין כפיה על המצוות, אלא בדין של "צרכי העיר" .  255
"מנין מצומצם והתחיל החזן...    על כך תשובה נוספת בשו"ת מהר"ם מרוטנבורג )דפוס פראג( סימן קנ"ג:  256

אין אחד רשאי לבטל המנין ולצאת עד שיגמור החזן תפלתו, ואם עברו יצא אחד מהם אומר רב ניסים גאון  
ביטול התפילה בשביל תביעה שיש   בישאם התחיל קדושה או קדיש יגמור מאחר שהתחיל....". ועי"ש עוד לג

 לאדם על חבירו. 
ז   257 מנית מן העיר ולא במקרה שעוזב את העיר לצמיתות ומעתה אינו רוצה  מסתבר שהכוונה היא ליציאה 

 להיות כאחד מבני העיר. 
עוד יש להעיר, שהמהר"ם לא ביאר מה היא הסיבה בגינה רוצה אותו יחיד לצאת, האם זה הוא צורך פרנסה  

 )ועיין 
צה להתפלל בנוסח שמוכר  לקמן בתשובת הריב"ש(, צורך הרשות או צורך מצוה )כגון, כיבור אב ואם( או שרו 

 לו וכו'. ויש לעיין האם יש חילוק להלכה בין הנסיבות השונות בגינם הוא אינו משתתף עימהם בתפילה. 
עוד יש לעיין האם מדובר רק על מציאות של עיר שיש בה רק מנין אחד, או גם בעיר שיש בה כמה בתי כנסת,  

ם להתפלל בבית כנסת אחר ואין זו טירחה מיוחד בהליכה  בבית כנסת זה יוכלו שאר המתפללי  ןואם לא יהיה מני
' והצער שבאי קיום מנין בבית כנסת זה( ובלשון  ו אליו )למעט אי הנוחות בתפילה בבית כנסת שאינו מוכר וכד

סקים ביטול תפילה בבית הכנסת הינה "לבטל התמיד" )עיין רמ"א או"ח סימן נ"א סעיף כ"ב, משנ"ב סימן  והפ
 . 272ועיין הערה   –ויל"ע האם יש לדבר משמעות לנידון שאלתנו  של"ט ס"ק י"א(,

ולכאורה אם כך הדבר, גם אם תשעה ירצו לצאת מן העיר ורק אחד ירצה להישאר, יוכל היחיד לכופם כיון   258
)ועיין משנה סוף מסכת פאה, שאם הדין עם היחיד אין ללכת אחר הרוב כי אם על פי הדין(,    העירשזה צורך בני  

 או שאם רובם רוצים לצאת  אין זה צורך בני העיר, וצ"ע. 



 מוליכך בדרך==============================================

- 140 - 

 

 

ובימים הנוראים. אמנם בהמשך התשובה  ובחגים  והן בשבתות  הן בימות החול 

 מבאר המהר"ם: 

 

א'   לוה"נ כיון שהמנהג הוא בכל ]תפוצת[ הגולה במקום שיש להם אפי

שמשכירי ממנין  פחות  ב'  שאין   ם או  הנוראים  בימי  מנינם  להשלים 

 . 259לישאר או להשכיר בחריקיה ופולכ ןיכולי  - דרכן לצאת מבתיהם

 

שם( )תוספתא  התם  נמי  דתניא  להא  ממש  בלן   260ודמיא  שהיה  מי 

לרבים ספר לרבים נחתום לרבים ואין ]שם אחר[ אלא הוא והגיע שעת 

אחר   שיעמוד  עד  ידו  על  לעכב  יכולי'  לביתו  לצאת  ומבקש  הרגל 

 261...תחתיו

 

מ'   ראיה  להביא  המהר"ם  נזקק  מה  לשם  לעיין  דבריו  יש  בתחילת  כאשר  מנהג' 

וגם בסיום משמע שהחיוב הוא ככל "צורך גדול" שבני העיר כופין את את זה?  

 )בלן וכו'(. דבריו הוא מציין לכפיה המונעת מאדם חיוני לעזוב את העיר 

 

של  ועוד,    בנידון  מדובר  עליה  מהמציאות  שונה  המנהג  חל  לגביה  המציאות 

המהר"ם. המנהג הינו במקום בו מעיקרא אין מנין ששוכרים אנשים ממקום אחר  

להשלים להם את המנין. ונראה שאף שזה "צורך גדול", כל עוד אין מנין בעיר אי  

המהר"ם בפני  שעמדה  השאלה  אולם,  הדין.  מעיקר  כך  על  לכפות  היא    אפשר 

 במקום שכבר יש עשרה ואחר רוצה לצאת.

 

יתכן שהמהר"ם מביא את המנהג כ"קל וחומר", אם במקום בו אין עשרה יש מנהג   

כיון שהם מבינים  וחומר    את חשיבות התפילה במנין,   לשכור אנשים מבחוץ  קל 

שהם יכולים לכפות וזה צורך העיר ולא רק מנהג  עשרה במקום  יש כבר    כאשרש

 

 פירוש לשכור אדם אחר שיהיה במקומו לבית הכנסת בשעת התפילה )מעיר אחרת(.  259
 אה גם בגמ' מו"ק דף יא: . בוהו 260
ובהמשך דבריו כתב שאם יש עשרה, א"א למונעו מללכת למרות החשש שמא אחד מהעשרה לא יבוא וכו',    261

 עי"ש.  



 

 - 141 - 

 

 

הטעם עש  )ואולי  יש  שכאשר  בציבור,  רהוא  תפילה  חובת  עליהם  חלה  בעיר  ה 

 וצ"ע(.

 

רק בימים הנוראים, אבל    הינו  אין עשרה(  )במקום בו מעיקרא  ולדברינו, המנהג 

נוראים אלא   הכפיה שהיא מחמת "צורך גדול" מסתבר שהינה לאו דוקא בימים 

וגם בתחילת   262בכל יום, שהרי תפילה בציבור איננה מיוחדת לימים נוראים דוקא 

ועיין לקמן אות    –  263)ועיין בהערה(   דבריו המהר"ם אינו דן רק על ימים נוראים 

 יא.

 

 מרדכי ב"ב אות תע"ח:   י. 

 

כופין בני העיר זה את זה לבנות להם ביהכ"נ ולקנות להם ס"ת נביאים 

פסק רבינו מאיר דהוא הדין להכניס אורחים ולחלק להם   .וכתובים

צדקה וכן אם אין מנין בעיר ורוצים להשכיר מנין אפילו אם היא עיר 

 ...חדשה דאכתי לא נהוג בה מידי כופין זה את זה לתת בתוך הכיס

  

מנהג  בלעומת האמור לעיל שכפיה לשכור אנשים במקום שאין מנין בעיר יסודה   

בנו מאיר )המהר"ם(, משמע שמדובר בכפיה כמו שאר צרכי העיר.  מדברי רבלבד,   

 לבין שבתות ומועדים וימים נוראים.   ילרג  לואין חילוק בין יום חו

 

 

אמנם, יתכן שתפילת מוסף בראש השנה יש בה חיוב גדול יותר של משאר השנה ובעיקר על פי חידושו של    262
 הגרי"ז המובא המועדים וזמנים חלק א' סימן ח'.  

ועל דבר שכירת המנין בימים  ע"ג )והו"ד גם בב"י או"ח בסוף סימן נ"ה(: "כתב בשו"ת מהרי"ק סימן ק  263
הנוראים אני בעניותי איני רואה להכריח אם לא כשהם כבר שמונה או תשעה ואין חסר כי אם אחד או שנים  
כדמשמע מתוך תשובות מהר"ם ומביאה המרדכי בפרק קמא דבבא בתרא אמנם אם מנהג קבוע ומפורסם הוא  

כופין להשכיר אפי' בחסרון דשלש או דארבע כדמשמע קצת מתוך דברי מהו' קלמן קיצנגן יצ"ו  במדינה ש
והר"ר משה מנדל יצ"ו פשיטא שיש להלוך אחר המנהג אם הוא קבוע ומפורסם כדפירשתי ושלום מאתי הצעיר  

ים דין כפיה שאינו  " ומדבריו נראה לדייק, שהדיון הוא רק בימים נוראים וקייוסף קולון בן מהר"ר שלמה זלה"ה
הינו כאשר יש צורך בהשלמה של שלשה וארבעה, ודייק   גתשעה", ואילו המנה  אומכח המנהג אם יש "שמונה  

 זאת מתשובת המהר"ם. 
וא"כ סמך לדבריו בפנים שהמנהג אינו במציאות בה חסר אחד או שנים, שבמקרה זה עיקר הדין מחייב כפיה,  

 נוראים.  אולם המהרי"ק נקט שמדובר רק בימים 
 



 מוליכך בדרך==============================================

- 142 - 

 

 

 וכתב בהמשך דבריו:   

 

באתי בקצרה לפניכם מיודעי נראה ודאי אם אין להם מנין אלא עם 

לישאר או  אותו  ]כופין[  דאמרי  שמעון   במקומו  אחר  להשכיר    נן או 

בתוספתא דב"ב כופין בני העיר זה את זה לבנות להם ביהכ"נ ולקנות 

בהם ס"ת נביאים וכתובים אלמא דכופין זה את זה לכל צורך שלהם 

   .שיש להם צורך גדול

 

 חדהא נמי כיון שמנהג הוא בכל תפוצות הגולה במקום שיש להם א

השלים את המנין בימים הנוראים או שנים פחות ממנין שמשכירין ל

יכולין לכופם או לישאר או להשכיר אחר    -  שאין דרכם לצאת מביתם  

בלן 264בחריקיהם שהיה  מי  התם  נמי  דתניא  להא  ממש  ודמיא   .

ואין שם אחר אלא הוא והגיע שעת הרגל ומבקש לילך לביתו   ...לרבים

 יכולין לעכב על ידו עד שיעמיד אחר

 

המרדכי הדברים הם כמו בתשובת המהר"ם הנ"ל, ועדיין יש  כלומר, בהמשך דיבר    

אי בהירות לגבי תוקף החיוב להישאר בעיר )כפיה על צרכי העיר או מנהג( והאם  

 ועיין לקמן.  –דוקא בימים נוראים או גם בשאר ימות השנה 

 

כתב בשם   הגהות מיימוניות פרק י"א מתפילה הלכה א'בעל ה  ,תלמידו של המהר"ם יא.

  :265רבו

 

 

 פירוש, במקומם.  264
בהגהת מיימון פרק י"א מהלכות תפלה )ה"א( פסק ר"מ דעיר  והובאו הדברים גם בב"י או"ח סימן נ"ה : "  265

דאין בה אלא עשרה ואחד מהם רוצה לצאת בימים הנוראים שכופין אותו לישאר או לשכור אחר במקומו כיון  
מנין שלם שוכרין אחד או שנים או הולכים למקום מנין    דמנהג בכל נפוצות הגלות שאפילו אותם שאין להם

". וע"ע ד"מ )הארוך(  ... הוי דומיא דבית הכנסת וס"ת דכופין בני העיר זה את זה )תוספתא ב"מ פי"א הי"ב(
 חו"מ סימן קס"ג ס"ק א'(.  



 

 - 143 - 

 

 

בתוספתא דבבא בתרא ומכאן פסק מורי רבינו ה"ה עיר שאין בה אלא 

אותו   שכופין  הנוראים  בימים  משם  לצאת  רוצה  מהן  ואחד  עשרה 

לישאר או להשכיר אחר במקומו דכיון דהמנהג בכל תפוצות הגולה 

יוצאים  שאפילו מי שאין להם מנין שלם שוכרים אחד או שנים או 

מנין  שם  שיש  אחר  תורה הו   266למקום  וספר  הכנסת  דבית  דומיא  י 

ודמיא ממש להא  267ושאר דברים שכופין בני העיר זה את זה כבעמוד

לרבים בלן  שהיה  מי  התם  לילך    ...דתניא  ומבקש  הרגל  שעת  והגיע 

 ... לביתו יכולין לעכב על ידו

 

תקפים אך ורק   המהר"ם  רילמדנו, שדבסימן נ"ה(    ח)שהובאו גם בב"י או"מדבריו    

לימים נוראים ולא לשאר ימות השנה )ולא ביאר טעמו, ושמא אנשים אינם ב'בית 

יסוד החיוב    ווכן על יסוד הכפיה, וכנ"ל יש לעיין מה  נהגעל מ   ריו וסמך דבהסוהר'(,  

 .268יה על צרכי העיר או ה"מנהג" פכ

 

היה מקום  שאף שיש כפיה על בנין בית כנסת, כיון שצורך העיר שייתכן להציע,   

לא שמענו מקור    ,(269מוכן לתפילה )ואף יחיד יש לו מעלה להתפלל בבית הכנסת

. ולפיכך המהר"ם נסמך על המנהג וכיון שהמנהג  270מפורש לכפיה לתפילה במנין 

הוא רק בימים נוראים, אי אפשר להרחיבו יותר מכך, אולם ניתן ללמוד מהמהמנהג  

 

ש  266 נ"א סעיף כ"א כתב  ובביאור הלכה סימן  זו.  לעיל לא הוזכרה אפשרות  אם  בתשובה שלפנינו הובאה 
  וצים תשעהר"הורגלנו מקדמת דנא לילך לעיר הסמוכה שיש שם קיבוץ גדול והתפלה היא ברוב עם, ועכשיו  

 . לשכור ש"ץ שלא יצטרכו ללכת להעיר והעשירי ממאן בזה אין יכולין לכופו..."
 מילה זו הושמטה בב"י בסימן נ"ה.  267
שלום ושלוה אחרית ותקוה, אהובי מנוער הישיש והמופלג מה"ר שלום    תרומת הדשן, פסקים סימן רמ"ג:    268

יצ"ו. הנה אהובי כאשר כתבת לי אם יש כח בבני היישוב שאין להם רק ה' או ו' לכוף זה את זה שישכרו מנין  
שובת מור"ם במרדכי פ"ק  ויתפללו בעשרה תמיד, מה טוב ומה נעים היה הדבר מן הטעמים שכתבת. אמנם בת

וכן דומה   דב"ב ובהגה"ה במיימון משמע דלא כייפינן רק בימי הנוראים, וכגון שאין להם חסרים רק ב' או ג'. 
לי שאין המנהג בשאר השנה לכוף אא"כ יש להם מנין מיושב בעיר, כופין לשכור שליח צבור, או כגון ג' או ד'  

לאות המנין, בכה"ג כופין, ולא בעיר שיש בה רק ד' או ה' בני  עשירים ויש להם תמיד משרתים ומלמדים למ 
 ". והו"ד בב"י או"ח סו"ס ק"נ. ברית, וכן משמע במיימון בהלכות תפלה, נאם הקטן והצעיר שבישראל 

אנשים, אבל אם יש אנשים בעיר הדיון הוא   ם כאשר חסרי  –ולמדנו מדבריו שהמהר"ם דן רק על ימים נוראים 
 על שכירות חזן. 

269  
 ואכמ"ל בתוקף החיוב של תפילה במנין.  270



 מוליכך בדרך==============================================

- 144 - 

 

 

ולכן מכח המנהג יכולים לכפות    –י העיר  שבימים נוראים מדובר בצורך גדול שני בנ

 , וקצ"ע. 271את היחיד שלא יצא מהעיר 

 

הם    החמרים  שבדין  כיון  הנ"ל,  החמרים  לדין  לדמות  מקום  כלל  אין  ולדברינו, 

תעכב מחמת חמור שנפל. לעומת  התאגדו כדי ללכת יחדיו, והדיון הוא האם לה

גור בעיר אחת )בין יחדיו  זאת בני עיר לא התאגדו כדי להתפלל יחדיו אלא באו ל

להתעכב   המחייבם  דבר  שיש  לומר  נוכל  לא  ה'מנהג'  ולולי  זה(  אחר  בזה  בין 

 .272בעיר

 

מנין   יב. להשלמת  הכפיה  יכולת  לגבי  דבריהם  את  שסמכו  וסיעתו  המהר"ם  לעומת 

)בימים נוראים( על יסוד דברי התוספתא ועל יסוד המנהג, בשו"ת הריב"ש סימן  

 נה:  תקי"ח דן מכיוון שו

 
בצעם לבם 273 ביניכם קצת אנשים אחרי  יש  ושמעתי  לי  הוגד  ועתה 

עיר למלאכתם ולא יתנו לב    הולך. משכימי בבקר שואגים לטרף יסובו 

אחיהם.  בתוך  שמים  מלכות  עול  עליהם  לקבל  התפלה  בית  ללכת 

ל אכלם. ובסבתם נתפרדה חבילה ואין די י' הצריכין לכל קולבקש מ

  ..דבר שבקדושה.

 

דברי הריב"ש הינם ביחס לתפילה בימות החול )שאלו ימים בהם אנשים הולכים    

 

 . 275עיין בדביר המשנ"ב בהערה   271
יש לעכב מעיקר הדין וכמו בדין    שמאלדברינו, אם מדובר במקום מעיקרא נבנה סביב מקום תורה ותפילה,    272

בית כנסת בעיר )אף שיש בתי כנסת    קים כיון שמעיקרא תהאגדו לצורך זה. ויתירה מזו אם ציבור ה –  וריםחמה
וחיובם להישאר בעיר יהיה גודל מעיר שכולם  התפילה בדוקא,   בוראחרים(, הרי הוכיחו רוצים להתאגד יחיו ע

 .וצ"ע מתפללים ביבת כנסת אד, כיון שאז באו לעיר לגור ולא לצורך בית הכנסת,
מעת הוסר התמיד היה כפר נפשותינו לכלה הפשע ולהתם חטאת   כתב לקרנינא.   תחילת התשובה שם: "  273

בעבדותינו לא עזבנו אלהינו. השאיר לנו אחריו ברכה עבודה שבלב זו תפלה. ומעת גלה כבוד מבית קדשנו  
הם לתת כבוד לשמו ונקדש  ותפארתנו הנה בית תפלה יקרא מקדש מעט ונאספו שמה נדיבי עמים עם אלהי אבר

". וגם למדנו מדבריו שבית כנסת נקרא "מקדש מעט" רק  בכבודו. לקיים מה שנאמר ונקדשתי בתוך בני ישראל
 אחר החורבן. 



 

 - 145 - 

 

 

 : 274יבות התפילה במנין, הוא מסייםלמלאכתם( ואחר שהריב"ש מבאר את חש

 

ושימו קנס ביניכם מפשוט או ב' פשוטים למי שלא יהיה בכל יום בבית  

יהי' כל אחד ואחד זריז להיות שם  הכנסת בשעת הנץ החמה. למען 

 ושומע לי ישכון בטח ושאנן מפחד רעה. ושלום לכם. 

 

ע שבני המקום יטילו  כלומר, הריב"ש אינו סומך דבריו על התוספתא וכו', אלא קוב  

אין יכולת לחייב השלמת מנין.    –קנסות ביניהם, משמע שלולי הטלת קנסות אלו  

אמנם, היה מקום לומר שהריב"ש, לא יחלוק על השלמת התפילה בימים נוראים  

עליה דן המהר"ם, אם אכן יש מנהג במקום. אולם בדברי המהר"ם לא מצאנו חיוב  

 או הטלת קנסות בימות החול.  

 

 שו"ע או"ח סימן נ"ה סעיף כ"א, כ"ב:   יג.

 

עיר שאין בה אלא עשרה, ואחד מהם רוצה לצאת בימים הנוראים,  

במקומו  אחר  להשכיר  או  לישאר  אותו  י"א  275מחייבין  הם  ואם   .

 ...ורוצים לצאת שנים, ישכירו שניהם אחד בשותפות במקומם

  

וכגון שאין   אין כופין להשכיר להשלים מנין, כי אם בימים הנוראים,

חסרים כי אם אחד או שנים, אלא אם כן מנהג קבוע ומפורסם בעיר 

לכוף להשכיר אפילו בחסרון ג' או ד'. אם יש מנין מיושבי העיר, כופין 

 לשכור חזן.  

 

 

שוא להם משכימי קום, שמו בשר זרועם, ומה' יסור לבם. ואולי הם שוגגים בזה נדמו  לשון הריב"ש שם: "   274
ום מ"ש ז"ל )ברכות ו'( אין תפלתו של אדם נשמעת אלא בבית הכנסת  מבלי הדעת. ולכן תזהירו בהם והודיע

וכו'. אימתי עת רצון, בשעה שהצבור מתפללין וכן אמרו ז"ל אין הקדוש ב"ה מואס בתפלתן של רבים. וכן  
אמרו כל מי שיש בית הכנסת בעירו ואינו נכנס שם להתפלל נקרא שכן רע. שנאמר כה אמר ה' על כל שכני  

צריך לומר באלו שהם צריכין להשלים לעשרה. ומדעתי ישמעו לכם. כי מי שעמדו אבותיו על הר   הרעים. ואין
 ה". סיני והוא מזרע אברהם לא ירים ראש כנגד הרבים בדבר כזה. חליל

275  " שכיון שמנהג בכל תפוצות ישראל אפילו אותם שאין להם מנין שלם כל השנה  משנ"ב שם ס"ק ס"ו: 
בימים נוראים או הולכים למקום מנין ה"ז דומה לס"ת ובהכ"נ שבני העיר כופין זה  שוכרין להם אחד או שנים 

 ". את זה



 מוליכך בדרך==============================================

- 146 - 

 

 

הגה: וכן במקום שאין מנין תמיד בבהכ"נ, כופין זה את זה בקנסות שיבאו  

 .ריב"ש סימן תקי"ח(תמיד מנין לבהכ"נ, שלא יתבטל התמיד. )תשובת 

 

 סיכום  

 

 העולה מהאמור לעיל:  .  יד

 

ור שרגליו רעות והולך  מנחלקו המפרשים בביאור הדין שבתוספתא בדין הח •

 . (עיין בטבלה שבאות ח'ו אות א') –לאיטו או נפל 

יש לדון האם מדובר    –לשיטה הסוברת שמדובר בבני חבורה שהתאגדו יחדיו   •

 בעיכוב מחמש חשש סכנה )אות ד' ואילך(. 

 יש מקום לומר שהמחלוקת הינה בפירוש התוספתא ולא לדינא )אות ח'(.  •

חיוב השלמת מנין בבית הכנסת מונע מיחיד לצאת מהעיר בימים הנוראים,   •

מני  לקיים  בקנסות  זה  את  זה  כופין  העיר  ט'    ןובני  )אות  השנה  ימות  בכל 

 ואילך(. 

  



 

 - 147 - 

 

 

 שתי ספינות 

 

 מעבירין  /דין התוספתא  

 

 תוספתא ב"ק פרק ב':  א.

 

]מעבירין...276 רכוב  ואחד  טעון  מהן  אחד  מפני   277היה  טעון  את 

 . אחד טעון[ ואחד ריקן מעבירין את הריקן מפני הטעון .278הרכוב

 

הרכוב מפני  הריקן  את  מעבירין  ריקן  ואחד  רכוב  שניהן    .אחד  היו 

  .עושין פשרה ביניהן - רכובין שניהן ריקנין שניהן  ,טעונין

 

טעונה  ואחת  פרוקה  אחת  זו  כנגד  זו  באות  שהיו  ספינות  שתי  וכן 

 מעבירין את הפרוקה מפני הטעונה 

 

 . ביניהן 279שתיהם פרוקות ושתיהן טעונות עושות פשרה

 

ן ואחד טעון מעבירין את הריקן מפני הטעון אחד  היה אחד ריק' : "הלכה ה   'בבא קמא פרק גבירושלמי    276
היו שניהן טעונים שניהן פרוקין יעשו פשרה ביניהן. שתי    ,פרוק ואחד טעון מעבירין את הפרוק מפני הטעון 

עגלות שתי ספינות אחת טעונה ואחת ריקני' מעבירין פרוקה מפני הטעונה שתיהן פרוקות או טעונות יעשו  
 ". ץ נותן כבוד ליוצא והיוצא מבית הכסא נותן כבוד לנכנספשרה ביניהן. הנכנס למרח

  –  אינו עובר ראשוןו  מעכבין  –לקמן ביתר הרחבה, ועיקר הענין הוא שזה ש'מעבירין' אותו    –מעבירין    277
 ולקמן ביתר פירוט. 

כלומר, הרכוב עובר לפני הטעון. והרכוב הינו אדם הרכוב על החמור ואילו החמור השני טעון מטען )ואדם    278
מוליכו רגלית או שהחמור הולך לבדו בדרך ואין מי שמוביל אותו(. אולם ברי"ף סנהדרין י: גרס: "מעבירין  

 כלומר הטעון עובר ראשון.   – את הרכוב מפני הטעון" וכך הוא גם בעיטור בערך 'פשרה' )דף עה: טור ב'(
ו  279 הצדדים,  בהסכמת  צורך  יש  'רגילה'  צורך  ה שיטת  ל בפשרה  יש  כאן  אף  לב:  בסנהדרין  חיים  תורת 

דקרא איירי היכא דאי אפשר לעשות דין אלא פשרה כגון שהיו שתיהן קרובות או רחוקות או  בהסכמתם: "
ה ביניהן ובכה"ג הזהיר הכתוב את הדיין שירדוף  טעונות דכיון דשתיהן שוות לענין הדין ע"כ צריך לעשות פשר

לעשות פשרה שמוטל על הדיין לשער כמה שכר תעלה אחת לחברתה כדי שתדחה ואם תתרצה אחת מהן ליטול  
השכר הרי טוב ואם לאו יטיל גורל ביניהם איזהו תטול השכר ותדחה. והיינו דנקט הטל פשרה ביניהן ולא  

כח ביד הדיין לכוף לשום אחת מהן שתטול השכר ומדחה אלא שהדיין  קאמר עשה פשרה ביניהן לפי שאין  
 



 מוליכך בדרך==============================================

- 148 - 

 

 

 

רעה סימן  כ"סמ"ע  ס"ק  'מעבירין  280ב "ב  לדין  וכמבואר    'ציין  בכלה,  שנאמר 

 ות פרק י"א הלכה ו' ': שמח במסכת 

 

המת והכלה שהיו באין ומקלסין זה כנגד זה, מעבירין את המת מלפני 

המתים לכבוד  קודם  החיים  שכבוד  מפני  והכלה,    ,הכלה,  המלך 

 מעבירין את הכלה מלפני המלך. 

 

 בגמ' בכתובות יז. )ללא הנימוקים(: וכך גם 

 

את המת מלפני כלה, וזה וזה מלפני מלך ישראל. אמרו    מעבירין  ,ת"ר

 .281עליו על אגריפס המלך שעבר מלפני כלה ושבחוהו חכמים 

 

 ופירש רש"י שם:  

 

מת    -מעבירין   ונושאי  חתונתה  לבית  אביה  מבית  יוצאה  כשכלה 

ובזו ובזו אוכלוסים הרבה ואין רוצין להתערב מעבירין את   יוצאים 

 המת )אפילו( דרך אחרת.

 

וכנראה היא דרך עוקפת ארוכה    –כלומר, 'מעבירין' פירושו שהולך בדרך אחרת   

 

צריך לשער לפי אומד דעת כמה היא שכר הדחייה ויניח פשרה זו לפניהם והן יתרצו עצמן או יטילו גורל איזהו  
 ".  תטול השכר

ין לב:  אולם יש הסוברים שבמקרה זה יש כח ביד הדיינים לכפות על הפשרה וכפי שכתב במרומי שדה לסנהדר
". ובפירושו העמק דבר לפרשת שופטים פרק ט"ז פס'  דמיירי בפשרה שב"ד כופין לעשות, ומפרש כיצד כופין"

?  ולכאורה אינו מובן, הא אין כופין את הבע"ד לעשות פשר  וף...צדק צדק תרד  ב' כתב: " ונראה דבזה  ... 
עונה ואחת שאינו טעונה תדחה טעונה  מיושב סיפא דהאי ברייתא, הא כיצד שתי ספינות שפגעו זה בזה אחת ט

לשאינו טעונה כו', וקשה מאי כיצד וכי לא ידענו מהו פשר, אלא משום דלא משכחת אזהרה זו אלא במקום  
שכופין לעשות פשר ובאופן שאי אפשר להניח לבע"ד שיגיעו לעומק הדין ואז ב"ד כופין לעשות פשר, ובזה  

כיצד כופין לעשות פשר שתי ספינות כו', ועפ"י עומק הדין אין  האופן ניחא אזהרה צדק תרדוף, ומש"ה תני  
לנו במה לכוף את שאינו טעונה שתלך לאיבוד, אלא יהא כל דאלים גבר או שניהם נטבעין, אבל אין זה משפט  

 , וע"ע ב"פשר הפרשה" בפירוט.  ישר, על כן כופין לעשות פשר 
והוא מלשון מעבירין את המת מלפני הכלה, שפירושו שמקדימין הכלה לפני  : "ב"ס"ק כער"ב.סמ"ע סימן    280

 ". המת בצרכיו או בהיותם יחד בדרך, וכמ"ש הטור ביו"ד סימן ש"ס ע"ש
 עי"ש בדין מלך שמחל על כבודו.   281



 

 - 149 - 

 

 

 יותר. ובשטמ"ק שם כתב בשם לקוטי הגאונים:  

 

מעבירין את המת מלפני הכלה. פי' מסלקין את המת מן הדרך שהכלה  

 העוברת שם כשהולכת מבית אביה לבית בעלה אם פגעו זה בזה שידח

מלכי   מפני  וזה  וזה  עדיף.  הבריות  דכבוד  הכלה  מפני  ישראל המת 

דאמר קרא    ,282שמניחין אלו וילכו כולם אחרי המלך  ,העובר דרך שם

 שום תשים עליך מלך שתהא אימתו עליך. 

 

לשיטת   ב. ואילו  אחרת,  לדרך  אותו  שמעבירין  פירושו  'מעבירין'  רש"י  לשיטת 

ילך ראשון  דין כדי שבעל זכות הקדימה  הגאונים הכוונה היא שמסלקין אותו לצד

 .283ולאחר מכן יעבור הוא

 

המת, נראה שמלווי הכלה ממשיכים עם הכלה ומלווי המת עם המת, ומלווי הכלה בעלי זכות  בליווי הכלה ו  282
המלווים כולם אינם מלווים את הכלה או המת אלא מלווים את    –קדימה ביחס למלווי המת, ואילו ביחס למלך  

חד שיצא  תנו רבנן: מעשה בכהן גדול א המלך, ומעין המעשה בכהן הגדול ושמעיה ואבטליון ביומא עא: "
ואזלי בתר   לדידיה  ואבטליון שבקוהו  כיון דחזיונהו לשמעיה  בתריה.  כולי עלמא  והוו אזלי  מבית המקדש, 

 ...". שמעיה ואבטליון. לסוף אתו שמעיה ואבטליון לאיפטורי מיניה דכהן גדול
היות צרה.  והאם מדובר שבאים זה כנגד זה או שנים באים מכיוון אחד והדרך הופכת ל.  עיין לקמן אות ו'  283

ויש לעיין כאשר ניתנה זכות קדימה לאחר והשני ממתין, ועתה הגיעה ספינה נוספת יש לו זכות קדימה )כגון,  
ספינה טעונה ושאינה טעונה, והספינה שאינה טעונה ממתינה, ועתה הגיעה ספינה טעונה נוספת, האם היא  

 מה נאמר רק כאשר הגיעו בשווה ? קודם לספינה שאינה טעונה למרות שהגיעה באחרונה או שדין הקדי
ובדין קדימה בפני דיינים )קדימה יתום ואלמנה ות"ח לשאר אנשים ( נחלקו ראשונים, האם נאמרו רק כששניהם  

בתוס' שבועות ל: ד"ה "למישרי" כתב : "כשבאו שני דינים בבת אחת...  .  באו יחדיו או גם כאשר באו באחרונה
אדם  מדובר על  אי נמי עשה דכבוד התורה עדיף כדאמרינן פרק בתרא דכתובות דף קו. ושם בגמ' בכתובות  

רב נחמן סבר שהוא קרובו של רב ענן )וסבר שאף קרוב לת"ח יש להקדימו( ו"הוה קאים דינא  ולדין  שבא  
קמיה דכ  דיתמי  והאי עשה, עשה  האי עשה  עדיף  בוד אמר  ומפשט    ,התורה  ואחתיה".  דיתמי  לדינא  סליקה 

ריטב"א  ה הקדים את האדם שסבר שהוא קרובו של רב ענן. וכן  הסוגיא עולה שדין היתום כבר היה לפניו ואע"פ  
ן לא פתחו  בסוגיות הגמ' בשבועות ובכתובות הרחיב וכתב שגם אם מקדימים את המאוחר, היינו רק אם עדיי

ל היתום, אבל אם פתחו בדינו לא מפסיקים )ובפשט הסוגיות שם יתום ואלמנה קודמים לת"ח אולם  ש בדינו  
ועיין בכס"מ ובלח"מ  באו"ש שם(. והשו"ע בחו"מ סימן    –הרמב"ם בפרק כ"א מסנהדרין הלכה ו' פסק ההיפך  

, אבל צריך להקדים דין של תלמיד חכם  צריך הדיין שיקדים לדון הדין שבא לפניו תחלהט"ו סעיף א' פסק: "
לבסוף בא  "אפילו  כתב:  שם  ב'  ובסעיף  ודין  ".  האלמנה,  לדין  היתום  דין  מקדימין  הרבה,  דינים  לפניו  היו 

". ולא  האלמנה קודם לדין תלמיד חכם, ודין תלמיד חכם קודם לדין עם הארץ, ודין האשה קודם לדין האיש
 אם באו באחרונה. הזכיר שיש להקדים יתום או אלמנה אף 

ויש לעיין האם נוכל להסיק מכאן אף לדין הספינות, האם כשבאה ספינה טעונה באחרונה ג"כ יש להקימה  
לשיטות המקדימות ת"ח וכו', או שאין לדמות דין לענין הספינות ועיין לקמן אות י'. ועיין בהרחבה ב"פזר  

ו של הרב ישראל שחור שליט"א בתחומין ז'  נתן" הוצאת בית ועד לתורה בהלכות קדימה בצדקה וכן במאמר
שציין לדברי ערוה"ש בחו"מ סימן ט"ו סעיף ב': "כל אלו הקדימות    400בעמ'     ( )סדר עדיפות בטרמפידאה

)יתום לאלמנה, אשה לאיש( הוא כשבאו כולם לפני בית דין בשוה, אבל אם אחד מהם הקדים לעמוד לפני בית  
 



 מוליכך בדרך==============================================

- 150 - 

 

 

 

ויש לעיין האם לפנינו מחלוקת, שיתכן שלשיטת רש"י רק אם יש דרך אחרת יש  

זכות קדימה לכלה על פני המת )ומלווי המת ילכו בדרך אחרת(, אבל אם אין דרך  

בסיפא של הברייתא(,  אחרת, המת לא ימתין )ויתכן שהם שווים ויעשו פשרה כמו 

ואילו לגאונים, ברור שבמקרה זה הכלה קודמת. אולם יתכן שאין כאן מחלוקת וכל  

 אחד נקט דוגמא שונה, וקצ"ע. 

 

 .(סמ"ע והט"ז ה/ ועיין לקמן במחלוקת הפריש)  

 

 דין או פשרה 

 

נימוק שכבוד החיים קודם לכבוד המתים, לעומת זאת   .ג בדין הקדמת הכלה נאמר 

 על פני הריקן וכדו' הברייתא לא ביארה מה הוא טעם ההקדמה. ןבהקדמת הטעו

 

( שנאמרו בתוספתא הינם "דין"  וכו'  יש לעיין האם דיני הקדימה )טעון לעומת רכובו

השני   על  אחד  עדיפות  אין  בהם  במקרים  רק  או  פשרה  פי או  על  היא     ההכרעה 

 .284פשרה

 

המאירי בסנהדרין לב. הסיק הרב    ריקודם אפילו בא בסוף". אולם מדב  דין, הוא קודם לבר בת"ח וע"ה הת"ח 
משמע שדיני    –שחור שגם הגיע מאוחר יש לו קדימה שכן כתב המאירי: "ואם הכל שוה מקדימין לקודם"  

וציין    ימה נאמרו גם אם העדיף בא באיחור. ועי"ש בהערת העורך שחלק על דבריו בביאור דברי המאיריהקד
 ת, עי"ש.  לראיות נוספו 

ולפי הנ"ל יל"ע כיצד לתכנן "מערכת לניהול תורים על פי ההלכה", האם המערכת 'תקפיץ' לראש התור אנשים  
 מסויימים למרות שהגיעו באיחור, ועד כמה ידחו הקודמים, וצ"ע.    

 
 

רים  י"ג נראה לדייק שהכל בכלל הפשרה שתחילה כתב דין חמו-הלבוש בחו"מ סימן ער"ב סעיף י"ב  רימדב  284
חמורים רבים שהולכים יחד ורגליו של אחד מהם רעועות, אין חביריו  שרגליו של אחד מהן רעות וביאר: " 

הוא להקימו כיון   וקשה  נפל  עזב תעזב עמו הוא, אבל אם  גם כן בכלל  ולעבור מעליו שזה  רשאין להקדים 
כיון שקשה להם להקימו הוא  שרגליו רעועות, רשאין לעבור מעליו שהם אינם מחוייבין לישאר שם בשבילו, ו

פשע בעצמו שהיה לו ליזהר, ודין זה אסמכו ]סנהדרין נב ע"ב[ אקראי, דכתיב ]דברים טז, כ[ צדק צדק תרדוף  
וכתיב ]ויקרא יט, טו[ בצדק תשפוט וגו' אחד לדין ואחד לפשרה, ודין זה כמו פשרה הוא, שדבר נכון הוא כן  

וכן שני חמורים שפגעו זה את זה והיה אחד טעון    .אין צריכין יותרשבעוד שלא נפל ימתינו עליו וכשנפל שוב 
משא ואחד רכוב, והדרך צר ואין שניהם יכולין לעבור, דבר נכון הוא שמעבירין את הרכוב מפני הטעון, וכל  

 



 

 - 151 - 

 

 

 

  היא  לומר שאף דיני הקדימה המפורשים הינם בבחינת פשרה ולא דין ממש  הסברא 

דק וצד שאינו צודק, אולם בנידון שלפנינו לשני  וכיון שכאשר מדובר בדין, יש צד צ

לא ביארה שלטעון יש זכויות יתר על    תאהצדדים יש זכות הליכה במקום והתוספ

  פשרה , למרות שהשרהפני הריקן ולכן יש מקום לומר שאף הרישא הינה מכח פ

 הוזכרה מפורשות רק לגבי מקרים בהם שניהם באותו מצב )שניהם טעונים וכדו'(  

 

עוד יש לעיין, האם דיני הקדימה הינם מוחלטים או שישנם מקרים שמותר לחרוג   

ה בדרך  נמהם על פי נסיבות שונות )אחת טעונה ואחת אינה טעונה, אבל האינה טעו

חור בהגעה יהיה עבורה הפסד ממון ניכר וכדו'(, אם  לטעינת משא כבד ויקר ואי

מדובר בפשרה קל יותר יהיה לומר ששינוי הנסיבות יוביל לשינוי בפשרה, אבל אם  

בדין, את    מדובר  חכמים  קבעו  שכך  כיון  לשנות,  אפשרות  תהיה  לא  לכאורה 

 . 285הדין 

 

 גמ' סנהדרין לב. :   ד.

 

 ...לקיש רמי: כתיב בצדק תשפט עמיתך וכתיב צדק צדק תרדף  דריש

צדק דין שלך  : ...  רש"י)... קראי אחר לדין ואחר לפשרה   רב אשי אמר

 (וצדק פשרה שלך, לפי ראות עיניך, ולא תרדוף, את האחד יותר מחבירו

 

 אחד לדין ואחד לפשרה.   -צדק צדק תרדף  ,כדתניא

 

 

ריקן ואחד טעון שמעבירין את הריקן מפני הטעון, שניהם טעונים שניהם רוכבין שניהם ריקנים,   שכן אחד 
  – " ומדבריו "ודין זה כמו פשרה הוא"  פשרה ביניהם, ונותנים שכר לאחד שימתין עד שיעבור חבירועושין  

 נראה לדקדק שזה הוא דין שיסודו בפשרה.  
  דובר גם אם מדובר בדין נוכל לומר שדין התוספתא לא נאמר כי אם במקרה פלוני וכו', אולם אם מעיקרא מ   285

 בפשרה מסתבר שהדבר קל יותר.  



 מוליכך בדרך==============================================

- 152 - 

 

 

 -עוברות בנהר ופגעו זה בזה, אם עוברות שתיהן  ? שתי ספינות    כיצד

  שתיהן עוברות   -, בזה אחר זה  (שתדחוק זו את זו)רש"י:    שתיהן טובעות

  (. עד שתעבור חבירתה, ואחר כך תעבור היא  286משתלך אחת אל היבשה )

 

חורון בית  עולים במעלות  גמלים שהיו  שני  דרך  )    וכן  ואין  צר,  מקום 

וצריך   לנטות לאחוריו עד שמוצא מקום לנטות לנטות ימין ושמאל    ( האחד 

 שניהן עולין  -שניהן נופלין, בזה אחר זה    -ופגעו זה בזה, אם עלו שניהן  

כגון זה עולה מצד זה וזה עולה מצד זה ופוגעות בראש חודו של הר, והבקעה  )

 .  (עמוקה מימין ומשמאל

 

טעונה   ושאינה  קרובה  -טעונה  טעונה.  מפני  טעונה  שאינה   תידחה 

 תידחה קרובה מפני שאינה קרובה.  -ושאינה קרובה  )לעירה(

 

  הטל פשרה ביניהן, ומעלות שכר   -היו שתיהן קרובות, שתיהן רחוקות  

 .287זו לזו (לאחת ותידחה)

 

בגמ' )בניגוד לתוספתא שבאות א'(, מבואר ש"צדק" נאמר הן בדין והן בפשרה.  

 אפשרויות: ובביאור שאלת הגמ' "כיצד" נוכל להציע שתי 

 

כיצד עושים צדק בדין וכיצד עושים צדק בפשרה, והתשובה היא ש"דין" הינו   ❖

במקרה   היא  ופשרה  טעונה,  ושאינה  טעונה  של  קדימה  סדר  של  במקרה 

 שששתיהם שוות )שתיהן טעונות וכדו'(. 

 

סירות קטנות שקל להעלותן ליבשה ולפנות את הדרך. ועיין ב"מ קז:    אומדובר בספינות קטנות  יתכן ש  286
שמושכי חבל הספינה הולכים על גדת הנהר מושכין את הספינה )ולכן כופין את בעלי    -וברש"י ד"ה "מלי"   

. ומסתבר שאם  ועיין מאירי שם(  –שיוכלו מובילי הספינות ללכת    –השדות שמצד הנהר לקצוץ את הגדל שם  
מכריז ר' אמי מלא כתפי נגרי בתרי עברי  שם: "רי"ד  הפסקי  יש צורך הם מושכים את הספינה אל היבשה. וכתב  

נהרא קוצו. פי' כל אילנות הגדילין סמוך לנהר יחתכו אותם וירחיבו הדרך על שפת הנהר, כשיעור שיוכלו להלך  
וצו משני צידי הנהר, שפעמים שספינה זו צריכה  שם מושכי הספינה בחבלים וברוחב כתיפם של מושכים יק

ויל"ע  ."לילך לצד צפון וזו לצד דרום ויפגש זו בזו וזו נמשכת לצד זה של נהר וזו לצד זה וימשכו אותם בחבלים
 האם לשיטת רש"י הדין תקף גם בספינות גדולות שאין מי שמוביל אותם בחבל.  

 משא ואדם הולך ללא משא. ובספר חסידים תקנ"א, השליך מכאן לאדם טעון   287



 

 - 153 - 

 

 

  ן יהתין טעון לעומת ריקן ובין שבכיצד עושים צדק בפשרה ובכל המקרים ) ❖

 ה.  מדובר בפשר – טעונות( 

 

 ולקמן ננסה לדייק מדברי הראשונים.

 

 יד רמ"ה סנהדרין לב: : ה.

 

תניא צדק צדק תרדוף וכתיב בצדק תשפוט עמיתך אחד לדין בצדק  

כדכתיב   קאי  דינא  גבי  דתשפוט  לישנא  משמע  דהכי  עמיתך  תשפוט 

  .צדק את הדין ואחר כך חתכהו )לעיל ז' ב( ,ושפטתם צדק

 

תרדוף צדק  צדק  לפשרה  שמע    .ואחד  משפט  לשון  בה  כתיב  ומדלא 

 . מינה גבי פשרה קאי

משום דדין לא בעי עיונא   ,והאי דכתיב חד צדק גבי דין ותרי גבי פשרה

למיחש  וליכא  דהילכתא  אליבא  למפסקיה  אלא  האי  כולי  וצילותא 

אבל פשרה צריכא עיונא טפי    ,זכה את החייבשמא יחייב את הזכאי וי

ראוי  מי  ועל  אמת  אומר  מהן  מי  ולראות  הדעת  שיקול  לפי  ולעיין 

 להחמיר יותר. 

 

ואית דמפרשי דכי קאמרינן אחד לדין ואחד לפשרה תרווייהו אקרא  

דצדק צדק תרדוף קאי כלומר דאיצטריך למכתב ביה צדק צדק תרי  

 צדק דין שלך צדק פשרה שלך.  זימני אחד לדין ואחד לפשרה כלומר

 

' שורת הדין טעונה ושאינה טעונה תדחה שאינה כיצד שתי ספינות כו

טעונה מפני טעונה היו שתיהן שאינן טעונות או שהיו שתיהן טעונות 

לעבור תדחה שאינה קרובה מפני  אינה קרובה  וזו  לעבור  זו קרובה 

קרובה כללו של דבר מי שטירחו מועט מחבירו ונוח לו להתעכב יתר  

  .מחבירו הוא נדחה מפני חבירו

 



 מוליכך בדרך==============================================

- 154 - 

 

 

יהן קרובות שתיהן רחוקות שתיהן טעונות ומשאן שוה וכחן היו שת

לעבור  הרוצה  כלומר  לזו  זו  שכר  ומעלות  ביניהן  פשרה  הטיל  שוה 

תחלה יעלה שכר לחבירו כפי מה שנתעכב על ידו והמרבה בשכר הוא  

 . עובר תחלה

 

דמפרשי'    'אית  )ע"פ  רמ"ה  לו  288ליד  ונוח  מעט...  ש'טירחו  מי  יש  בו  במקרה   )

)טעונה לעומת שאינה טעונה( הדין אומר שהוא נדחה מפני חבירו, אבל    להתעכב"

. ואמנם היד רמ"ה אינו  289מדובר בפשרה  – אם אין הכרעה )שתיהם טעונות וכדו'(  

  . מבאר מדוע ה'דין' אומר שמי שנח לו להתעכב ימתין והרי הדרך פנויה לשניהם 

נו הרבים ביניהם,  ואם מדובר בדרך השייכת לרבים, יתכן לומר שמעיקרא כך הת

אם מדובר במקום הפקר, יל"ע מדוע העובדה שנח לו להתעכב יותר מחבירו    לאב

 מלמדת על כך שה'דין' הוא שימתין, וקצ"ע.

 

  ובמאירי כאן כתב:

 

יש דברים שאין מדת הדין שולטת בהם ואתה צריך לחזר בהם אחר  

יותר ולהכריע את האחד למה שאין מדת הדין מחייבתו  מה שראוי 

דרך פשרא ומדה מעולה והוא שאמרו כתוב אחד אומר בצדק תשפוט 

עמיתך וכתוב אחד אומר צדק צדק תרדף כאן לדין כאן לפשרא כיצד  

עוברות בנהר ופגעו זו בזו אם עברו שתיהן בבת אחת   ....שתי ספינות

כיצד נעשה טעונה ושאינה טעונה   ...טובעות בזו אחר זו שתיהן עוברות

טעונה   שאינה  הטעונהתדחה  רחוקות ...מפני  או  קרובות  שתיהן 

שתיהן טעונות או אין טעונות הטל פשרא ביניהם ומעלות שכר זו לזו 

וכן כל כיוצא בה כל שאנו רואים שיכול לסבול העכוב ביותר ידחה 

  ...מפני חברו וכן בריא מפני חולה וכל כיוצא בזה

 

 ויש לעיין האם לשיטה הראשונה ג"כ כך יש לבאר.  288
וקשיא ליה הא תינח דין אלא פשרה מאי איכא למימר והא  וכך עולה גם מדברי התורת חיים בסוגייתנו: "  289

ספינות  לאו בדיין תליא מילתא שאין כח ביד הדיין לעשות פשרה אלא א"כ נתרצו שניהם לכך קאמר כיצד שתי  
וכו' פי' דקרא איירי היכא דאי אפשר לעשות דין אלא פשרה כגון שהיו שתיהן קרובות או רחוקות או טעונות  

 ". דכיון דשתיהן שוות לענין הדין ע"כ צריך לעשות פשרה ביניהן



 

 - 155 - 

 

 

 

לא כתב בצורה מפורשת  היד רמ"ה, אולם הוא    רידברי המאירי דומים בנימוקם לדב

 אינה טעונה מכח הדין, ושמא לשיטתו אף זו פשרה, וצ"ע. שקודמת ל עונהשט

 

בסוגייתנו לא מדובר  ומדברי שו"ע הרב בהלכות עוברי דרכים סעיף י"א נראה ש

 שכתב:  בדין, 

 

צדק   צדק  נאמר  כבר  והלא  לומר  תלמוד  מה  עמיתך  תשפוט  בצדק 

תרדוף אלא אחד לדין ואחד לפשרה שתהא בצדק במקום שאין דין. 

יצד הם עושים אם אחת מהן טעונה ואחת אינה כ  ... כיצד שתי ספינות

הטעונה. מן  טעונה  שאינה  תדחה  או  ...  טעונה  טעונות  שתיהן  היו 

ה ביניהם והם מעלים שכר זה שתיהן רחוקות או קרובות הטל פשר

 . לזה מי שיחזור לאחוריו

 

מפורשים יותר בשו"ת   הדבריםו כלומר בשני המקרים אין 'דין' ויש לעשות בצדק.

 משיב דבר חלק ג' סימן י':  

 

אבל אם הדין אינו   ...הכתוב צווח אמת ומשפט ושלום שפטו בשעריכם

כיב" ועל  פשרה  לעשותו  ההכרח  שלום.  לידי  להביא  תניא  יכול  ז 

בסנהדרין )דף ל"ב( צדק צדק תרדוף אחד לדין ואחד לפשרה כיצד שני 

אלא משום דלא    ?ספינות כו'. וקשה מאי כיצד וכי לא ידענו מאי פשרה

פשר. לעשות  באופן שכופין  על הפשרן אלא  אלא    ...משכחת אזהרה 

ע"כ מיירי באופן שכופין לעשות פשרה. וא"א להעמיד על הדין. מש"ה 

כיצד כופין לעשות פשרה. ומפרש כגון שתי כו'. וע"פ עומק   שואל התנא

הדין אין לנו במה לכוף את שאינה טעונה שתלך לאיבוד. אלא עומק  

הדין ילכו שניהם ויהיו שניהם נטבעים או מי שיגבר ויטביע את השני 

הדין   מדת  על  כופין  מש"ה  שלום.  משפט  זה  אין  אבל  ינצל.  והוא 

 . ..ומחויבין לעשות פשרה

 

מדובר בפשרה )כן נקט   –גם בספינות שאחת טעונה והשניה אינה טעונה  כלומר,   



 מוליכך בדרך==============================================

- 156 - 

 

 

 ח(."הגרז"נ גולדברג זצ"ל בפשר הפשרה עמ' נ

 

 עיכוב או הליכה/נסיעה לאחור

 

כ"ב ו. )ס"ק  וסמ"ע  י"ז(  ס"ק  ער"ב  סימן  )חו"מ  הוא    –  הפרישה  הפרישה  ומחבר 

בשינויים בין  יף יג(, דנו  ( והט"ז )על דברי השו"ע בסימן ער"ב סעמחבר הסמ"ע

 נוסח התוספתא )אות א'( לבין האמור בגמ' בסנהדרין )אות ד'(:

 

 התוספתא )אות א'( נקטה לשון "מעבירין" ואילו הגמ' נקטה לשון "תידחה".  ❖

הוזכרה    במקרה של הטלת פשרה )כשאין לאחר יתרון על חבירו( בתוספתא ❖

 הטלת פשרה ואילו בגמ' נוסף שיעלו שכר זה לזה. 

 

ספינות  או ה  ובדבריהם גם נידונה השאלה האם יש הבדל בין מקרה בו החמורים 

 באו מכיוון אחד והגיעו למעבר צר לבין מקרה בו באו זה כנגד זה.

 

'  על שינוי הלשון )בתוספתא 'מעבירין' ובגמ  ן ט"ז חו"מ סימן ער"ב סעיף י"ג דה ז.

 'תידחה'(: 

 

תנא   ששנה  במה  וכן  לשון,  שנוי  על  דתיקשי  שנאם,  אחד  תנא   ולאו 

 ה ביניהם, והשני תנא ומפרש והם מעלים שכר... רהאחד סתם הטל פש

 

בדבריו אלו דוחה את את דברי בעל הפרישה הסמ"ע הנוקט שיש משמעות הלכתית    

 : י"ד  -ר"ב סעיף י"ג. ומדייק דבריו )גם( מלשון השו"ע בחו"מ סימן עלנוסח השונה

 

מפני  הרכוב  את  מעבירים  צר,  והדרך  רכוב,  ואחד  טעון  אחד  היה 

ואחד ריקן, מעבירים הריקן מפני הטעון. שניהם   הטעון. אחד טעון 

 טעונים, שניהם רוכבים, שניהם ריקנים, עושים פשרה ביניהם.  

 



 

 - 157 - 

 

 

וכן שתי ספינות העוברות ופגעו זו בזו, אם שתיהן עוברות )בבת )יד(  

חת( שתיהן טובעות, ואם בזו אחר זו עוברות, וכן ב' גמלים העולים  א

נופלים,   ופגעו זה בזה, אם עוברים שניהם בבת אחת  במעלה גבוהה 

טעונה ושאינה טעונה,    ?    ואם בזה אחר זה עולים, כיצד הם עושים

קרובה  תדחה  ורחוקה,  קרובה  הטעונה;  מפני  טעונה  שאינה  תדחה 

רחוקות או שתיהן קרובות או טעונות,   שתיהן  \מפני שאינה קרובה

הואיל וכולן בדוחק אחד, הטל פשרה ביניהם והם מעלים שכר זה לזה. 

 ובזה וכיוצא בו נאמר: בצדק תשפוט עמיתך )ויקרא יט, טו(. 

 

בסעיף י"ג לשון 'מעבירים' )כתוספתא באות א'( ובסעיף י"ד לשון 'תדחה' )כלשון   

 בסמ"ע ס"ק כ"ב:ה וכתב על כך הגמ' באות ד'( וגם העלת שכר בפשר

 

והדרך צר מעבירין כו'. עיין פרישה ]סעיף י"ז[, שם הוכחתי דלא איירי  

זה  כנגד  זה  ובאין  פוגעין  זה  290כשהן  , 291דמזה איירי בסעיף שאחר 

לא כתב    ם הכיוגם משו  . 'פוגעין זו בזו' לא כתב כאן לשון    ם הכיומשו

בסמוך   'תדחה'לשון   מזכיר   292כמ"ש  אינו  וגם  מעבירין,  לשון  אלא 

 שיעלו שכר זה לזה כמ"ש בסעיף שאחר זה, 

 

 

 לא באים זה כנגד זה, אלא שניהם באים מכיוון אחד והדרך נעשתה צרה.  –בסעיף י"ג  290
 סעיף י"ד.  291
 ף י"ד. בסעי 292



 מוליכך בדרך==============================================

- 158 - 

 

 

דומה   זה,  בצד  זה  ביחד  הולכין בדרך  והטעון  אלא מיירי כשהרכוב 

זה  זה, 293לדין שלפני  זה בצד  לילך  יכולין  וכשבאין לדרך צר שאין   ,

מלשון  והוא  הטעון,  מפני  הריקן  וכ"ש  הרכוב  את  דמעבירין  קאמר 

את המת מלפני הכלה, שפירושו שמקדימין הכלה לפני המת    מעבירין

בצרכיו או בהיותם יחד בדרך, וכמ"ש הטור ביו"ד סימן ש"ס ע"ש. 

ומפני שלא איירי כאן מהעברה לאחריו אלא שיעמוד אחד במקומו עד 

שיעבור השני תחילה, משו"ה לא הזכירו כאן שיעלו שכר זה לזה אלא 

 ... 294פעם זה וזה פעם אחר פשרה, דהיינו שזה יעבור תחילה

  

ב   אם  מעבי  או כלומר,  אז  כיוון,  השני    -    רין מאותו  ומעכבים  האחד  מקדימים 

במקומו, על פי סדר הקדימה או בהטלת גורל כשאין סדרי קדימה, אבל אם באו זה  

לפנות דרך נקט השו"ע לשון 'דחיה' ואם   די כנגד זה, שהאחד צריך לסגת אחורה כ

 לים שכר זה לזה.  מטילין פשרה, גם מע

 

ונראה מדבריו, שבאים זה כנגד זה או באים מאותו כיוון, הינם ביטוי למקרה בו   

ומי שנסוג לאחוריו מחמת פשרה,    .האחד מתעכב או האחד צריך לסגת לאחוריו

ל  ש יקבל שכר מהעבור ראשון, ומסתבר שמדובר בנסיגה לאחור בעלת משמעות  

 המתנה במקום.  הליכה וזמן שאל"כ יתכן שהרי זה כמו 

 

על פי דברי הפרישה והט"ז, בכל מקרה בו יש סדר עדיפות ברור )כגון טעון וריקן(   ח.

ו  הטעון עובר ראשון )הן כשבאו זה כנגד זה והן כשבאו מאותו כיוון, הט"ז בפירוש

 לסימן ער"ב סעיף ג' תמה על כך:

 

 

מתעכבים עבורו    רהובסעיף לפני זה, דן השו"ע על חמורים שרגליו של אחד מהם נעשו רעות ומתי בני החב  293
 )עיין בפרק הקודם(, וכולם הולכים באותו כיוון. 

 עי"ש.  –וחולק שם הלבוש  294



 

 - 159 - 

 

 

זה  זה אחר  לילך  דיכולין  כיון  להיפך,  לדינא הסברא  נראה  , ולענ"ד 

ובאמת יותר    .למה נטריח את הריקן לשהות לילך לאט אחרי הטעון

 .295טוב לאותו שטעון שילך אחר חבירו

 

קן יעבור, מייד אחריו יוכל ללכת הטעון  הרימה ישיב הסמ"ע על טענה זו, והרי אם    

בעיכוב   עבורו  ומדובר  ו ומדוע    קצרלאיטו  לאיטו  ראשון  ילך  לאחריו  רק  טעון 

  ? 296הריקן

 

זו כ"כ   וזכות  זכות מעבר ראשונה,  מסתבר שטעמו של הסמ"ע הוא, שלטעון יש 

 גדולה שאף דוחה את סברת הט"ז, אולם יל"ע בטעמו, וצ"ע. 

 

 לכה מדין החמורים הספינות והגמלים למכוניות ומשאיות ואטובוסים שה

 

וס  יש לעיין האם נוכל ללמוד מהנ"ל, לגבי זכות קדימה בצומת או בגשר צר לאוטוב ט.

. ולכאורה יש לפקפק בדבר, כיון  297מלא נוסעים על פני רכב ובו נוסע אחד וכדו 

שבכל האמור בתוספתא ובגמרא )אות א,' ד'( יש טירחה לבעלי חיים או אנשים  

הליכה  298בדבר של  מחודשת  והתחלה  בעצירה  היא  הצורך    והטירחה  שעצם 

מאשר למי שאין    ת אחר עצירה הינו טירחה גודלה יותר לנושאי משאכלהתחיל לל 

 עליו משא. ולפיכך יש קדימה לטעון וכו'. 

 

אולם במציאות של מכוניות שאין קושי פיזי בעצירה והתחלת נסיעה, יל"ע האם   

 וכל שכן במציאות של 'רכב אוטונמי'. נוכל ללמוד מסוגייתנו סדיר קדימה, וצ"ע. 

 

 ע"פ הצעת התיקון במהד' מכון ירושלים.  295
שהריקן הוא קל ויעבור במהירות תחילה שלא    וכתב הסמ"ע שם בס"ק כ"ג: "שלא תהפך הסברא ולומר  296

 ישהה עבורו הטעון הרבה...". 
במציאות המוכרת לנו, יש מסלולים מיוחדים לאוטובוסים או מכוניות בעלות מספר נוסעים גדול, אולם    297

  הנימוק הזה הוא להפחתת עומס התנועה ואין זה מעניין סוגייתנו )וגם משאיות טעונות פעמים יש להם מיגבלות
 נסיעה בשעות מסויימות, כדי לא לעכב רכבים פרטיים ומשמע שטעון הוא המתעכב מחמת איטיותו(. 

 . 286גם בספינות יש מי שמשיט אותם ובמיוחד על פי רש"י שבהערה   298



 מוליכך בדרך==============================================

- 160 - 

 

 

 

 ייך האמור לעיל. אמנם עיין באות הבאה, לגבי קדימת יתום אלמנה, ובהם ודאי לא ש

 

 האם יש להקדים ת"ח, יתום אלמנה 

 

 מאירי, סנהדרין לב: בסיום הדיון על שתי ספינות:  י.

 

יש דברים שאין מדת הדין שולטת בהם ואתה צריך לחזר בהם אחר  

יותר ולהכריע את האחד למה שאין מדת הדין מחייבתו  מה שראוי 

צדק תשפוט ומדה מעולה והוא שאמרו כתוב אחד אומר ב  הדרך פשר

עמיתך וכתוב אחד אומר צדק צדק תרדף כאן לדין כאן לפשרא כיצד  

 ...שתי ספינות עוברות בנהר

 

אף לענין הדין אמרו שאם היו לפני הדיין הרבה בעלי דינין מקדימין  

יתום לאלמנה ואלמנה לתלמיד חכם ותלמיד חכם לעם הארץ ואשה 

 .299מין לקודםקודמת לאיש מפני שבשתה מרובה ואם הכל שוה מקדי

 

יתום     להקדים  יש  ספינות'  'שתי  בדין  שאף  ללמד  המאירי  כוונת  האם  לעיין  יש 

לאלמנה וכו' או שכיון שכתב "אף לענין הדין..." כוונתו היא לומר שמצאנו דיני  

קדימה )שאינם ממש על פי דין( גם בהלכות דיינים, אולם בדין הספינות אין לת"ח  

 או יתום לאלמנה מעלה. 

 

טעם קדימתו של ת"ח )אף אם בא באיחור( בבואו לדין הינן משום כבודו או ביטול   

חו"מ  ערוה"ש  )עיין  בדין    תורתו  גם  קיימים  אלו  טעמים  ובפשטות  א'(,  ט"ו 

 .300הספינות

 

 

 לגבי קדימה כשלא באו יחדיו.  283עיין הערה  299
 ואכמ"ל מי הוא ת"ח והאם דין זה נוהג כיום.  300



 

 - 161 - 

 

 

כמבואר במאירי(, יתכן שאיננה קיימת    –אמנם, קדימת האשה לדין )מפני בושתה  

בדין בספינות, כיון שעמידה בדין יש בה צד בושה אבל בהמתנה בתור אין כלל צד  

 בושה. 

 

מסנהבו  כ"א  בפרק  הרמב"ם  בדין,  ואלמנה  יתום  דין  ו'קדימת  הלכה  ציין    דרין 

 בישעיהו פרק א' פסוק י"ז:  לאמור 

 

לְמָנָה יבוּ אַּ פְטוּ יָתוֹם רִּ  שִּׁ

 

 משפט ולא בדין הספינות. וא"כ יתכן שדין זה נאמר אך ורק לגבי 

 

 הקדמת כהן ולוי

 

 . ובגמ' בדף נט: יסוד הדין:  301במשנה בגיטין נט. מבאר שכהן עולה ראשון  יא.

 

אמר רב מתנה, דאמר קרא ויכתוב משה את התורה הזאת    ?    מנה"מ

?    ויתנה אל הכהנים בני לוי, אטו אנא לא ידענא דכהנים בני לוי נינהו

 אלא כהן ברישא והדר לוי. 

 

ונגשו הכהנים בני לוי, אטו אנן לא ידעינן   ,רבי יצחק נפחא אמר, מהכא

אמר מהכא: רב אשי    דכהנים בני לוי נינהו? אלא כהן ברישא והדר לוי.

 בני עמרם אהרן ומשה ויבדל אהרן להקדישו קדש קדשים. 

 

 

במשנה נאמר שהטעם הוא מפני "דרכי שלום" ובגמ' בדף נט: מבואר שחיוב הקדימה הוא בפני עצמו,    301
ו"דרכי שלום" הם בכך שהכהן לא יוותר כל זכותו, כיון שאם יוותר יוכ האחרים לבוא לידי מריבה. ובחת"ס  

 . ם את הכהן, היה מקום דוקא לאחרו מדין "מעלין בקודש"דיק הבדף נט: מבאר שלולי סוגייתנו שלומדת שיש ל



 מוליכך בדרך==============================================

- 162 - 

 

 

תנא   .  302לכל דבר שבקדושה  -ר' חייא בר אבא אמר, מהכא: וקדשתו  

לכל דבר שבקדושה, לפתוח ראשון, ולברך   דבי רבי ישמעאל: וקדשתו 

 .303ראשון, וליטול מנה יפה ראשון 

 

ובספרי המצוות )ספר המצוות לרמב"ם, עשה ל"ב, חינוך מצוה רס"ט( נקטו את   

ועל פי לימוד זה יש לעיין האם קדימתו היא רק בענייני   הלימוד של "וקדשתו". 

ל שיש  או  שבקדושה"  דבר  "לכל  היא  הדרשה  שהרי  דבר.  קדושה  בכל  הקדימו 

 בפירושו למסכת נדרים בדף סב. כתב:והרא"ש 

 

 בכל דבר שיראה גדול ומקודש...  –לכל דבר שבקדושה 

 

קודם    שהכהן  מכך  לדבריו  ראיה  ובפשטות  קדושה.  בענייני  דוקא  שלאו  משמע, 

שבקדושה דבר  זה  שאין  ראשון  מנה  בביאור  304בליטול  ראשונים  נחלקו  אמנם   .

 רש"י בגיטין נט: ד"ה "וליטול" כתב: נטילת המנה ראשון. 

 

לו  אומר  בשוה  שיחלקו  לאחר  דבר,  בכל  ישראל  עם  לחלוק  בא  אם 

 ברור וטול איזה שתרצה.

 

כהן,     עם  חולק  ישראל  מתי  פירט  לא  היא  אולי  רש"י  שהכוונה  לומר  מקום  יש 

  – )ויל"ע האם בשותפות חל דין קדימה    בשותפים המחלקים ביניהם את השותפות

ב אולם  305הערה(ועיין  רוצים ,  עתה  רק  מעיקרא  בו  הם שותפים  בדבר שאין  גם 

 

מוד שבפנינו מדגיש את החיוב  שני הלימודים הראשונים הדגישו את קדימתו של הכהן על פני הלוי, והלי   302
 כחובה של הציבור )ולאו דוקא כ'זכות' של הכהן(.    –של הציבור להקדים את הכהן 

בגמ' לא נאמר והאם מדובר בדין תורה גמור או באסמכתא מדרבנן. ושו"ע הרב או"ח סימן ר"א סעיף ג'    303
וזמג"א שם בס"ק ד' ציין למחלוקת בדבר  כתב: "מצות עשה מן התורה להקדים הכהן שנאמר וקדשתו..."  

והכריע שהוא מה"ת, עי"ש, ואכמ"ל. ועיין פמ"ג או"ח מש"ז בהקדמה לסימן קל"ה שדן בנפ"מ למעשה בין  
 הלימודים השונים. 

304  " ביאר:  יפה ראשון  אמנם המפרש בנדרים סב:  "  כשחולק עם אחיו הכהנים בלחם הפנים  -וליטול מנה 
 ויל"ע מה הכוונה בדבריו.  

ועיין תוס' ד"ה "וליטול" ובתוס' מו"ק כח: ד"ה "וליטול" שנקוט שבשותפות אין קדימה לכהן, וע"ע שו"ת    305
חלקת יעקב או"ח כ"ה בענין זה ושם דן האם כשיש כמה אבלים ואחר מהם כהן, יש להקדימו, וכתב שכיון  

 דיני קדימה.    ךאין בכ - בשופות וכל אחד רוצה לעשות נח"ר לקרובו רשמדוב



 

 - 163 - 

 

 

 יש לתת לכהן את זכות הבחירה.  –לחלק ביניהם דבר מה שעוד לא זכו בו 

 

 ותוס' בגיטין נט: ד"ה "וליטול" כתב:  

 

וליטול מנה יפה ראשון, כגון במעשר עני או בצדקה אם הוא עני, או 

  .בחברים המסובים בסעודה

 

  .306את הכהן  דיםכלומר, גם בדברי הרשות יש להק  

 

ננקוט   יב. אם  הכהן.  את  להקדים  חיוב  יש  וכדו'  הספינות  בדין  גם  האם  לעיין  יש 

באנו למחלוקת הנ"ל האם יש להקדים    –שמדובר במעבר בו כל ישראל שותפים בו  

יש   ננקוט שלא מדין שותפים באנו לכאן, לכאורה  חיוב  כהן בשותפות. אבל אם 

 להקדימו על פי האמור שאף בדברי חולין יש מצוה להקדים את הכהן. 

 

יתכן להציע, שבנתינת מנה ראשון, או לפתוח ראשון, לאחרים אין כ"כ קפידא אם   

בסעודה כולם אוכלים יחדיו ולאחר מכן יברכו יחדיו.    י או לאו, שהר  אשוניםיהיו ר

ם בכך נאמר שיש להקדים את  בספינות יתכן שיגרם לו הפסד וכו', והאם גאולם  

 , וצ"ע307הכהן 

 

רבים מקפידים לומר לכהן שיזמן על פי הדין שהוא מברך ראשון. אולם לא ראינו שרבים מקפידים לחלק    306
  -לפתוח ראשון  לו את המנה ראשון, ויל"ע הטעם. וכתב המשנ"ב בסימן ר"א ס"ק י"ג לגבי הקדמת הכהן: "

וקדשתו הוא לכל דבר  בקריאת התורה ולברך ראשון בסעודה בברכת המוציא ובבהמ"ז וכן להוציא בקידוש ד
שבקדושה וכתבו הפוסקים דבכלל לפתוח ראשון הוא להיות ראש המדברים בכל קבוץ עם ולדרוש תחלה וה"ה  
בישיבה ידבר בראש ועיין במ"א שמצדד דהלימוד מוקדשתו הוא דאורייתא )ולא אסמכתא בעלמא( ומ"מ אם  

ינו יכול למחול וכדלעיל בסימן קל"ה במ"ב  הכהן רוצה לחלוק כבוד לאחר בכל זה רשאי ורק בקריאת התורה א
לכל   ראשון  יפה  מנה  לכהן  ליתן  צריך  שישראל  ]ור"ל  ראשון  יפה  מנה  יטול  דהכהן  בגמרא  אמרי'  סק"ט 
המסובין[ והיינו דוקא בחברים המסובין בסעודה או בצדקה אבל כשהכהן חולק איזה שותפות עם חבירו ישראל  

נו בחלק יפה אינו רואה סימן ברכה לעולם וצ"ע למה אין נזהרין עכשיו  לא דאדרבה אמרינן בגמרא כל הנותן עי
להקדים לכהן לכל הנך מילי ]מ"א וע"ש שמצדד למצוא קצת טעם למנהג ומ"מ לכתחלה בודאי יש ליזהר  
בזה[. טוב להקדים הלוי ג"כ לישראל אם הם שוין בחכמה בבהמ"ז ובהמוציא וכן בנתינת הצדקה דהא מקדימין  

 ". אה ג"כ לפני ישראלאותו בקרי
ובענין קדימה בדברי חולין, עיין בשו"ע הרב סימן ר"א סעיף ג', אהל יצחק )ספר זכרון(, גיטין במאמרו של  

 הרב כהנמן בעמ' ת"ג.  
 עיין תומים סימן ט"ו ס"ק ג' שדן מדוע השמיט הרמב"ם דין קידמה לכהן בבית דין.   307



 מוליכך בדרך==============================================

- 164 - 

 

 

 סיכום 

 

 העולה מהאמור לעיל:   יג.

 

ספינות גמלים, וכו' נאמרו דיני קדימה מי יקדים למי )אות א'(, ויש לדון הן על  ב •

 ב'(.-ה )אות א'וכקדימה מי יעבור לפני מי והן מי ילך בדרך קצרה ומי באר 

דו'(, הקדמת האחת היא פשרה,  כשאין לאחד עדיפות על השני )שניהם טעונים וכ  •

ויל"ע האם גם כשלאחד יש עדיפות )טעון כנגד ריקן( הקדמה הינה מדין או מפשרה  

 ה'(. -ת ג)או

מאותו   • באים  ששניהם  צר  במעבר  )כגון,  מתעכב  השני  פעמים  האחד,  בהקדמת 

ובשני המקרים   זה(  כנגד  זה  )כגון, באו  ופעמים שעל אחד לסגת אחורה  כיוון(, 

הוא גם מעלה שכר לשני    – , ולדעת הסמ"ע אם האחד נסוג לאחור  מטילים פשרה

 ז'(. -ו' ת)או

פני   • על  הריקן  להקדים  יש  צר,  שהמעבר  כיוון  מאותו  באים  אם  הט"ז,  לשיטת 

 הטעון, כיון שהריקן ילך בזריזות ולא יעכב את הטעון )אות ח'(. 

 יל"ע האם יש להשליך מדין גמלים וספינהות לדין מכוניות )אות ט'(. •

הקדמת ת"ח, יתום ואלמנה, לא נזכרה בסוגייתנו וכן לא דין הקדמת כהן, ויל"ע   •

 יב(.- האם יש להם דין קדימה )אות י'

  



 

 - 165 - 

 

 

 

 שיירה שעמד עליה גייס 

 

 דין הברייתא 

 

 גמ' ב"ק דף קטז: :  א.

 

גייס  309לטורפה   308ת"ר, שיירא שהיתה מהלכת במדבר, ועמד עליה 

מחשבין לפי ממון ואין מחשבין   ,(310עמהן בממון   לבזזה ונתפשרורש"י:  )

 . 311לפי נפשות 

 

 

ל  308 חיילים או  זו חבורת  גייס" נראה  מה הוא "גייס', האם  עיר "שהקיפוה  יד. אודות  יסטים. בתענית בדף 
שמדובר בחשש נפשות. אמנם ביבמות פרק פרק ט"ז משנה ז' פירש המלאכת ששלמה שגייס הינם ליסטים.  

 ". גייס לטורפה פירוש חיילותכתב: " ג"שו"ת בנימין זאב סימן רצוב
מתייאשים   –טים לפי שהם מרובים ואם נטלו והיש"ש בב"ק פרק י' סימן מ"ב, כתב שגייס קשה מגזלנים וליס

 כיון שאין אפשרות להעמיד אותם לדין. 
מה הדין אם ידוע שהגייס בא לשיירה זו כיון שאחד מהם עשיר גדול או נושא משא מאד יקר, האם כל    309

ע שגורם ההיזק עליו לשאת בנטל וצ"ע.  מ)ובהערה(, ומש    349וטל עליו ? ועיין לקמן ליד הערה  מהתשלום  
כההוא דמי כלילא דשדו אטבריא, אתו לקמיה דרבי ואמרו ליה: ליתבו רבנן בהדן, אמר  . : " ף ח ובגמ' בב"ב ד

פלגיהון, דליוה פלגא. אתו הנהו פלגא קמי דרבי, א"ל:    להו: לא. אמרו ליה: ערוקינן, ]א"ל:[ ערוקו. ערקו
ליתבו רבנן בהדן, אמר להו: לא. ערוקינן, ערוקו. ערקו כולהו, פש ההוא כובס, שדיוה אכובס. ערק כובס, פקע  

הארץ  עמי  בשביל  אלא  לעולם  בא  פורענות  שאין  ראיתם,  א"ר:  הוא  כלילא.  לפורענות  שהגורם  משמע   ."
 המשלם, וצ"ע. 

לקמן בב"ק קי"ז: שאם באו גנבים והמפקיד נתן להם "כסא כספא" וניצל ופטר אותו רבא אם מסתבר  ועיין  
 ים באו עבור הכסא דחמרא ולא עבור רכושו של המפקיד. בשהגנ

האם הכניסה למשא ומתן על הגייס היתה על דעת כולם ? האם גם סיכום הפשרה היתה על דעת כולם, או    310
ם טוענים שהיה אפשר להגיע לתנאים טובים יותר ? רש"י לא פירש ובכנסת  חלקם ניהלו משא ומתן ואחרי

הא דמחשבין לפי ממון ולא לפי נפשות, אפשר דמיירי  לחו"מ סי' ער"ב ס"ק ט"ו כתב: "טור ההגהות  הגדולה 
". אמנם  שנתרצו מדעת כולם או דהוו שותפין, כדמפרש בגמרא אחר כך גם בעמד אחד מהם להציל וכו'. ע"כ 

דוד בפירושו לתוספתא בפרק ז' מב"מ הלכה ז' סוד"ה "ודע שלמדתי" כתב שאינו יודע מנין לו וציין    החסדי 
לתשובות פוסקים שעולה מדבריהם שלא כדבריו ועי"ש בדבריו קודם לכן שג"כ נקט שאין טענה לשאר בני  

 השיירה על הפשרנים, ועיין לקמן אות יב.
ה  311 ממנהג  ישנו  "ולא  שם:  הברייתא  הוא  ובהמשך  החמרין  מנהג  שאם  היא  הכוונה  ובפשטות  חמרין" 

שהתשלום יחולק באופן שונה, יש ללכת אחר מנהג זה. ובשטמ"ק בשם הראב"ד כתב שההליחכה אחר המנהג  
היא ביחס בין חלק התשלום שעל פי נפשות ובחלק התשלום שעל פי ממון. ואילו רש"י פירש שאם המנהג הוא  

מנהג גובר   –הולכין אחר מנהג זה. כלומר, אף שחז"ל קבעו כיצד לחלק    –שות  לתת לתייר לפי ממון או לפי נפ
 במקום שיש מנהג. 



 מוליכך בדרך==============================================

- 166 - 

 

 

לפניהם ההולך  הדרך)  ואם שכרו תייר  להם  לפי (מראה  אף  , מחשבין 

 . 313( שטעות הדרך במדבר סכנת נפשות היא) 312נפשות 

 

בתוספתא ב"מ פרק ז' הלכה ז' )מהד' ליברמן הל' יג( הגירסא כמו בסוגייתנו "אף מחשבים לפי נפשות"    312
פי נפשות. ובאו"ז  ". משמע רק לשלחו לפניהן תריי מחשבין לפי נפשות אולם בירושלמי פ"ו מב"מ הלכה ד': " 

  ח ת דרך מדבר סכנת נפשות הוא". אולם באו"ז ב"מ סימן רס"ד כתב בנוסובב"ק תנ"ח: "אף לפי נפשות שטע
מחשבין לפי נפשות". ועיין בהערה    –הירושלמי: "שכרו תייר לפניהם מפני פחד ליסטים או להראות להם הדרך  

 הבאה באופן החישוב ומה היא המציאות. 
שר יש סכנת נפשות מחשבין לפי נפשות )או אף לפי נפשות( והכוונה היא "שישלם העני  ובעצם העובדה שכא 

מו העשיר שטעות הדבר במדבר סכנת נפשות היא והעשיר לא ירבה והדל לא ימעיט )ר"י מלוניל, בשטמ"ק  כ
לם בעל  יש לעיין בה שהרי מצאנו שמחיר 'נפש' של אחד שונה משל חבירו. כגון בדין כופר שמש   –בסוגייתנו(  

כמו שיראו הדיינין שהוא דמי    ?   כמה הוא הכופרהשור שהרג אדם כתב הרמב"ם בפי"א מנז"מ הלכה א': " 
ונתן פדיון נפשו ככל אשר יושת עליו, וכופר העבדים    (  שמות כ"א ל"באמר ) הנהרג הכל לפי שוויו של נהרג שנ

שלשים סלע כסף יפה בין    (שמות כ"א ל"ב)בין גדולים בין קטנים זכרים או נקבות הוא הקנס הקצוב בתורה  
...". כלומר, אומדים אם שוויו של אדם בן חורין במחיר  שהיה העבד שוה מאה מנה בין שאינו שוה אלא דינר

כלשהו וכל אדם על פי עניינו )כגון, יכולת ההשתכרות שלו ועיין בכור שור בפירושו לפש' משפטים כ"א ל"ב  
ומת בן חורין(. ורוצח שחייב מיתת בית דין, אין בית דין מחייבין אותן  מדוע בעבד קצבה תורה קיצבה ע  –

ממון )מחמת הכלל "קים ליה בדרבה מיניה"(, אולם לשיטת ההגהות אושרי משלם בבא לצאת ידי שמים )עיין  
ב  וע' בהג"א פ' שור שנגח דו"ה כתקצות ת"י ס"ק ד' הביאו ונו"נ בדבריו(, ובמנ"ח מצוה ל"ד )אות א'( כתב: "

דאם תפסו היורשים ממון דאין מוציאין מידם וגם חייב בבא לצי"ש כמו בכ"מ דקי"ל בדרבה מיני' ערש"י  
ודאי חייב לשלם הדמים   דאין חייב מיתה  סי' ת"י פלפל באריכות א"כ ההורג את הטרפה  ובקצוה"ח  דב"ק 

יו ליורשים. אך לדעת  ראוי לעשות מלאכה משלם דמ  הנוקב מרגליות וכדומה שהי  הששוה ליורשים או אם הי
הרג ע"כ טרפה דפטור    חד הר"מ פ"י מה' נ"מ דאין דמים לבן חורין פטור מתשלומין ע"ש בקצה"ח. אך באם א 

לרבו דמיו  בתשלומי  חייב  כתב  ממיתה  י"ט(  )עמ'  תעשה  לא  דוחה  עשה  שער  ו',  השדה  תבואות  ובספר   ."
 חייב לשלם". שההורג באונס שלגביו לא נאמר הכלל של קים ליה בדרבה מיניה

ויש לעיין מדוע בסכנת נפשות שלפנינו לא ישלם כל אחד לפי שוויו אף כאשר מדובר בחלוקה של נפשות ?  
ו הורגים את בני השיירה ודינם היה מיתת בית דין והיו רוצים לצאת ידי שמים על רציחת  יוהרי אילו הליסטים ה

מהם, וא"כ גם כשנתפשרו עימהם, ישלם כל אחד   בני השיירה, היו משלמים ליורשים על פי ערכו של כל אחד 
 על פי ערכו ?  

והיה מקום להציע, שהגייס או הליסטים שהתייר מציל מהם, אין להם אבחנה בין אדם שערכו גדול משל חבירו  
רוצים  שולכן משלמים בשווה אולם צ"ע שאילו היו רוצחים היו משלמים לפי השווי )ולפי"ז אם יבואו מחמת 

יהרלהתנקם בנוק ו את כל בני השיירא, האם ישלמו נוקבי המרגליות יותר, וצ"ע(,  גבי מרגליות בדוקא אבל 
 אמנם יל"ע בטעם זה, שהרי גם רוצח לא תמיד מכוון להרוג את פלוני בגלל יכולת ההשתכרות שלו, וצ"ע. 

א )בחלקו( לפי נפשות, מסתבר שכל  סעיף כ"ג(, שהתשלום  נ"ג  )סימן  חד ישלם  אמנם בתשלום עבור החזן 
האדם   של  במחירו  הבדל  אין  לחזן  שבתשלום  כיון  לצאת    –בשווה  רוצה  אדם  הוא  באשר  אחד  כל  שכאן 

 בתפילתו.  
 עיין בהערה הקודמת וביש"ש ב"ק פרק סי' אות ס"ב חילק בין מקרים שונים החלוקת התשלום לתייר:  313

במדבר • בהליכה  )וכמובן  הריגה  או  גזילה  חשש  שיש  גזלנים  פחד  ממון    –   (כשיש  לפי  מחשבין 
 ונפשות. 

ומברכים   • סכנה  בחזרת  דרכים  הרמב"ם שסתם  דברי  )למרות  נפשות  חוששים חשש  אינם  כאשר 
 משלמים רק לפי ממון.   –הגומל(, והם שכרו את התייר רק להגיע במהרה למחוז חפצם 

ם(  כאשר הם ממהרים בדרך להגיע לפני המועד לביתם או בחורים בדרכם ללמוד )ואין סכנה לממונ  •
ישלמו לפי נפשות )ונראה מדבריו גם כשאין סכנת נפשות ישלמו לפי נפשות כי התייר נשכר    –

 להביא את הנפשות במהירות למחוז חפצם. 
 

 



 

 - 167 - 

 

 

 

 יש לעיין:  

 

שיירא שהתארגנה מראש ללכת    זו השיירה עליה מדובר בברייתא, האם   •

 שיירה )לקמן אות יב(.   שנזדמנו והלכו יחדיו נחשבים  דים יחדיו או גם בוד

-   .  314כלומר, ליטול דבר מה לטובת עצמו   –מטרת הגייס היא 'לטרוף'   •

 )לקמן אות ז'(.  )לעבדים( או לממון אם מטרתו הראשונה היא נפשותה

הגייס כבר  לגייס או שהאם היא בשעה שיש לתת    –החלוקה על פי ממון   •

 נטל )אות ט' ואילך( 

 

רש"י מבאר שמטרת הגייס הינה לבזוז, והפשרה היתה בממון, בפשטות מטרתם   ב.

כסף בנתינת  היתה  והפשרה  השיירה  בני  שנשאו  הסחורה  את  לבזוז  . 315היתה 

ובפשטות הסחורה הינה סחורה פרטית של כל אחד מבני השיירה, ועליהם לתת  

 .  316והממון ינתן על פי שויי הסחורה של כל אחד ואחד מבני השיירה   – עתה ממון  

 

ובאופן החישוב של חצי לפי ממון וחצי לפי נפשות בפשטות הכוונה היא שהחלוקה לפי ממון ולפי נפשות  
י נפשות וחציה לפי ריבוי הממון )וכ"כ הרא"ש ב"ק פרק  הינה מחצה. כלומר, מחלקים את ההוצאה וחציה לפ

לו היכא דאגרו תיירא  ידאי' אות כ"ב, וכן הוא ביש"ש הנ"ל( אולם המאירי בשטמ"ק נקט אופן חלוקה אחר: " 
כמה אדם רוצה להיות תייר לשיירא כזו במאה זוז בזמן שאין מוליכין עמהם ממון ופוחתין כזה     -  במאה זוזי

ושיעור שומא זו מחשבין אותה לפי    ,ליטול ולהיות להם תייר בזמן שמוליכין עמהם ממון וכמה הוא רוצה  
. ועיין שם לגבי אופני  נפשות ופוחתין את השיעור הזה מכלל שכרו של תייר והשאר מחשבין אותו לפי ממון 

)ועיין ת"ל  סימן  וחבריו  מרוטנבורג  מהר"ם  בתשובות  שכתב  החלוקה  באופן  ועיין  נוספים.  במהד'    חלוקה 
שמחה עמנואל לגבי ט"ס בסכומים הנקובים שם ועי"ש עוד מקורות מדברי המהר"ם(  ועיין גם בחסדי דוד על  

 התוספתא ב"מ פ"ז הלכה ז' דרך חלוקה נוספת. 
או    314 נזק  לשון  "לטורפה" אלא  נוקטת לשון  הברייתא  היתה  הריגה לא  היתה  הגייס  כוונת  מסתבר שאילו 

ולפי שפרנסת החיות  ..  ענין הטרף הוא ענין הלקיחה בחטיפהערך 'טרף' כתב: "  הריגה. ובספר השרשים לרד"ק
 ". על ידי טרף אמר גם לפרנסת האדם טרף שגם היא על ידי לקיחת זה מזה ואף על פי שאינה כטרפת החיות

 אמנם היש"ש בב"ק פרק י' אות מ"ב, כתב שבאו עבור "לבזוז ממונם" ונתפשרו בממון.  315
 טור חו"מ סימן ער"ב אות י"ז הביא בקצרה מתשובת המבי"א בחלק ג' סימן קס"ב:הות  כנסת הגדולה הגב  316

לו סחורות  " או שהיו  יעלילו עליהם לומר אתם הרגתם אותו,  בני השיירא שלא  ופחדו  יהודי שמת בשיירא 
היו   שלא  משאות  אפילו  ההיא  בהוצאה  לפרוע  חייבים  ולשר,  לשופט  הוצאות  הוציאו  מזה  ולהנצל  הרבה, 
בעליהן עמהם אלא ששלחו אותם ע"י החמרין. ואופן הפרעון יהיה להעריך כל אחד ואחד כפי מה שהוא אמוד  
בנכסים. ולענין הנכסים שהיו בשיירא, כל מי שהיו לו משאות ונכסים יותר יפרע לפי הערך, אף על פי שאינו  

מהם, אם מעט ואם הרבה.    בעל ממון. ואותם שלא נמצאו בשיירא, לא יפרעו אלא לפי מה שהיה לכל אחד 
על האנשים   ואופן החילוק החצי  על המשאות שנמצאו בשיירא.  והחצי  על האנשים  זו החצי  הוצאה  ויוטל 

". כלומר התחשב  הנמצאים בשיירא, אותם שיש להם כח לפרוע יפרעו שלשה, והבינוניים שנים, והאחרים אחד
 פ"ז ה"ז ד"ה "ודע שלמדתי". ועיין חסדי דוד על התוספתא ב"מ  . הן בנפשות והן בממון



 מוליכך בדרך==============================================

- 168 - 

 

 

מדברי רש"י למדנו, שלגייס לא היתה מטרת הריגה כי אם ממון. רש"י אינו מבאר   

השיירה היה איום שאם לא    האם האילוץ להתפשר עימם בממון נבע מכך שעל בני

יתנו לגייס, יסתכנו בנפשם, או שכלל לא היה חשש שכזה )אם לא היו מתפשרים  

(, ואילו היה חשש נפשות  317היו לוקחים את סחורתם אבל לא היו בחשש נפשות

נפשות שעבר עליהם או   מספר  החלוקה היתה מתחשבת לא רק בממון כי אם גם ב

  אין להתחשב במספר הנפשות כי אם בממון   –  שכיון שמטרת הגייס איננה נפשות

 ועיין במחלוקת הראשונים לקמן.   –

 

 גמ' ב"ב דף ז: :  .ג

 

ת"ר: כופין אותו לעשות לעיר דלתים ובריח:( ורבן שמעון בן גמליאל )

לספר   הסמוכה  עיר  אלא  לחומה,  ראויות  העיירות  כל  לא    - אומר: 

לספר   ושאינה סמוכה  לחומה,  ל  -ראויה  ראויה  ורבנן? אינה  חומה. 

 . גייסאזימנין דמקרו ואתי 

 

,    לחומת העיר( רש"י:)  בעא מיניה רבי אלעזר מרבי יוחנן: כשהן גובין

לפי    ,? אמר ליה  318לפי נפשות גובין, או דילמא לפי שבח ממון גובין 

 ...ממון גובין, ואלעזר בני, קבע בה מסמרות.

 

כלומר, גביית הממון עבור בניית החומה הינה על פי ממונו של בני העיר )העשיר   

 ישלם יותר(. ובתוס' שם ד"ה "לפי" ביאר:  

 

 

 יתכן שהגייס העדיף ממון שקל להחביאו ולא סחורה וכדו'.   317
בביאור הספק כתב הריטב"א: "מי אמרינן רוב גייסות על עסקי ממון הם באים הילכן אין גובים אלא לפי    318

היה מקום    ריודבשבח ממון או דילמא כיון דלפעמים הן באים על עסקי נפשות, גובין אף לפי נפשות". ולולי  
כוונת הליסטים   גם  והתוצאה  לפרש שהספק הוא האם הולכים אחר  הסופית שהיא ממון או שיש להתחשב 

 אם לא יתנו ממונם(. רגו  באיום של הליסטים )שיה



 

 - 169 - 

 

 

כיון דאין סכנת נפשות לא אזלינן אלא בתר    -לפי שבח ממון הן גובין  

ההולכת  שיירא  קטז:(  דף  )ב"ק  בתרא  בהגוזל  אמר  נמי  והכי  ממון 

גייס מחש עליה  ועמד  כיון  במדבר  נפשות  לפי ממון דליכא סכנת  בין 

  .דאין הגייס בא רק בשביל ממון

 

אמנם, ודאי שהגייס מאיים על בני השיירה שאם לא כן לא היו נותנים לו מממונם,   

 ומבאר תוס':

 

ואף על גב דאמר בפ' בן סורר )סנהדרין דף עב.( דהבא במחתרת נידון  

דאין אדם מעמיד על שם סופו ומפרש רבא טעמא בגמ' משום חזקה  

  עצמו על ממונו כו' 

 

פירוש, אדם שגנב פרץ לביתו במחתרת, מותר לו לעמוד כנגדו ואם הרג את הגנב,  

אין טענה כלפי בעל הבית, כיון שהגנב לקח בחשבון שאם בעל הבית יעמוד כנגדו  

אם בעל   –ו להריגת בעל הבית  מגנב הכין עצההגנב יעמוד כנגדו ויהרגנו וכיון ש

הרג את הגנב, פטור בעל הבית. כלומר, גם אם המטרה היא גניבת ממון, יש  הבית  

 )ועיין רמב"ם פרק ט' מגניבה בפרטי הדין(.  בדבר צד של נפשות

 

ענין נפשות, ואילו בגייס שבא  הומכאן מקשה תוס', מדוע לענין בא במחתרת נחשב   

וכו'(, החלוקה בין נגדו  )ויש גם חשש נפשות אם יעמדו  שיירה  הבני    עבור ממון 

 ? ומשיב תוס':   319תהיה רק לפי ממון ולא גם לפי נפשות

 

 

 ביסוד שאלת תוס', צריך לומר שגם בנידון של השיירה, יש מציאות שבני השיירה יעמדו כנגד הגייס.  319



 מוליכך בדרך==============================================

- 170 - 

 

 

כיון דהגייס ברצונו אינו בא על    ,הכי אין מחשבין אלא לפי ממון  לוואפי

יזיק לגופם הילכך לא חשיב סכנת   נגדם לא  הנפשות דאם לא יעמדו 

לפי    .נפשות גובין  עמהם  ונתפשרו  לסטים  עליהם  יעמדו  אם  לפיכך 

  .320ממון

 

כאשר דנים מה מעמדו של הגנב, התשובה    בביאור תירוצו של תוס' נראה לומר, 

כאשר   אולם  הותר,  שדמו  'רודף'  שהוא  להיות  בני  יכולה  הרוויחו  מה  דנים  אנו 

ו לתת  צם הגייס, התשובה היא שהרוויחו רווח ממוני שלא נאלעהשיירה בהתפשרם  

 . 321הממון שברשותם לפי  היאאת כל רכושם ונתנו רק חלקו, ולפיכך החלוקה 

 

 שטמ"ק ב"ק דף קט"ז: בשם המאירי: ד.

 

וכי קתני רישא מחשבין לפי ממון ואין מחשבין לפי נפשות, בשלא בא   

בא על עסקי נפשות,   הגייס אלא על עסקי ממון. ואיכא למימר דאפילו

נמי אין מחשבין אלא לפי ממון לפי שאינו דומה הבא טעון לבא ריקן, 

ו ה אי אפשר לו לנוס ולהניח  זשזה אפשר לו לנוס ולהמלט על נפשו 

ממונו, נמצא שהממון שם שמור לבעליו לרעתו ולפיכך אין מחשבין 

 .322אלא לפי ממון

 

סח   הרבה  לו  שיש  מי  של  הנפשות  סכנת  שיכולת  כלומר,  כיון  יותר  גדולה  ורה, 

הבריחה שלו קטנה יותר, ולכן גם כאשר יש חשש נפשות ממשי )שרצו להורגם(   

 . 323החלוקה היא על פי ממון בלבד 

 

  על כתב: "שיירא... וכן נראה כל מה שמחדשין עכומ"ז גזירות ופורענות  - סימן כ"ב"ש בב"ב פרק א'  אהר  320
לפי ממון דעיקר כוונתן על הממון".   כל מאכל ומשתה, גובין ה  תאפילו מענין אותם ביסורים ובמניע  –ישראל 

בו היה    החלוקה היא לפי ממון שהיא עיקר כוונת הליסטים. ויל"ע במקום   –כלומר, אפילו אם היה סבל הגוף  
עינוי של נפשות )רעב( וניצלו ממנו על ידי ממון, מדוע כוונת הליסטים היא הקובעת ולא הצרה שעברה עליהם,  

 וצ"ע.  
 ומכאן שאף הגייס עליו מדובר בגמ' בב"ב מטרתו היא ממון ולא נפשות.  321
 ן. וביאר שם, שכיון שהתנא לא חילק מדוע בא הגייס מוכח שבכל מקרה מחשבים הן לפי ממו 322
לשיטתו יש גם לחשב לא רק את גודל הסחורה אלא גם את שוויה, שמי שמוליך יהלומים משקלם קטן    323

 ויכול לברוח עימהם אבל מחירם יקר וכו'.  



 

 - 171 - 

 

 

 

הן התוס' )לעיל אות ב' ואילך( והן המאירי שבשטמ"ק )אות ה'( נקטו שבני השיירא   ו.

י שמא  היה  האיום  לתוס'  נפשות.  בחשש  היו  בממון  אף  שנתפשרו  אותם,  הרגו 

שמטרת הגייס היא ממון, ולאיכא דאמרי שבשיטת המאירי, הגייס בא במפורש גם 

גורמת במקרים אלו שהחישוב   לא  נפשות  כלומר, העובדה שהיתה סכנת  להרוג. 

   יהיה לפי נפשות.

 

 רשב"א:  בשםהסיק מדברי הרמ"א  ב"סימן כ  ' ציץ אליעזר חלק בבשו"ת אולם  

 

באה הגביה לצורך סכנת נפשות, כי אם שכך    והיכי שבמישרין אינה 

יצא בעקיפין אם לא יתנו הממון? לדעת התוס' בב"ב )ד' ז' ע"ב( ד"ה 

תע"ד(  סי'  דב"ב  )פ"ק  והמרדכי  כ"ב(  סי'  שם  )ב"ב  והרא"ש  לפי, 

והנמוקי יוסף על הרי"ף, ג"כ אין גובין בכה"ג אלא לפי ממון, מכיון  

הרשב"א   ודעת  הממון,  על  כוונתן  סי'  שעיקר  חו"מ  ברמ"א  )הובא 

 .324קס"ג סעי' ג' הגה ב'( דכל שיש בו סכנת נפשות גובין לפי נפשות

 

  סימן קל"ב:בהחכם צבי )על פי הב"ח( ונראה שכך היא גם שיטת  

 

שכ  ז"ל  ב"ח  של  טעמו  אראה  ואין תב  אשובה  בסכנה  שכיון שכולם 

  .325יכולים לברוח הילכך מחשבין לפי ממון

 

 

וכל מה שמעלילין עובדי כוכבים על ישראל, ואפילו  הרמ"א בחו"מ קס"ג סעיף ג' בהגהתו השניה כתב: "  324
ויש חולקין וסבירא   . ש אומרים דגובין לפי הממון של ישראל )הרא"ש(שמדות, ואפילו מענין אותם ביסורין, י

להו דכל שיש בו סכנת נפשות, ואפילו רק צוו שלא למכור לחם ליהודים, או אסרו השחיטה וכדומה, גובין לפי 
". ומסיק ממנו הצ"א,  נפשות )תשובת רשב"א סימן אלף צ"א(. ולי נראה דדנין בזה לפי ענין הנראה לדיינים

יש לשלם )גם( על פי נפשות, ואולם לכאורה יש לבאר את דברי    –ל שיש צד נפשות אף שבאו עבור ממון  שכ 
 הרמ"א גם באופן שונה, ולדייק גם בשו"ת הרשב"א עצמו בחלק א' סימן אלף צ"א, ובחלק ג' סימן ת"א. 

לברוח מפניהם    אבל בגייס שעמד לטרוף את השיירא כולם בסכנה שאין יכוליןב"ח חו"מ סימן ער"ב: "   325
 ". הלכך כולם חייבים ליתן כפי החשבון אף ע"פ שלא טרפו אלא ממקצתן 



 מוליכך בדרך==============================================

- 172 - 

 

 

וע"כ האי סכנה לאו סכנת גוף או נפש היא דנדמהו לפודה את חברו 

בהדיא  הרי  נפשות  לפי  מחשבין  ואין  קתני  בהדיא  דהא  השביה  מן 

אלא ע"כ האי סכנה     -  326מיירי באין שם סכנת נפשות כלל   למידהירוש

 סכנת הפסד ממון הוא 

 

ממון )בלבד(  ומשמע, שחלוקה על פי    - נפשות   כלומר, מעולם הם לא היו בסכנת    

היא רק במקרה בו לא היתה מעיקרא שום סכנת נפשות )גם לא ב"איום" כעולה  

 מדברי תוס'(.  

 

בו הגייס חסם את    ו ולשיטת נבאר, שהשיירה שעמד עליה הגייס, מדבור במקרה 

 דרכם ולא יכלו לעבור אבל מעולם לא איים עליהם בהריגה.  

 

 ממון: שיטות בפנינו מתי מחלקים לפי  לשנמצא שש ז. 

 

שיטה במאירי: אפילו באו בכוונה להריגה, מחלקים לפי ממון, כי בעל הממון   •

 אינו יכול לברוח בקלות מחמת ממונו )אות ד'(. 

פי ממון ב • ואף    מקרהשיטת התוס': מחלקים על  בו מטרת הגיס היא ממון, 

שהאילוץ לשלם ממון הינהו מחמת איום על הנפשות )ונראה שבמקרה של  

ה תהיה לפי נפשות כי יש סכנת נפשות ולא הזכיר את החילוק  המאירי, החלוק

 הנוגע לבריחה(, )אות ה'(. 

שיטת החכם צבי והצ"א בהבנת הרמ"א והרשב"א: רק כאשר מעולם לא היתה   •

 החלוקה לפי ממון )אות ו'(.   –סכנת נפשות או איום על הנפשות 

 

 מתי הוא נעשה –החישוב לפי ממון 

 

יתכן שהגייס נוטל אתה ממון בעצמו ללא משא  כאשר גייס שודד את בני השיירה,  ח. 

 

 לקמן.ו  –ירושלמי ב"מ פרק ו' הלכה ד'  326



 

 - 173 - 

 

 

 במשא ומתן והם נותנים לו מכספם.  עמהםומתן על בני השיירה ויתכן שהוא בא 

 

 כאשר הגייס נוטל בעצמו:   

 

רכושו אצלו     • נוטל מכל אחד מה    -כל אחד מבני השיירה מחזיק את  הוא 

מאחד ומהשני לא נטל, מאחד נטל הרבה ומאחד  שהוא מוצא, יתכן שנטל  

 )פשט הדברים לקמן(  מעט

  והגייס נטל משם כפי שהצליח ליטול   –כל הרכוש מוחזק במקום אחד מרוכז   •

 )שיטת המג"א לקמן אות יד( 

 

 תתכן מציאות בה נכנסו למשא ומתן עם הגייס ונתנו לו, וכגון: ו  

 

 לתת עכשיו מכיסו. כל אחד אמור  –על פי הסכום שהתפשרו עם הגייס  •

עם  • להתחלק  דורש  ועתה  כולם(  עבור  נתן  )אחד  שלו  את  קיבל  כבר  הגייס 

 האחרים שכל אחד מחזיק את כספו אצלו שישיבו לו חלקם. 

הכסף מונח במקום אחד, נתנו לגייס מכסף זה, ועתה רוצים לחלק ביניהם את   •

 .  )עיין אות יד(  הכסף הנותר

 

ת מהאפשרויות, ומה הוא המקרה עליו מדובר  לקמן ננסה לעמוד על הדין בכל אח 

 בגמ'. 

 

מהלכת   ט. "שיירא שהיתה  דין  השונה של  הנוסח  על  העירו  והמפרשים  הראשונים 

ממון  לפי  "מחשבין  הוא  שהדין  נפשות  במדבר"  לפי  א'(    ולא  אות  )לעיל   "

 בתוספתא ובירושלמי ובגמ' שלפנינו: 

 

 

 

 



 מוליכך בדרך==============================================

- 174 - 

 

 

פרק   תוספתא ב"מ

)מהד'   ז'  הל'  ז' 

 ליברמן הל' יג( 

ירושלמי ב"מ פ"ו  

 הלכה ד' 

 גמ' ב"ק  דף קטז: 

גייס   עליה  ונפל 

 328וטרפה327

שיירה שנפל עליה  

 גייס

גייס   עליה  ועמד 

 329לטורפה 

 

 ומפשט הלשון לכאורה נראה:  

 

 התוספתא דנה על מקרה בה הגיס כבר טרף.  •

 עליה גייס. הירושלמי אינו מבאר מה אירע בשעה שנפל  •

 הגייס עומד לטרוף )ועדיין לא נתנו לו את מבוקשו(.  -בגמ'   •

 

ויש לעיין האם קיימת מחלוקת הלכתית בין הגירסאות או שאף אם נאמר שמדובר   

 ולקמן. –במקרים שונים, להלכה אין מחלוקת 

 

 עומד ליטול או הגייס כבר נטל / 

 

 יהיה "לפי ממון". כגון:   יש לעיין באיזה מקרה חידוש גדול יותר שהחישוב י.

 

הגייס נטל מעצמו מכל אחד מבני השיירה )ללא משא ומתן עימהם(, ואחר   •

 שהלך יחשבו לפי ממון,  

 

הכל   • מהם  לשלול  שיכול  הגייס  עם  ומתן  סכום    -במשא  על  עימו  התפשרו 

 כלשהו ויחלקו אותו לפי ממון. 

 

 האו"ז בב"מ סימן רס"ד גרס: "לטורפה" )כנוסח הגמ' שלפנינו(, ועיין גם במרדכי ב"ק אות קע"ה.  327
 הירושלמי. ובשו"ת בעלי התוס' כתב גירסא זו בשם  328
 האו"ז ב"מ סימן רס"ד כתב שזו היא הגירסא בתוספתא.  329



 

 - 175 - 

 

 

 

ממון כיון שכולם  בפשטות המקרה השני הוא 'פשוט' יותר שבו תהיה החלוקה לפי   

היו בסכנה שיטלו מהם את כל ממונם )העשיר לפי עושרו והעני לפי עוניו(, ועתה  

 שהתפשרו על סכום כלשהו, מסתבר שהחישוב יהיה לפי ממון.  

 

הגייס כבר נטל מכל אחד מבני השיירה על פי רצונו, יש  לעומת זאת, במקרה בו   

נט או  נטל  לא  הוא  )שמהם  השיירא  בני  לשאר  מעט(  מקום  אלו  ל  כלפי  לטעון 

אין אנו ערבים בעדכם )ואולי תלוי האם מדובר  ו"מזלכם גרם"  שנלקח מהם ממונם  

כללה ערבות    דמתרגנה יחדיו, וגם האם ההתארגנות המוקתא בשיירה מקרית או שנ

 זכות לתבוע מאיתנו להשתתף עימכם.   כם( ואין ל330כלשהי זה לזה 

 

 סימן רס"ד כתב: או"ז ב"מ  יא.

 

ירושלמי. שיירא שנפל עליה גייס מחשבין לפי ממון.... פירוש, שנפל  

תייר להם, כגון שהיו שותפין מחלקין לפי תעליה גייס וטרפה, מה שנש

 .331ממון ולא לפי הנפשות 

 

שבפנינו   התוספתא  של  הגירסא  פי  על  הירושלמי  את  מפרש    , כלומר.  332האו"ז 

לפי ממון )למרות שהגייס    ניהםהם אמורים לחלק בי  הגייס כבר נטל ולמרות זאת 

נטל כפי שמצא(, אולם מדברי האו"ז נראה שבשיירה 'מקרית' לא נאמר דין זה,  

שלולי היו שותפים כל אחד היה מפסיד מה שנטלו    –"  333אלא  רק ב"כגון שותפים 

 ממנו ואין ביניהם קשר ממוני כלשהו.

 

  –ובהמשך הגמ' בב"ק דף קטז: מדובר על בני שיירה שעשו תנאי שאם ינטל מאחד מבני השיירה חמור    330
 שאר בני השיירה יעמידו לו חמור אחר 

עוד לא טרף )אמנם  אמנם בסיום דבריו כתב, שאפשר לפרש את הירושלמי כמו לפי הגמ' שלנו ומדובר ש  331
לשון עבר(, אולם הב"ח )לקמן(    –בגירסת התוספתא שלנו מסתבר שא"א לומר כך שהרי מפורש "וטרפה"  

 מסיק שמסקנת האו"ז )והמרדכי( כדבריו בפנים. 
 כנוסח הגמרא.   -אף שהוא עצמו ציין לתוספתא וגרס בה "לטורפה"   332
קא". המילה "כגון" שבדרך כלל מתפרשת אצלנו  למרות שהאו"ז כותב "כגון", נראה שהכוונה היא "דו  333

 כאחת מכמה אפשרויות, יכולה לשמש גם כאפשרות יחידה.  



 מוליכך בדרך==============================================

- 176 - 

 

 

 

עולה שיש מחוייבות אחד לשני וזו    334סימן מ"ב  'אף מדברי היש"ש בב"ק פרק י 

 הסיבה לחלוקה לפי ממון:  

 

ולא ידעתי איך לפרש בעמד עליהם גייס וטרף מהם. אי מיירי שיכולין  

להציל ע"י הדחק, ואין מצילין. א"כ למה חולקין לפי ממון, הלא כל 

יכולין  אין  ואי  מחלקין.  כאן  שייך  ואין  שנטל,  ממה  אייאש  אחד 

וא"כ פשיטא שכל אחד איבד את    ...  .335ר הואלהציל, פשיטא שהפק

 שלו.  

 

ונראה לי לפרש, דאיירי לעולם ביכולים להציל ע"י הדחק, וא"כ מה  

שאינם רוצים לדחוק ולטרוח ולהציל כל אחד חבירו, אדעתא דהכי, 

שיחלקו ביניהם לפי סך הממון, כאלו לא טרפו כלל, וכן מסתבר, דהא  

אדעתא דהכי מסתמא לא הציל.  כל אחד מחויב להציל את חבירו. ו

 שיהא היזק לכולם, לפי ערך הממון. 

 

היש"ש לא ביאר מדוע כל אחד מחוייב להציל את חבירו )ושמא נוקט שמדובר    

היתה   מחשבתם  זה,  את  זה  הצילו  שלא  כיון  ומ"מ  האו"ז(  וכשיטת  בשותפים 

 שיתחלקו לפי ממון.  

 

 ו"ז כתב: ה בהביאו את דברי הא "אמנם, המרדכי ב"ב אות קע 

 

תני בירושלמי... כתב הרב יצחק מויינא וזה לשונו... משמע דטרפה  

 ... הגייס עסקינן

 

המרדכי לא הזכיר שכדי לחלק לפי ממון, יש צורך שמעיקרא יהיו שותפים, ומשמע    

 

 הו"ד בפת"ש ער"ב ס"ק א' וציין לקושיית החכם צבי על דבריו בסימן קל"ב.   334
לדין    335 עימהם  וא"א לעמוד  רבים  כיון שהם  רכושם,  שנטל את  אחר  מתייאשים  כולם  וביאר שם שמגייס 

 . ( יסטים או גזלנים)לעומת ל



 

 - 177 - 

 

 

מדבריו שאף אם לא היו שותפים מעיקרא, החלוקה )אחר שנטל הגייס( היא לפי  

 ממון.  

 

והב"ח    .ויש לעיין מה טעם דין זה והרי בני השיירה לא היו קשורים זה לזה מעיקרא

 בחו"מ סימן ער"ב ד"ה "שיירא" הביא את דברי המרדכי שבפנינו וכתב:  

 

ו מזה הרבה ומזה כתב במרדכי... נראה דמסקנתו דאע"פ שכבר טרפ

מעט, אי נמי טרפו ממקצתן בלבד, אפילו הכי מחשבין אחר כך לפי 

ממונם... בגייס שעמד לטרוף את השיירא כולם בסכנה שאין יכולין 

, הלכך כולם חייבים ליתן כפי החשבון, אע"פ שלא 336לברוח מפניהם 

 טרפו אלא מקצתן. והכי נקטינן.

 

יחדיו   היו  כולם  בה  המציאות  לשותפים    337ב'סכנה'   כלומר,  כולם  את  הופכת 

 .שעליהם לחלוק על פי ממון

 

נמצא שכמה שיטות בפנינו לגבי שיירה שכבר טרפה הגייס ועתה עומדת השאלה   יב. 

 האם מי שנטלו ממנו הוא זה שהפסיד או יחלקו את ההפסדים בין כולם לפי ממון: 

 

 ם מעיקרא.שיטת האו"ז, החלוקה לפי ממון היא רק במקרה בו היו שותפי •

שיטת היש"ש, החלוקה לפי ממון נובעת מכך שמעיקרא כל אחד היה מחוייב   •

ולא   הדחק  ע"י  להציל  יכולים  והיו  הטעם(,  ביאר  )ולא  חבירו  ממון  להציל 

 הצילו במחשבה שיחלקו לפי ממון. 

שיטת המרדכי בהבאת דברי האו"ז: אפילו לא היו שותפים מעיקרא יחלקו לפי   •

 ו. ממון ולא ביאר את טעמ

 הב"ח ביאר שטעמו של המרדכי הוא כיון שכולם היו יחדיו בסכנה.  •

 

 

 שו"ת מהר"ח או"ז סימן ר"ו: "כל שיירא לגבי הפסד גייס שותפי נינהו".  336
 בשיטות השונות האם מדובר בסכנת נפשות או רק בסכנת ממון.  -עיין לעיל אות ז'  337



 מוליכך בדרך==============================================

- 178 - 

 

 

ולשיטות אלו יש לעיין מה יהיה הדין, במקרה בו הגייס עוד לא נטל והם נכנסו עימו   

 עימו ועכשיו יש ליטול מכל אחד, האם יחשוב לפי ממון.  שרו למשא ומתן והתפ

 

אם ננקוט שמעיקרא היו שותפים )או"ז( או שהיתה להם מחוייבות כלשהי להציל   

זה את זה )יש"ש( מסתבר שהוא הדין שיחלקו לפי ממון במקרה בו הם מתפשרים  

 עם הגייס. 

 

המשותף הוא זה  שבמקרה בו עתה הם במשא ומתן עם הגייס, עצם המו"מ    נראהו 

 .338אף אם לא היו שותפים מעיקרא שמחבר בינייהם

 

ואם לא היה חיוב מעיקרא רק הסכנה היא זו שמחברת ביניהם )הב"ח(, מסתבר שכל   

 .339שכן שאם הם יחדיו מתפשרים עם הגייס שהחלוקה תהיה לפי ממון 

 

עומד לטורפה והם נתפשרו עימו  שגייס  בלפי הגמ' בב"ק דף קטז: )לעיל(, מדובר   יג.

ועל פי דברינו לעיל, לא נוכל להסיק מכאן מה    .בממון )וכפירוש רש"י לעיל אות א'(

הדין במקרה בו הגייס נטל מעצמו, יתכן שבמקרה זה כל אחד הפסיד את שלו ואין  

 .340לאחד טענה על חבירו )אא"כ מדובר בשותפין וכנ"ל( 

 

 

 . 310עיין הערה  338
וכך מדוייק גם בלשון הב"ח שכתב לגבי המקרה בו הגייס כבר טרף שהחלוקה היא לי ממון "אע"פ שכבר   339

טרפו..." וכנ"ל. וכ"כ בחסדי דוד על התוספתא בב"מ פרק ז' הלכה ז' "אפילו כבר הגייס ריבה לזה ומיעט לזה  
לי התוס' סימן ק"ל: "ונראין הדברים דאפילו  צריכין לחשוב לפי ערך ממון" )ועי"ש עוד( וכך גם בשו"ת בע 

 נטלו מאחד מהן ובאו לחשבון הפשרה שכן יהא הדין כאילו לא נטל כלום", ועי"ש. 
אמנם החסדי דוד שם העלה גם סברא הפוכה והיא שאם במקרה בו הם במשא ומתן עם הגייס והתפשרו עימו,  

פשרו מקצת בני השיירא בלא דעת האחרים דאע"ג  דאפילו נתהפשרנים היו לא כל בני השיירא אלא חלק מהן: "
איכא למימר שהם גרמו דדילמא היו מתרצים בפחות אפילו הכי מוציאים מהם לפי ממון וכל שכן סיפא דטרפו  ד

מחשבין הכל לפי ממון, דכיון שהכל ביחד בחדא שיירה ליכא    איהלסטים מעצמם דלא גרמו אינהו מידי דוד
". ובדבריו אלו הוא מיישב את הב"ח שסיים "והכי נקטינן" )שאם כבר טרף  רלמימר מזלא דחד גברא טפי מאח

את   נתנו  ואז  עימו  קט"ז: מדובר שנתפשרו  בב"ק  הגמ'  למרות שבסוגיית  לפי ממון(,  הגייס מחלקים אח"כ 
 הכסף, וכיצד פוסק הב"ח שגם במקרה בו הגייס נטל מעצמו יש לחשב לפי ממון, עי"ש.  

את הממון    נתנו    התוספתא פרק ז' הלכה ז' שתמה על הב"ח שנקט שמדובר אפילו אם כבועיין חסדי דוד על    340
 ובהערה הקודמת.  לגייס, והרי בגמ' דידן לא נאמר כך, ועי"ש בהצעתו לישוב שיטת הב"ח 



 

 - 179 - 

 

 

 שיטת המג"א 

 

ז' )לעיל אות ט'שיטה שונה בביאו יד. ז' הלכה  "ונפל    (ר דברי התוספתא בב"מ פרק 

בדברי המג"א שם בפירושו )על הדף במהד'      -  עליה גייס וטרפה" וכבר נתנו הממון 

 וילנא(:

 

נראה לי דמיירי שהיו מעותיהן מונחות יחד בתיבה אחת ולא ידעינן 

 מה נטל מכל אחד, לכם מחשבין לפי ממון כנ"ל... כ

 

שאם הגייס נטל מכל אחד בנפרד, אין חובה על אחרים להשלים לו,  לשיטתו ברור   

אז    -ורק במקרה בו הממון היה מונח בעירבוביה ולא ניתן לגעת ממי לקח הגייס

 מחלקין לפי ממון. 

 

ואולם במקרה שבגמ' )שצריכים עתה לתת לו(, מסתבר שיודה שיחלקו לפי ממון  

 אף שכל אחד נותן משלו, לפי שעתה נתפשרו על דעת כן. 

 

 פסק השו"ע 

 

 שו"ע חו"מ סימן ער"ב סעיף ט"ו:  טו.

 

שיירא שחנתה במדבר ועמד עליה גייס לטרפה, ופסקו עם הגייס ממון, 

 פי נפשות. מחשבין לפי ממונם ואין מחשבין ל

 

שאם לא יתנו ממון הגייס יהרוג את בני    בשו"ע לא נאמר האם האיום היה איום 

ז'(. ומדברי השו"ע ברור שמדובר   השיירא או רק מעכב אותם בדרכם )עיין אות 

נראה  ועוד  ואילך(.  ט'  אות  )עיין  מעצמו  נטל  ולא שהוא  עימו  לדייק    שהתפשרו 

ממון בין אם עתה אמורים לתת לו כל  עם הגייס יש לחלק לפי    קומדבריו שעם פס

 אחד מכיסו או שאחד נתן עבור וכלם ועתה יש להשיב לו מה שנתן.



 מוליכך בדרך==============================================

- 180 - 

 

 

 

 סיכום 

 

 העולה מהאמור לעיל בדין השיירה והגייס: טז.  

 

לגבי מידת הסכנה בה  שיירא שעמד עליה גייס, החלוקה לפי ממון )אות א'( ו •

 היתה השיירה  עיין אות ז'.

החלוקה לפי ממון היא במקרה בו נתפשרו עתה עימהם אבל אם הגייס כבר  •

מעצמו  לקח והירושלמי  ממונם  התוספתא  בשיטת  תלוי  הדבר  ט'  )  –,  אות 

 (. ואילך 

מחלוקת בפוסקים לגבי החלוקה לפי ממון לאחר שהגייס נטל בעצמו _סיכום   •

 השיטות באות יב(. 

 ס אחד )אות יד(. לשיטת המג"א החוקה לפי ממון כשהיו המעות בכי •

 

  



 

 - 181 - 

 

 

 

 יעמיד לו חמור אחרכל מי שיאבד לו חמורו 

 

 דין הברייתא  

 

 גמ' ב"ק דף קטז: :  א.

 

במדבר  ,ת"ר מהלכת  שהיתה  להתנות, 341  ...שיירא  החמרין  רשאין 

לו חמור אחר. בכוסיא    )רש"ש: יעמידו(שכל מי שיאבד לו חמורו יעמיד  

  .מעמידין לו -אין מעמידין, שלא בכוסיא  -)=בפשיעה(

 

ואני אשמור   לי  תנו  לוקח  ואם אמר  ואני  גורסים"  גרסת    –)יש  שזו  ]ונראה 

 )רש"י: שמא לא יקח החמור  והם לא התנו אלא כדי שיקח אין שומעין לו (רש"י[

 . 342החמור ויהיה מוסר נפשו לשמור עמהן בלילות מן החיות וליסטים( 

 

 

עיין גם בתוספתא ב"מ פרק י"א, והובאה גם בחידושי הרשב"א ב"ב ט.    –הרשות של החמרים להתנות    341
ו גם סוגיית הגמ' שלפנינו(. ובשו"ת הרשב"א חלק ב' רס"ח )תשובה ארוכה בענייני מנהגים(,  )ולא ציין שם שז

יש לקבל את    –כתב דין זה מהתוספתא, כחלק מדיני בני אומנויות שיכולים להתנות, אבל אם יש אדם חשוב  
להתנות תנאי  הסכמתו. וכן הוא בשו"ת הרשב"א המיוחסות לרמב"ן סימן ס"ה, שיש יכולת ביד בני אומנות  

בין    נאיך וביאר שתיובגליוני הש"ס לב"ב ח: האר  .323ספתא כפשוטה לב"מ עמ'  וצויין בת  –וקיצבה ביניהם    
 ולקמן אות ב' ואילך.  – בני אומנות קיים אף ללא מעשה קנין 

ו  -על פי שיטת רש"י בקשתו של בעל החמור שאבד  342 יקנה בעצמו חמור,  והוא  לו כסף  נענים    לאשיתנו 
ה זו שמא לא יקח. גירסת הרי"ף בסוגייתנו: "תנו לי ואני אשמור... פירוש אם אמר תנו לי דמי חמור  לבקש

שאיני רוצה ליקח חמור ואני אשמור עימכם כבראשונה אין נזקקין לו". ומשמע מדבריו שאם יאמר שיתנו לו  
עיין בביאור דברי הרי"ף. וכסף והוא יקנה בעצמו, יתכן שישמעו לו וכך נקט היש"ש בב"ק פרק י' סימן מ"ג  

   . שתי השיטותבביאור  ב"ח בחו"מ סימן ער"ב 



 מוליכך בדרך==============================================

- 182 - 

 

 

לא צריכא דאית ליה חמרא אחרינא, מהו דתימא הא קא    ?    פשיטא

אני יכול לשמור יפה אבל שנים איני    )ואפילו אם יאמר, האחד    מינטר ליה

לשומרו(   תרייכול  דבי  מנטירותא  דחד  נטירותא  שאני  )קמ"ל    קמ"ל, 

 . 343א כל שכן, דהשתא מסרת נפשך טפי( דאמרי ליה ל

 

 ודברי הברייתא הובאו להלכה בשו"ע חו"מ סימן ער"ב סעיף ט"ז  

 

מבני  חמור  ממנו  שתאבד  מי  כל  ביניהם  להתנות  החמרים  רשאים 

מעמידים לו חמור אחרת, ואם פשע הוא ואבדה אין חייבים   השיירא

להעמיד לו. אבדה חמורו ואמר: תנו לי דמיה ואיני רוצה ליקח חמור  

והריני שומר עמכם, אין שומעין לו אלא מעמידין לו חמור אחרת, כדי 

שיזדרז עצמו וישמור בהמתו. ואפילו היתה לו בהמה אחרת בשיירא, 

 על שנים. שיותר מוסר נפשו לשמור 

 

 

 

)הקדמון( סימן צ"ט    343 ובשו"ת צמח צדק  יותר.  טוב  כלומר, "מנצלים" את הנגיעה האישית כדי שישמור 
)בתשובה לחתנו בעל עבודת הגרשוני עי"ש סימן ע"ו( הסיק מסוגייתנו לגבי שלשה שותפים שגם מתעסקים  

סק בסחורה כשכיר של השותף החדש,  עלהת  ךהסחורה, שאין אחד מהם יכול למכור חלקו ולהמשייחדיו בעסק  
יטרח   לא  לו שהוא  לומר  שני השותפים האחרים  יכולים  ולכן  והרווח שלו  אין ההפסד  כיון שבהיותו שכיר 

 באותה מידה כמו שהיה טורח כשהיה שותף, כיון שעתה משכורתו אינה תלויה ברווח או בהפסד.  
ל"ע אילו היה השותף החדש מתנה עימו ששכרו יהיה לפי הרווחים )ומעין אריס( האם יהיה מותר לו למכור  וי

חלקו ולהמשיך לעבוד באופן זה ? יתכן שגם זאת יש לאסור כיון שסו"ס רווחיו או הפסדיו עתה יהיו קטנים  
חמור אחד לשמירה, יכולים    נו בסוגייתנו שאפילו נשאר לואיותר ממה שהיו מקודם בהיותו שותף וכפי שמצ

 בני החבורה לומר לו שהם רוצים שיהיו לו שני חמורים כבתחילה. 
ועל פי דרך זו, גם אם השותף ירצה למכור חצי חלקו לאחר ג"כ יוכלו השותפים האחרים לעכב כנגדו בטענה  

ג' שא"א לעכב  שעתה הוא מושקע פחות בשותפות ולכן יתעסק בפחות. )אמנם עיין ערוה"ש חו"מ קע"ו סעיף  
 צויין בפת"ש חו"מ סימן קע"ז ס"ק כ"א(.  שבמציאות זו ועיין בשער משפט קנ"א ס"ק ה'  

שאע"פ שמעות קונות תיקנו    ןמור, למדנו גם בשיטת ר' יוחנ ש בוה שנגיעה אישית יכולה לסייע לאדם לוהע
שריפה וכו', כיון    לה אם תהיהיחכמים שמעות לא יקנו, כדי שאם הסחורה תישאר בבית המוכר יתאמץ להצ 

 שיודע שאם לא יספק את הסחורה עליו יהיה להחזיר את הכסף )גמ' ב"מ דף מז:(. 
  ם וכך גם בדין הכתובה )כתובות פב:( שמעיקרא כבר בזמן הנישואין החתן נתן לכלה את שווי הכתובה כדי שא

ה קלה בעיניו לגרשה ולכן  יגרשנה יהיה סך זה עבורה, אולם במקרה זה שהוא כבר הוציא את הכסף מכיסו תהי
אלא הדבר יהיה חוב שכל נכסיו משועבדים לו, וממילא ידע שאם יבוא לגרשה  את הכסף בפועל  תיקנו שלא יתן  

 יאלץ להוציא מכיסו וירתע, עי"ש. 
וגם בדין העמדת אפוטרופוס לדיקנני )גדולים, כגון שיצא המקום(, אין מעמידים להם אפוטרופוס בחינם כיון  

 לאכתו אלא רק אריס )עיין ריב"א ב"מ לט. ד"ה "ופרקינן"( שיתרשל במ 
עיין ב"ק פה. ועיין על כך גם במחצית    –מרפא בחינם יש חשש שלא ישתדל כ"כ    אםומעין זה גם בדין הרופא ש

 השקל סימן קל"ב ס"ק ב' לגבי אמירת קדיש בשכר.  



 

 - 183 - 

 

 

 יש לעיין מה עיקר החידוש שבאה ברייתא זו ללמדנו, וכגון:   

 

 .)לקמן אות ב'(  היכולת להתנות תנאי זה •

 אות ג'(.  - אופן קיום התנאי )בקנין או אף ללא קנין  •

חמור בעצמו ואפילו במקרה בו יש  אי יכולתו של בעל ההחמור לטעון שיקח •

 )אות ד'(.  לו חמור אחר

 .344)אות ד'(   אפילו אם לא פירשו, אין חיוב להעמיד לו חמור    –דין הפשיעה   •

 

 האם התנאי בהסכמת כולם 

 

 שטמ"ק ב"ק דף קטז: :  ב.

 

, אבל אחד מהם מעכב 345בשכולם רוצים   –ורשאין החמרים להתנות   

מק  – ומכל  רשות.  להם  ביניהם אין  שהתנו  כיון  לן,  משמע  קא  ום 

בדיבור בעלמא, שוב אין אחד מהם יכול לחזור בו, כי ההיא דרשאין 

 בני העיר להביע על קיצתן דפרק קמא דבבא בתרא. 

 

כלומר, ההחלטה לגבי העמדת חמור אחרת צריכה להתקבל על דעת כולם, אם אחד    

  ריו מהם מתנגד אי אפשר לכפותו )אין כח ברוב לכפות את היחיד(, ומשמע מדב

והחידוש הינו ביכולת להתנות תנאי זה    .שאף בהסכמה של כל בני העיר כך הדין

 

חמורו איננה לטובת היחיד כי אם לטובת  עיין ברש"י שפירש שמטרת התנאי להעמיד חמור למי שאבד לו  344
בני החבורה שכולם ישמרו היטב על החמורים בשעות הלילה. ולפי זה היה מקום לטעון שאף במקרה בו איבד  
בפשיעה יעמידו לו חמור אחר, כדי שימשיך לשמור עימהם, ועל כך נאמר בגמ' שאם הוא פושע אין להעמיד  

ו אנשי השיירה שמעמידים להם חמור אחר, לא ישמרו את חמוריהם  לו חמור אחר )ואולי הטעם הוא שאם ידע
 בשעת המסע או בלילה(. 

יע ממון )=לקנוס( ממון  סנראה שזו היא גם שיטת תוס' בסוגייתנו בד"ה "ורשאים" שכתב: ורשאים.. לה  345
 אם כבר עשו תנאי קודם". ועיין גם באו"ז ח"ג, פסקי ב"ק סימן תנ"ה שכתב כך ביתר פירוט.  



 מוליכך בדרך==============================================

- 184 - 

 

 

 (.347)וללא חשש אסמכתא  346ללא מעשה קנין 

 

ק לא שמענו האם הצורך בהסכמת כולם נלמד מלשון הברייתא או  מדברי השטמ" 

החמרים של  הנידון  אף  שקיים  כללי  ידוע  דין  הוא  כתב  שזה  השטמ"ק  אולם   ,

בלבד   בדיבור  חלה  כולם  )"ומ"מ    –שהסכמת  שלפנינו  מהברייתא  נלמד  וזה 

 ולא התבאר מדבריו כיצד מסקנה זו מוכחת מלשון הברייתא, וצ"ע.    קמ"ל..."(

 

 הסכמה בעל פה 

 

 סעיף א':רמ"א חו"מ סימן קס"ג  ג.

 

ל צרכי צבור שאינן יכולין להשוות עצמן, יש להושיב כל בעלי בתים  כ

הנותנים מס ויקבלו עליהם שכל אחד יאמר דעתו לשם שמים, וילכו 

אחר הרוב. ואם המעוט ימאנו, הרוב יכולין לכוף אותן אפילו בדיני 

 ם צריכין לתת חלקם.גוים, ולהוציא ממון על זה, וה 

 

 וכתב בביאור הגר"א שם ס"ק ט':   

 

]ט[ כל צרכי כו' כל בעלי כו'. ב"ק קטז ב' ורשאין החמרין להתנות כו'  

ש"מ שכל השותפין בעניני שותפתן הן כב"ד הגדול כמ"ש הר"ח שם 

 ...דאפי' בלא קנין איירי

 

שההכרעה היא   שציין לדין החמרים בהקשר לדינו של הרמ"א שכתב  גר"אמדברי ה 

 על פי הרוב, מוכח שהגר"א למד שהחמרים רשאין להכריע על פי רוב.  

 

 עיין גם מרדכי ב"ק אות קעו.  346
בהרחבה, ומחלוקת ראשונים היא בהסכמות    )הוצאת בית ועד לתורה גבעת שמואל(עיין ב"אם לא באתי"  347

מיעוט או יש צורך להסכמת כולם, עיין מרדכי ב"ב רמז ת"פ, שו"ת  בני עיר וחבורה האם הרוב כופה את ה
הריב"ש סימן רמ"ט, שו"ת הרא"ם סימן נ"ז, שו"ת קול מבשר חלק א' סימן נ"ה )ושם גם דן על שיטתו התוס'  
בסוגייתנו( ועוד. ואם אין להם אפשרות להכריע על פי הרוב יל"ע שסו"ס צרכי העיר לא יתבצעו, ואם יש בית  

 כוחו יפה מדין הפקר בית דין הפקר, ואכמ"ל.  –ר יעדין ב



 

 - 185 - 

 

 

 

ונראה, שאם ננקוט שיש כח ביד רוב החמרים להכריח את המיעוט, נסיק מדברי   

הברייתא שתנאי זה הינו הגון בפני חכמים, ואולי הטעם הוא שמטרתם הינה טובת  

 (.  הרבים ולא טובת היחיד )וכדברי רש"י באות א' 

 

ננקוט שיש צורך בהסכמת כולם, ברור שהסכמתם איננה בבחינת    אמנם, אף אם 

 הסכמה גרועה, שאילו היתה הסכמה גרועה חכמים היו אוסרים אותה.

 

 חידוש הברייתא

 

להכריח את המיעוט, הרי זה   די ולגבי חידושה של הברייתא, אם ננקוט שדי ברוב כ ד.

נלמ זה  דין  האם  נתברר  לא  אולם  להשמיעו,  הברייתא  שעל  תא  ימהברי   ד חידוש 

למדנו חידוש    רחשלפנינו או שזו הלכה כללית בהלכות קהל וציבור וממילא לא בהכ

 זה מהברייתא.  

 

"ק לעיל נקט שהחידוש הוא בכך שהתנאי מועיל ללא קנין ודי בדיבור, אולם  מובשט 

 את יש לעיין היכן מוכח דבר זה בברייתא. גם ז

 

קר חידושה של הברייתא הוא בדינים שהיא מפרטת והיינו  יאמנם, נוכל להציע שע 

החמור   שיקנה  טענתו  מתקבלת  ולא  פשע  הוא  אם  חמור  לו  להעמיד  חיוב  שאין 

וזאת למרות שהם לא פירטו זאת הנוסח התנאי    –בעצמו ואפילו יש לו חמור אחר  

 שביניהם. 

 

 סיכום 

 

 העולה מהאמור לעיל:  ה. 

 

 יד חמור למי שאבד חבירו תקף )אות א'(.מתנאי של בני שיירה להע •



 מוליכך בדרך==============================================

- 186 - 

 

 

ו  ט התנאי תקף בעל פה וללא קנין )אות ב'( ואינו חל במקרה של פשיעה אף שלא פר  •

 ד'(.-'ג זאת )אות

  



 

 - 187 - 

 

 

ספינה /  מטביע / חמור ה  ספינה שעמד עליה נחשול

 משקל יתר

 

 דין הברייתא 

 

 גמ' ב"ק דף קטז: :  א.

 

ספינה שהיתה מהלכת בים, עמד עליה נחשול לטובעה והקילו   ,ת"ר

  ...ואין מחשבין לפי ממון 348מחשבין לפי משאוי -ממשאה 

 

 הסיבה לחישוב על פי משאוי מבוארת בתוס' רי"ד בסוגייתנו:   

 

לפי ממון    אין מחשבין  ולגופים,  לממון  אע"פ שמה שמשליכין מהני 

נפשות   התייר,  ולפי  בשכירות  שעושין  הן כפי  המשוי  ידי  על  דהכא 

וינצלו המשואי  מן  שיקלו  נותן  הדין  הלכך  לפי   349ניזוקין  ומחשבין 

  .350משוי

 

עיין בהערה הבאה. ויש לעיין האם יש משמעות לשאלה מי עלה ראשון לספינה, שיתכן שיש משקל ידוע    348
שיש להשליך, ויאמרו הראשונים לאחרונים שלולי הם היו עולים לא היה צורך להשליך )ובהנחה, שהספינה  

עיין בשו"ע חו"מ  )  (, והאם יש לדמות למעשה של חמישה שישבו על ספסלתה מפליגה גם ללא האחרוניםיה
 , ויתכן שאם עלו ברשות אין על האחרון טענה.  ( סימן שפ"א

ריך ליתן יותר ומחשבין  צמרדכי ב"ב סימן תע"ה: "ואם יש בתים גבוהין שעושין לשאר הבתים עין, )אין(    349
אלמא דבר הגורם היזק נותן יותר". ועיין    –לפי המשאוי  לפי שזה גורם העין וראיה לדברי מדקתני ומחשבין  

ובשו"ת מהרי"ק סימן קכ"ד: "דלא אזלינן בתר הצלה אלא אחר הגורם ההיזק אנו הולכין, וכיון    309הערה  
חשבין לפי משוי ולא לפי ממון הניצל..." וע"ע שו"ת הרשב"ש סימן רכ"ד ועל דבריו  שהמשוי גורם ההיזק, מ

 ץ. "בשו"ת יכין ובועז חלק ב' סימן ד' בשם מורינו הרשב
  בני מה הדין כאשר יש להשליך נפשות לים ? בספר חסידים קיימת לכאורה סתירה. בסימן תרע"ט כתב:    350

  בשלום   עוברות  הספינות  ושאר  בים  להטביעה  או  הספינה  לשבר  סערה  רוח  עליהם  ועמדה  בים  שעוברים  אדם
  להפילו   רשאים  זה  אחר  זה  פעמים'  ג  הגורל  שיפול  מי  על,  גורלות   להפיל  ורשאים  שחייב  מי  בספינה  שיש  בידוע

  וכתיב  תמים הבה  ישראל  אלקי' ה (  א"מ   ד" י  א"ש )  שנאמר  החייב  על  אלא  הזכאי  על  יפול  שלא ומתפללים,  בים
  תשליך  ליונה   לו  אמרו לא  ולמה  הים. אל והטילני שאוני ( ב"י שם  שם)  וכתיב יונה על  הגורל   ויפול'( ז' א יונה)

 



 מוליכך בדרך==============================================

- 188 - 

 

 

 

)עיין לקמן אות    בדיעבד. ומה הדין לכתחילה   -לשון הברייתא: "והקלו ממשאה"     

 ?  וכיצד נעשה חישוב על פי משאוי  ב' ואילך(

 

שמחמת הנחשול נאלצו להשליך חלק מרכושם לים וכל אחד זרק  היה מקום לבאר   

הם באים לחשבון והדין הוא שהחשבון הוא לפי    מרכושו שלו ולאחר שנח הים 

ק"ג והיו עשרה נוסעים בספינה כל אחד מהם    1000משקל. כגון, היה צריך להשליך  

יבואו    –חר פחות  ק"ג. והתברר שאחד השליך יותר והא  100היה צריך להשליך  

 לחשבון על פי משקל. 

 

ויש לעיין כיצד יחשבו לפי משקל כאשר שווי הסחורות של כל אחד מהם שונה,   

ק"ג ובעל    100ק"ג, ובעל הנחושת    100שגם אם נאמר שמעיקרא בעל הזהב ישליך  

והשאר פחות, כיצד יהיה    100ק"ג, והתברר שבעל הזהב השליך יותר מ    100החצץ  

י" לאחר שבעל הזהב השליך יותר מחלקו ? יתכן להציע שכל  ו משאהחישוב "לפי 

 

  כלי   שם  יש  ואם.  הם  שישליכוהו  ומוטב  בספינה  היו  גוים  ועוד,  עצמו  ליך להש  רצה  לאאלא     הים ?  אל  עצמך
  רוח  יבא  אם   בים  שנכנסים  קודם. ינצל  ינצל   ואם  כלי  באותה   שם   יתנוהו אלא   בים   ישליכוהו  אל  קטנה  עריבה  או

".  בים  יפרוש  לא  בים  להטילו  שיפול   ועל  גורלות  שיפילו  בשוגג'  אפי  סקילה  בו  שיש  בדבר  שחטא  מי  סערה
  אדם  בניאפשר להשליכו לים. ואילו בסימן תש"א כתב: "  –כלומר, כשידוע )אפילו על פי גורל( מי הוא הגורם  

  לעשות   זה   אין   -בים    להטילו  צריך  מהם  אחד   על   יפול   שאם   גורלות  להפיל  רשאים   אין  סערה   רוח   והיה   שבספינה
,  הגורל  פ"ע  יסמכו  שלא  נפשות  לענין  ש"וכ   ממון  לענין  קניא  לא  אסמכתא  השתא,  אמיתי   בן  ליונה  עשו  כאשר
  כל'  ומה   ארון  היה  שם,  יהונתן  וילכד  בנו  יהונתן  ובין  בינו  להפילו  שאול  ויאמר(  ב"מ  ד"י  א"ש)  כתיב  ואשר

  גורל  לכם  ויריתי'(  ו   ח"י  יהושע)   שנאמר  הגורל  על   לסמוך  אין  עתה  אבל  להטיל  ענין  באיזה  ידעו   והם  משפטו 
  כנגד חתיכות שתי משימין אין אבל,  בשוה כשחולקים  אלא גורל מפילים אין  בממון' ואפי, אלהינו '  ה לפני פה

  ולפי ,  הדעת  באומד  בשוה  אלא  קטנה  חתיכה  כנגד  גדולה   חתיכה  ולא ,  כאחת  שתיהן  שוים  כ" אא  אחת   חתיכה 
כלומר אין לסמוך על הגורל    –"  ובקומה  במראה   שוים  היו  לכך   גורל   הכפורים   יום   שעירים  שני   צריכים   שהיו

ואילו בסימן תרע"ט סמך עליו ? וביאר בשו"ת צ"א חלק י"ח סימן מ"ח: "אין סתירה כי ההיא דסימן תרע"ט  
שזה הוכחה שיש בספינה מי    -ם ורק על זאת עומדת רוח סערה   שאני שהמדובר ששאר הספינות עובורת בשלו 

 שחייב לשמים".   
גויים תנו לנו אחד מכם   ובתפארת למשה ליו"ד קנ"ז )הו"ד בקצרה בפת"ש שם ס"ק י"ג(, כתב שאם אמרו 
  ונהרוג אותו אסור לתת להם )אא"כ יחדו אחד מהם(, אבל "שרי ליתן אחד על פי גורל שיטילו ביניהם כעובדא

דיונה וכן משמע מעובדא דגבעונים )שמואל ב', כ"א ו'(... וכן מעובדא דסרח בת אשר )שמואל ב', כ כ"ב(..."  
, אולם החזו"א ביו"ד סימן פ"ט חולק על דבריו ושכתב שתמוה לומר כן שא"כ מדוע  . )ובצ"א הנ"ל ציין לדבריו

שיעשו    ומר ימסרו אחד מהם, היה ראוי לבדין של גויים שאמרו לתת להם אחד להורגו נאמר שיהרגו כולם ואל  
שפיר דמי    –גורל. אמנם מסכים החזו"א שאם "הסכימו כולם להפיל גורל וזה שנפל עליו הגורל מוסר עצמו  

 שהרי היחיד רשאי למסור עצמו כדי להציל את כולם כמו שמצינו בהרוגי לוד". וע"ע חשוקי חמד פסחים כה:.  
 
 



 

 - 189 - 

 

 

אחד מהנוסעים ישלים את חלקו על פי הסחורה אותה הוא נשא. וכגון שאם בעל  

בעל הזהב )יל"ע כיצד יחלקו  ק"ג נחושת ל  20ק"ג הוא ישלים    80הברזל השליך רק  

ר הפחותה  כאשר מדובר ביותר משני אנשים ולכל אחד סחורה אחרת, האם ילכו אח

 שבסחורות או כל אחד לפי משאו שלו, וצ"ע(. 

 

אמנם היה מקום לבאר, שהחישוב "לפי משאוי" הינו במקרה בו כל אחד מהם נושא   

למשקל  מכ יחסי  באופן  להשליך  חיוב  היה  אחד  כל  ועל  סחורה,  של  שונה  ות 

 . 351יתחשבנו כנ"ל   –הסחורה שיש לו, ולאחר שהתברר שאחד השליך יותר מחלקו  

 

ויש לעיין מה   -אמנם, לכאורה הברייתא דנה על מקרה בו כבר "הקילו ממשאה"   

 הדין לכתחילה, ולקמן שיטות ראשונים בדבר.  

 

 מאירי ב"ק דף קטז: :  ב.

 

ספינה שהיתה מהלכת בים וסער הים עליהם עד שהם צריכים להקל  

במשאם מחשבין לפי משוי, ולא לפי ממון ונמצא בעל הזהב משליך 

 רזל... כבעל הב

 

 ובלבוש חו"מ סימן ער"ב סעיף י"ז כתב:   

 

ספינה שהיתה מהלכת בים ועמד עליה נחשול לטובה וצריכין להקל  

ממשאה כדי שלא תטבע, מחשבין לפי משאוי ואין מחשבין לפי ממון, 

 .יושהטביעה אינה תולה בממון אלא במשא

 

עליהם לקבוע   שעתה  –המאירי והלבוש דנים על מציאות של קודם הזריקה לים   

כיצד ישליך כל אחד מרכושו והשיקול הוא לפי משאוי. ונראה )עיין אות א'( שאם  

 

שמהלכת בים או בנהר ועמד עליה נחשול והקילו ממשאה מחשבין לפי משאוי  וכן ספינה  כתב הראב"ן: "  351
שמי שיש עליו משאוי בספינה ישלם יותר של מה שהשליכו בים ואין מחשבין לפי ממון שאם יש לאחד ממון  

 ". הרבה והוא דבר קל לא יתן אלא לפי המשאוי שהוא משקע את הספינה בים



 מוליכך בדרך==============================================

- 190 - 

 

 

כל    –ואם לכל אחד משקל אחר  .כולם נושאים משקל שווה, כל אחד יזרוק בשווה

 )ועיין לקמן אות ד'(.  אחד יזרוק באופן יחסי

 

ג"כ  -באים לחשבון  ומסתבר שאם מעיקרא זרק כל אחד מן הבא לידו ולאחר מכן   

י. ולשיטתם נראה לומר שהברייתא נקטה "והקילו ממשאה" לרבותא,  ולפי משא

דהיינו לא רק לכתחילה יש לחלק לפי משאוי, אלא גם אם אחד שיש לו רכוש בעל  

 לפי משקל.שווי רב זרק יותר מחלקו, לא יקבל כפי ערך רכושו כי אם 

 

הצעה שונה ולפיה מדובר רק לפני מעשה הזריקה, אבל  –אמנם עיין לקמן אות יא 

 הפסיד.    –אין לעשות חשבון כנגדו, ומי שרכושו הושלך    – אם כבר זרקו, מה שנזרק  

 

 רש"י בביאור הסוגיא ד"ה "מחשבין": ג. 

 

ך זה מאה יאם השליך זה מאה ליטרין זהב, ישל  –מחשבין לפי משוי   

 .יטרין ברזלל

 

הוא 'מצב ביניים', לא מדובר שכבר השליכו כל מה    לשיטת רש"י הנידון בברייתא  

שהיה  צריך להשליך, לא מדובר שעוד לא השליכו כלום, אלא בעל הזהב השליך  

נמוך   שערכו  אף  משקל  אותו  ישליך  )הזול(  הברזל  בעל  וכנגדו  מסויים,  משקל 

 )ומסתבר שיש צורך בהשלכת משקל מקביל של ברזל(. 

 

האחר המקרים  בשני  רש"י  יאמר  כללמה  השליכו  לא  )עדיין  כבר  ש   או  ים  כולם 

כיון שא"כ מדוע רש"י    ךולם קצת קשה לומר כ א  לא ישתנה.השליכו( ? יתכן שהדין  

 ביאר שמדובר דוקא במקרה זה ? 

 

יתכן, שאילו היה מדובר במציאות בה עוד לא השליכו כלל יכול בעל הזהב לכפות  

לו לפי חלקו, וכפי שכתב  את בעל הברזל להשליך כמות גדולה יותר והוא ישלם  

 בשו"ת צמח צדק )הקדמון( סימן י"ח )צויין בגליוני הש"ס בסוגייתנו(: 

 



 

 - 191 - 

 

 

בספינה שרוצה נחשול לטובעה, קתני והקילו ממשאה שכבר הקילו 

מאה   אלא  להשליך  זה  צריך  דאין  זהב...  ליטרין  מאה  זה  והשליך 

לאיד לכוף  זהב  לו  שיש  זה  יכול  לכתחילה  אבל  ברזל.  של  ך ליטרין 

שישליך מאתיים ליטרין של ברזל וזה ישלם לו מאה ליטרין של ברזל 

 .352מתוך הזהב...

 

יכול    כיון שהיה  ונמצא, שבעל הזהב שהשליך מאה ליטרין משלו הפסיד לעצמו 

ורש"י כתב את החידוש במקרה בו .  353לכפות את בעל הכסף שישליך כמות כפולה 

הוא שיכול בעל הזהב לכפות את בעל הכסף   354כבר השליך, ואילו לא השליך פשוט 

 להשליך יותר. 

 

ומסתבר שגם אם כבר השליכו כל נוסעי הספינה על אחד על פי משקלו, גם כן הדין  

 הוא שאינם יכולים למפרע לבוא לחשבון וכל אחד נשאר עם מה שנותר לו. 

 

ול  שיטת הצמח צדק שיש יכולת לכפות את בעל הסחורה הזולה להשליך משקל גד ד.

לשיטת   גם  מוסכמת  היא  האם  לעיין  יש  לו,  ישלמו  היקרה  הסחורה  ובעלי  יותר 

המאירי הנ"ל )אות ב'( או שלשיטת המאירי אין בכוחו של בעל הזהב לכפות את  

 

יות אחת של יין והשניה של דבש. והחבית היקרה נסדקה, יכול בעל  וציין לראיה מב"ק פא: בדין שתי חב  352
החבית הזולה לשפוך מעצמו את תכולת החבית שלו ולהציל את תכולת החבית היקרה על ידי שפיכתה לחבית  
זו שהרי שם   ויל"ע בראיה  שלו ובעל החבית בה היה הנוזל היקר ישלם למציל את דמי הנוזל הזול, עי"ש. 

ק את שלו בעל כורחו.  ופך את שלו, משא"כ כאן שרוצים לחייב את בעל הסחורה הזולה לזרהמציל מעצמו שו
גם תוס' ב"ק פב. בתחילת העמ' בביאור שונה עיין  למקרה של החביות )שיכול בעל החבית היקרה    ואמנם 

קי"ז:  לשפוך את היים בע"כ של בעל החבית הזולה, ועיין טור חו"מ רע"ד בדין זה ובב"ח שם ובשטמ"ק ב"ק 
 בשם הראב"ד )"וקרוב אני..."(.  

ודברי הצמח צדק הובאו בקצרה להלכה בערוה"ש חו"מ סימן ער"ב סעיף י"ז והוסיף: "דזה נהנה וזה לא חסר".  
 ועי"ש בראשונים )כגון המאירי( שציינו שלא כך נפסק להלכה.  

א שילם עבור קניית סחורתו  ויש לעיין כמה ישלם בעל הזהב לבעל הכסף, האם ישלם לו כפי המחיר אותו הו
זה נהנה וזה לא חסר", מוטל על בעל  "או כפי המחיר בו הוא עתיד למכור, שעל פי טעמו של בעל ערוה"ש :  

ולשלם לו כפי המחיר שהיה עתיד לקבל עבור מטען הברזל    –הזהב לשלם באופן בו בעל הברזל לא יהיה חסר  
 שלו, וצ"ע.  

טעות שכל אחד ישליך כמות שווה, ולאחר זמן נודע להם שהיה ביד  אם בעל הכסף ובעל הזהב החליטו ב  353
בעל הזהב לכוף את בעל הכסף להשליך יותר, האם נאמר שהתברר שהיתה זו טעות בדין ועל בעל הכסף לשלם  

תנאי בין דין או מהטעם של "זה נהנה    חלו שהפסיד את זהבו ? ונראה שכיון שדין הכפיה אינו מדינא אלא מכ 
 " )עיין בהערה הקודמת(, אין כאן תביעה ממונית שניתן להוציאה בדיינים, וצ"ע. וזה לא חסר 

 . 352על פי הסברא והראיות שבהערה  354



 מוליכך בדרך==============================================

- 192 - 

 

 

ולכאורה כך נראה שאילו היה  יותר של סחורה ?    דולהבעל הברזל להשליך כמות ג

להשליך יותר, היה כותב   המאירי סובר שיש בכח בעל הזהב לכפות את בעל הברזל 

 ונראה שזו שיטתו של שו"ת יורו משפטיך ליעקב סימן ע"ה: זאת במפורש. 

 

וז"ל ספינה שהייתה מהלכת בים    עוד כתב מר"ן בסימן רע"ב סי"ז 

ואין  לפי משאוי  והקילו משאה מחשבין  לטובעה  נחשול  עליה  ועמד 

ם יש מחשבין לפי הממון ואל ישנו מהמנהג הספנים עכ"ל, ופירש א

לזה אלף ליטרין זהב ולזה אלף ליטרין ברזל ישליך זה את שלו וזה 

, ואין לבעל הזהב שום תביעה על בעל הברזל הרי לך 355ישליך את שלו 

דכל דבר ודבר כפי עניינו דכאן דנחשול של ים עמד להטביע תיקון דבר  

זה תלוי להקל ממשאוי הספינה ואין דבר זה תלוי בנתינת הממון רק  

 . דבר המכבידבהשלכת 

 

ויש מקום לומר שטעמו של המאירי הוא, שבמקרה שלפנינו שכל אחד מהם הוא   

בעל הזהב שהוא מזיק על ידי משאו    די ת המשקל(, אין יכולת במ)מח  זקגורם ההי

)ואם בעל הזהב היה רוצה להימנע מהפסד זה,    לתבוע מאחר שישליך יותר, וצ"ע

 היה עליו להתנות מראש עם בעל הברזל(. 

 

 חמור הרוצה להטביע את הספינה

 

סוגיא נוספת אודות ספינה שיש בה חשש טביעה הינה בגמ' בב"ק דף קיז: )לקמן   ה.

לקמן   – שבינה לבין סוגיית הנחשול לעיל רנעסוק בסוגיא זו ולאחר מכן נדון בקש

 (: אות יא

 

 

ירושו מדבר על הדין לכתחילה לפני  בתחילה העתיק מלשון מרן שכתב "והקילו" )לשון עבר( אולם בפ  355
 שהשליכו. 



 

 - 193 - 

 

 

מכניס חמורו לספינה  רש"י:  )ההוא גברא דאקדים ואסיק חמרא למברא  

 קמי דסליקו אינשי במברא, בעי לאטבועי  (356מעבר הנהר והיו בה אנשים 

מעברא) לטבועי  דההוא   .(חמרא  לחמרא  ליה  מלח  גברא  ההוא  אתא 

  מלח   ,לשון אחר  .דחפו לחמור והשליכו למים)  גברא ושדייה לנהרא וטבע

 (.ליה כמו המלחים )יונה א( התחיל המלח להציל הספינה ודחפו והשליכו

 

אתא לקמיה דרבה, פטריה. אמר ליה אביי: והא מציל עצמו בממון  

 ...358א"ל האי מעיקרא רודף הוה ?  357חבירו הוא

  

 מתי הועלה החמור על הספינה 

 

כתב שהעלאת החמור למעבורת היתה כאשר כבר "היו בה    רש"י בביאור הסוגיא ו.

חמורו  359אנשים"  את  העלה  שהוא  במפורש  נאמר  בגמ'  שהרי  צ"ע  ולכאורה   .

אנשים עליה  )לפני( שעלו  מדפי    360"מקמי"  מד.  )דף  הרי"ף  על  הב"ח  ובהגהות 

 

הרי"ף דף מד. מדפי הרי"ף: "נכנסים במעבורת לעבור הנהר והכניס ההוא גברא את חמורו לתוכו    לרש"י ע  356
 ורצה החמור לטבוע המעברות". 

אביי לכאורה מחייב את המלח, למרות שהדרך בה הציל את הממון היא בסילוק המזיק שהיה פוגע בממון     357
 חמור(, ויש לעיין מה סברתו והרי זו הדרך להציל את ממונו ?  )ה

ומבואר שם בגמ' שהמציל מהרודף פטור מתשלם )אם הציל בממון של אחרים( שאל"כ: "אין לך אדם    358
 שמציל את חבירו מן הרודף". 

האם קיימת טענה כלפי    –עיין ב"ק דף י: לגבי חמישה שישבו על ספסל ולא שברוהו ובא אחד נוסף ונשבר    359
כיון שהיו ראשונים אין עליהם טענה כי אם על האחרון   עי"ש בסוגיא    –הראשונים שהיה עליהם לקום או 

חמשה שעשאו נזק כולם חייבין כגון  ב' ציין למחלוקת: "-ובראשונים. ובערוה"ש בחו"מ סימן שפ"א סעיף א'
ם ואפילו ישבו ד' אנשים על ספסל ובא החמישי  חמשה שישבו על ספסל אחד ושברוהו משלמין הנזק בין כול 

וישב עליו ג"כ וע"י כובדו של החמישי נשברה מ"מ חייבים כולם לשלם דכשם שהוא הזיק בישיבתו כמו כן  
וי"א דאם ע"י הארבעה שישבו מקודם לא היה נשבר כלל והשבירה היה ע"י  ...  הזיקו הם במה שלא עמדו

היה נשבר מ"מ נקרא הוא המזיק וחייב והם פטורים ואינו יכול לומר  החמישי אף על פי שבישיבתו לבדו לא  
 ...". להם למה לא עמדתם דיכולים לומר למה היה לנו לעמוד דבישיבתנו לא עשינו כלום ואתה גרמת הנזק

או   בתוכה  קופץ  בכך שהוא  )לקמן( האם החמור מטביע את הספינה  נחלקו המפרשים  ובנידון של החמור, 
ינה תתבע. ואם ננקוט שמדובר בחמור קופץ כלל לא דומה לנידון של הספסל, אבל אם  שמחמת משקלו הספ

מדובר בשבירה מחמת משקל החמור, הרי זה דומה לספסל. אמנם, במקרה שלפנינו החמור עלה ראשון, ויל"ע  
שאם היה מותר להעלותו לספינה הרי הוא כמו הראשונים שישבו על הספסל שלשיטה השניה שבערוה"ש יש  

 ועיין לקמן.  –פוטרו, אא"כ נאמר שמעיקרא אין להעלות חמור למעבורת ל
שם רש"י ד"ה אסיק  בספר מחזה אברהם )הרב אברהם עבר בן ר' שלום שכנא( כתב בביאור סוגייתנו: "  360

חמרא וכו' והיו בה אנשים רצה לומר דאע"ג דהגמרא קאמר ואסיק חמרא למעברא מקמי דסליקו אינשי במברא  
 



 מוליכך בדרך==============================================

- 194 - 

 

 

 : הרי"ף(, ביאר שגירסת רש"י בסוגייתנו שונה

 

למעברא הוה קא מסיק חמריה קא בעי ההוא גברא דהוו סלקי אינשי  

 למיטבע כו'

 

 וכך גם ברא"ש ב"ק פרק י' סימן ל':  

 

הוה  חמריה  איהו  אייתי  למברא  איניש  דסלקי  דבהדי  גברא  ההוא 

קמטבע ליה למברא. מלח ביה חד מינייהו שדייה לנהרא וטבע. אתא  

 ה.לקמיה דרבא פטרי

 

 נמצא ששתי שיטות בפנינו:   

 

 .קודם עליית שאר האנשים לספינההעלאת החמור היתה  •

 לספינה.   אנשיםהעלאת החמור היתה יחד עם עליית שאר ה •

 

האם יש משמעות הלכתית לשתי האפשריות ? יתכן להציע, שאם אנשים עלו לאחר   

כניסת החמור לספינה והם ראו אותו שם וידוע שקיים איסור להעלות חמורים על  

להפ עצמם  על  קיבלו  הם  הח  ליגהספינה,  להטביע  עם  רוצה  החמור  ואם  מור, 

תשלום,    ,הספינה חובת  עליהם  תהיה  אבל  מהספינה,  לדוחפו  מותר  יהיה  אמנם 

אלא לעולם    –ורש"י שפירש שהחמור נכנס לספינה קודם לאחרים, נוקט שלא כך  

 פטור משליך החמור.  

 

 

בעסק  היינו שהאנש פועלים  אבל מ"מ האנשים שהם  סליקו להמברא  עדיין לא  הנהר  הרוצים לעבור את  ים 
העברת המברא הם היו במברא דאם לא היה בה אנשים כלל לא היה בעל החמור נקרא רודף ולכך כתב רש"י  

היינו    והיו בה אנשים היינו הפועלים הנ"ל והא דדייק הגמרא למימר דאסיק חמרא למברא מקמי דסליקו אינשי
הוה שכיח שיוכל   לא  והיתה המעבורת מלאה אנשים  הנהר,  לעבור את  הרוצים  בה האנשים  עלו  דאם כבר 
להטביעה שכיון שיש שם אנשים הרבה הרי הם ימנעו את החמור מלעשות מעשהו. שבכל מקום מהספינה  

אינשי לא הוה מיקרי   שיבוא שם לקפוץ הרי מצויים שם אנשים למונעו מקפיצתו, ולכן אם אסקיה לבתר דסליקו
 ". רודף דלא הוה ליה לבעל החמור לאסורי אדעתיה שיבוא לקפוץ בתוך הספינה כיון שלא שכיח הוא

 



 

 - 195 - 

 

 

אמנם אף לשיטת הרא"ש וגירסת רש"י )ע"פ הב"ח(, שהחמור עלה יחד עם כולם,   

  לם יודעים וקיבלו על עצמם, וצ"ע. וכ  לכאורה

 

ור להעלות את החמור לספינה, עלייתם של שאר האנשים  סמסתבר לומר שאם או 

החמור על הספינה, ואולי    ו שלמדת על הסכמה לשאת בתוצאות היותל לספינה לא מ

שלמרות שידוע אין כאן הסכמה ומותר לדחופו למים בשעה   –היא גופא החידוש  

ולהשתתף   לבעל החמור  לשלם  צורך  אין  הספינה  את  להטביע  מנסה  החמור  בה 

 )ועיין לקמן אות י'(.  בהפסדו

 

 מי הרודף / האם ידוע מעיקרא שהחמור יסכן את נוסעי הספינה 

 

כדי להיחשב 'רודף' אין צורך בכוונה לרודף ולהרוג, עצם העובדה שעתה יש סכנה   ז.

מחמת פלוני אף שאינו מתכוון לכך, יכולה להחיל עליו דין רודף )כגון בדינו של  

  - עובר שמסכן את אימו בשעת הלידה נחשב רודף לאימו וכן בדין קטן שרודף   

 ה ס"ק י"א כתב:סנהדרין עב:(. והגר"א בביאורו לחו"מ סימן תכ"

 

מי שמסכן כו'. אע"פ שאין כוונתו לסכן כמו בעובדא דחמרא, בסוף   

  ב"ק.

 

מדברי הגר"א קשה לדייק האם הרודף הוא החמור שאינו מודע למעשיו או בעל   

הספינה  את  לסכן  עתיד  שחמורו  ידע  שלא  אות  361החמור  בב"ק  המרדכי  וכתב   .

 רמ"ז: 

 

 

אין    – ובש"ך סימן ש"פ ס"ק ח' כתב שבעל החמור הוא הורדף, ואף שברמ"א שם כתוב שהחמור ורדף    361
 לשון זה מדוקדק. 



 מוליכך בדרך==============================================

- 196 - 

 

 

ר בספינה אבל אי הוו רגילי וכגון שהיתה בתחלה סכנה להכניס חמו

להכניס כמו שעושין עתה ואח"כ נעשה כך שהיה חמור מקפץ ומדלג 

ובעי לאטבועי הספינה אם השליכו לנהר חייב דבעל החמור לא רודף  

ובמה שהחמור מקפץ ומדלג ובעי לאטבועיה אנוס הוא ]*האי[   ,הוא

חבירו בממון  עצמו  דהמציל  ]*ומשמע  חבירו(  בממון  עצמו  [ )ומציל 

 .דחייב אפילו הציל עצמו בסכנת נפשות

 

"רודף"     הינו  החמור  בעל  הספינה  את  יסכן  שהחמור  ידוע  מעיקרא  אם  כלומר, 

שהחמור יסכן את יושבי הספינה  )ומשליך החמור פטור מלשלם(, אבל אם לא ידוע  

להשליכו   שיש  )ואף  רודף  נחשב  החמור  אולם   –אין  כך(.  על  לשלם  יש 

 חלק עליו: הב"י בחו"מ סימן ש"פ  

 

ודברי תימא הם דאטו מי שיש לו כלב רע או דבר המזיק שחייב להרגו   

ולסלק הדבר המזיק כדי שלא יוזקו אחרים אם קדמו אחרים והרגוהו  

 .מי מחייבי

 

נראה מדברי הב"י, שאף אם בשעת ההעלאה לספינה לא היה ידוע שהחמור ינסה   

עה, חובה על בעל החמור  להטביע את הספינה, מ"מ עתה שכשהוא עומד להטבי

אין משמעות לש  די להורגו כ וא"כ  ידוע מראש    אלהלמנוע את הסכנה  היה  האם 

 שחמור יסכן את יושבי הספינה.  

 

אמנם הדרכי משה בחו"מ סימן ש"פ אות ג' חלק על דברי הב"י וחיזק את שיטת   

 המרדכי:  

 

החמורים בחזקת    ואין בדבריו ממש דזה לא מקרי דבר המזיק דכל

הוא שינוי  ולאו  דרכן[ בקפיצה  ואין  ]נ"א  ודרכן  קיימי  ואם    .שימור 

אירע לו אונס פתאום אף על פי שמותרין להציל עצמן לטבוע החמור 

מכל מקום צריכין לשלם לו החמור דומיא דעמד עליהם נחשול שבים 

מכל   עצמן  להציל  כדי  המשא  להטיל  שמותרין  פי  על  דאף  שנתבאר 

 .בים לשלם והוא הדין כאןמקום חיי



 

 - 197 - 

 

 

 

כלומר, אין להחיל על בעל החמור דין רודף, אם הדבר אירע לו באונס והדבר דומה   

 לנחשול )לעיל(.  

 

ולכאורה דברי המרדכי והדרכי משה צריכים הבנה, והלא סוף סוף יש בעלים לחמור   

שאחראי על החמור, ואף אם הוא "אנוס" בכך שהחמור החל לקפץ, אם ביכולתו  

עתה לשמור עליו )כגון, לקושרו או להשליכו למים(  ודאי שחובה עליו לעשות כן,  

הרי הוא "רודף" עתה אף אם לחמור אין כוונה לכך )ועיין  ואם הוא לא שומר עליו  

הגר"א לעיל(. אמנם אם אין לבעל החמור אפשרות לשמור על החמור, הרי    רידב

לם עדיין צ"ע מעובר הרודף שלכאורה  הוא "אנוס", ואז יובנו יותר דברי המרדכי )או 

 אף הוא אנוס, והרי הוא רודף, וצ"ע(.

 

נוכל להציע, שאין מחלוקת בין המרדכי לבין הב"י והדרכי משה.  לכאורה  ולדברינו   

במקרה בו מעיקרא לא היה ידוע שהחמור יסכן את יושבי הספינה )שסתם חמור  

החמור להשתלט על ואין אפשרות לבעל  כך(  עושה  דין    אינו  לפנינו  אין  חמורו, 

רודף, אלא דין מציל עצמו בממון חבירו שעליו לשלם, אבל אם בעל החמור יכול  

הרי לפנינו דין רודף, ומי שזרק את החמור    –להשתלט על חמורו ולא עשה זאת  

מלשלם.   פטור  שהלמים  ברור  היו    צעתנואולם  שאילו  והד"מ  הב"י  כדברי  אינה 

כך   דברי  –סוברים  המקרים  היו מפרשים  בין  חילוק  ומשמע שנוקטים שאין  הם, 

 ועיין בפסק הרמ"א באות טז.  –  , וצ"עולפיכך הם חולקים

 

 כיצד החמור רוצה להטביע את הספינה / מקפץ או עודף משקל / ומדוע פטור המשליך

 

ראשונים נחלקו מה היא הדרך בה החמור רוצה להטביע הספינה. המרדכי לעיל   ח. 

פי זה ברור מדוע האשמה מוטלת עליו/על בעל החמור  כתב שהחמור מקפץ, ול

 וכמבואר לעיל.  

 



 מוליכך בדרך==============================================

- 198 - 

 

 

ולפיכך    362מדובר שעל הספינה יש משקל עודףאולם יש מהראשונים הסוברים ש 

יש להשליך ממנה חפצים ולפי זה החמור אינו הגורם היחידי לעודף משקל )ואם  

למים פטור,  הוא עלה ראשון לכאורה טענה אינה עליו(, ואע"פ כן דוחף החמור  

 . 363ויש לעיין מדוע

 

הלכה  ש ט.    מחובל  ח'  )פרק  הרמב"ם  שיטת  בביאור  הרמ"ך  בשם  קיז:  ב"ק  טמ"ק 

 ט"ו(: 

 

מרוב    וכתב הרמ"ך ז"ל וזה לשונו לר"מ ז"ל: ספינה שחשבה להשבר

משאה ובא אחד והקל והשליך לים הרי זה פטור שהמשא שבה כמו  

 רודף אחריהן להרגן והציל הנרדף בעצמו של רודף. ע"כ. 

 

צריך עיון היכא דהוה ליה משאות בהאי ספינתא ושבקוהו בספינתא 

ורמא חד משאות דחבריה אי מצי האיך למהדר עליה על דלא אציל 

   ?  בדיליה כי היכי דאציל בדאחריני

 

)כגון     חבירו  של  משא  השליך  ואחד  משאות  להשליך  צריך  היה  כלומר, 

( האם עליו לשלם, והרי היה יכול להשליך את הרכוש שלו עצמו ?  החמור/חמרא

 והשיב הרמ"ך:  

 

 

בעו אינשי למטבע. האנשים שהיו בספינה רצו ליטבע  . : מדפי הרי"ף: "נימוקי יוסף מסכת בבא קמא דף מד   362
 ". בנהר מפני כובד החמור

הערה: "מנוסחת הגמרא... נראה בעליל שבעל אותו החמור    באוצר הגאונים ב"ק בהקדמה עמ' ח' כתב  363
הקדים להעלותו... לפני שעלו עליה האנשים וזכותו קדמה, אלא שרק מתוך שגעון עלול היה החמור להטביע  
את האנשים... ולא היה איפוא בזה ענין של משא כבד כלל, ורק על פי נוסחא אחרת שם אפשרי לפרש שהיה  

כובד משא ענין של  והדברבזה  בחידושי הראב"ד  פירש  וכן  ולא  י,  נתפרשו  לא  עיקר להלכה  שהם  ם האלה 
 נתחוורו בדברי הראשונים". וע"ש עוד בהקדמתו ובאוצר הגאונים שם לסוגייתנו. 

 

 



 

 - 199 - 

 

 

מיהו נראה לומר דאפילו הכי פטור מפני תיקון העולם דאי לא שבקת  

רואה שהוא    להו הכי אין לך מי שירצה לאבד ממונו בידים ואם זה

 משליך כליו ישליך גם הוא משלו עד שיקל משא הספינה. 

 

כלומר, בעל החמור לא פשע בהעלאת החמור, אולם עתה יש להשליך משא )ויתכן    

(, ולמרות  או שהחמור/בעל החמור הם הרודף, וקצ"ע  לומר שה"ים" הוא הרודף

שאנשים    כדי שהשליך רכוש של חבירו אין עליו חובה לשלם מפני תיקון העולם,  

 לא ימנעו מלהציל נפשות מחשש שלאחר מעשה יתבעו מהם לשלם.

 

ונראה, שבמקרה בו אדם אינו בסכנה, ומציל את חבירו שבסכנה באמצעות איבוד   

רכוש של אדם אחר, הוא פטור, ומסוגייתנו למדנו שהוא פטור אפילו אם היה יכול  

דוש גדול יותר כיון שגם המציל להציל ברכוש שלו. אמנם, בסוגייתנו מדובר בחי 

המציל היה בסכנה, ולכאורה במקרה זה לא היה נמנע מלהשליך את רכושו שלו די  

 פטור מלשלם וכנ"ל. –, ואע"פ כן אמרו חכמים שמפני תיקון העולם 364להינצל 

 

בחידושי הראב"ד בסוף מסכת ב"ק )מודפס בסוף  המסכת כדיון בפני עצמו( האריך   י.

ביאר את דברי  ו ( 365ו הובאו בקיצור גם בשטמ"ק בסוגייתנובביאור הסוגיא )ודברי

 רבא: 

 

ונא )צ"ל  מקמי דנטעון טע  ,366ושני ליה רבא דכי אית ליה זכיה בגויה 

 ,אבל בתר דטעין כל צרכה לא  ,יתירה שכל הקודם זכה  דנטעין טעינא(  

... ושני ליה רבא, דלאו שוגג אלא מזיד  והאי דמעייל חמרא רודף הוא

עין טובא ומעיקרא רודף שלא חשש לאיבוד נפשות שהיו הוה דחזא דט

 בה... 

 

 

 ולא כדברינו בפנים.   -או שהיה נמנע באומרו שרק ספק סכנה  364
לרבא בדין החמור )ויל"ע האם לשיטתו    וביאר שם את סוגייתנו ביחס לדין מוסר ואת המחלוקת בין אביי  365

 אביי ורבא חולקים בהלכה או בתיאור המציאות של המקרה(. 
 יש זכות להיכנס למעבורת.  366



 מוליכך בדרך==============================================

- 200 - 

 

 

את   שמטביע  זה  הוא  החמור  ומשקל  אחרון,  עלה  החמור  בעל  הראב"ד  לשיטת 

היתה לא  ולפיכך  ברור    הספינה  ולפיכך  "הרודף"  והוא  לספינה  לעלות  זכות  לו 

   . 367פטור –שהמשליך את החמור לים 

 

 מדוע שונה דין החמור מדין ספינה שעמד עליה נחשול 

 

על פי השיטה הנוקטת שהחמור בספינה הינו רודף מחמת ריבוי המשקל והמשליכו   יא.

אות א'(, עושים חשבון  פטור. יש לעיין מדוע בדין ספינה שעמד עליה נחשול )לעיל  

חשבון כלל ומי שרכושו הושלך לא יכול לתבוע    עושיםלפי משקל ואילו כאן לא  

 אפילו לפי ערך משקל ?  

 

אם ננקוט כשיטת הראב"ד )אות י'(, מעיקרא היה אסור להעלות את החמור, כיון   

כיון   ברור,  הנחשול  דין  לבין  זה  דין  בין  החילוק  עמוסה,  היתה  כבר  שהספינה 

קרה של הנחשול כולם העלו את המטען ברשות ולפיכך יתחלקו בהוצאות,  שבמ

בהעלותו   מעיקרא  שפשע  הגורם  שהוא  שברור  החמור,  של  במקרה  משא"כ 

 לספינה.

 

אולם לשיטת הרמ"ך )אות ט'( שסובר שיש לפטור את דוחף החמור מחמת "תיקון   

תורם לטביעה   ואינו  ושעהעולם" שנאמר בדין רודף )למרות שבעל החמור איננו פ

יותר מהאחרים(, יל"ע מה ההבדל בין דין החמור שבו אין בעל החמור זכאי לקבל  

)על   פסדה מתחלקים בהנלבין דין הנחשול שבני הספי  דוהשתתפות כספית על הפס

 פי משקל( ?  

 

מדובר    נחשול,  עליה  שעמד  שבספינה  להציע,  שאנשי  שיתכן  ההשלכה  קודם 

ו, אבל אם אחד מהם כבר השליך, אף שהשליך  הספינה קובעים ביניהם שישליכ

תכן  י  , אולם ברור שהסבר זה לא)עיין אות ב'(  הרי הוא פטור  –רכוש של חבירו  

 

ויש מקום לומר שהראשונים לעיל, לא יחלקו על דבריו כיון שמציאות זו הינה מציאות ברורה שבה אסור    367
 להעלות חמור מסוכן זה לספינה.  



 

 - 201 - 

 

 

 .368ג'( לשיטת רש"י שם שביאר שמדובר לאחר ההשלכה )אות 

 

במקרה של הנחשול, לא    .עוד ניתן לומר, שיש חילוק בין עודף משקל לבין נחשול 

שמפריע    היתה משקל  עודף  של  במקרה  משא"כ  שכזה,  מקרה  שיארע  ציפייה 

להפלגה גם בתנאים רגילים של הים. וטעם החילוק הוא, שאם מדובר בדבר לא  

צפוי כמו נחשול, אף אחד מהם אינו אשם יותר מחבירו, וממילא יבואו לחשבון,  

החלו  וכולם  לאשמה  תורמים  כולם  משקל,  עודף  עם  ספינה  של  במקרה    אולם 

בהפלגה )ללא קשר מי עלה ראשון(, כ'שותפות' שכולם תורמים לבעיה, וממילא  

 ,369אין לאף אחד מהם טענה על השלכת רכושו   –כיון שכל אחד מהם הוא 'פושע'  

 )ועיין לקמן במ"מ(.  וצ"ע

 

 פסקי הרמב"ם  

 

 : ד"הלכות גזלה ואבדה הלכה יפי"ב רמב"ם  יב.

 

מהלכת בים ועמד עליה נחשול לטבעה והקילו ממשאה,   פינה שהיתהס

 ... מחשבין לפי משאוי ואין מחשבין לפי ממון

 

 פסק הרמב"ם:  ו"חובל ומזיק הלכה ט ובפרק ח' מהלכות  

 

ועמד אחד מהן והקל ממשאה     -  ספינה שחשבה להשבר מכובד המשוי

ומצוה והשליך בים פטור, שהמשא שבה כמו רודף אחריהם להרגם  

 שה שהשליך והושיעם. רבה ע

  

משתתפים    כולם  )שבראשון  המקרים  שני  בין  החילוק  מה  ביאר  לא  הרמב"ם 

בתשלום ]גם לאחר מעשה[ ובמקרה השני המשליך פטור, ונראה שהמפסיד היחיד  

 

 בחמור שקופץ ומטביע ולא בעודף משקל.  –י מפרש את סוגיית החמור ומה עוד שיתכן שרש" 368
 . שגיאה! הסימניה אינה מוגדרת.עיין הערה  369



 מוליכך בדרך==============================================

- 202 - 

 

 

 המטען שהושלך )ושמא יש להציע כחילוק האחרון שבאות יא(. הוא בעל 

 

שעמדה    הראב"ד  בספינה  בדין  הרמב"ם  על  חולק  אכן  ומזיק  חובל  בהלכות 

 להישבר:  

 

להרגם. א רודף אחריהם  כמו  וכו' שהמשא שבה  מר  ספינה שחשבה 

אין כאן לא מלח ולא תבלין שאין כאן דין רודף כלל ואין זה      ,אברהם

ודין זה שהטיל לים אף על פי   370דומה למעשה דחמרא דפרק הגוזל 

אח איש  משל  משאם  .דשהטיל  לפי  כולם  על  כדאיתא    מחשבין 

 .371בגמרא

 

 המ"מ במקום כתב לישב:    

 

דההיא דוקא    ,נ"ל שהוא מחלק בין זו לזושל הרמב"ם(  -)ומתוך דבריו  

עמד עליה נחשול שהוא צער כבד מגלי הים ואין הספינה טעונה יותר  

מדאי אלא להשקיט שאון גלי הים היה הם משליכים על צד זה אמרו  

  .לפי משאוי וכמה פעמים יקרה זה ליורדי היםמחשבין 

כאן   משאה(  -)ומ"ש  מכובד  שנשברת  הספינה  מתנהג בדין  כשהים  הוא 

כדרכו אלא שהספינה טעונה יותר מדאי שאחד או שנים מהם טענוה 

 ... וזה חילוק מבואר 372ואז המשוי כרודף והיינו עובדא דחמרא 

 

ולכן     הספינה  נקלעה  אליו  במצב  שאשם  מי  אין  הנחשול,  של  בנידון  כלומר, 

יותר ממשקלה, הדבר   ההוצאה היא על כולם, לעומת זאת בספינה שהיא טעונה 

נבע מחמת 'אחד או שנים' שהעמיסו עליה יותר מהרואי, ולכן המשאוי העודף הינו  

 'רודף' והמשליך פטור לגמרי. 

 

 

עוז על הרמב"ם שנקט שמקורו    דלעיין אות י' ששיטת הראב"ד שהחמור הועלה לספינה בפשיעה. ועיין מג  370
 של הרמב"ם איננו בדין החמור )עי"ש בשיטתו אולם לא יישב את הסתירה בין פסקי הרמב"ם(. 

 עיין ביאור הגר"א חו"מ סימן ש"פ ס"ק ו'.  371
 אות ה'.  372



 

 - 203 - 

 

 

ל המשקל העודף על 'אחד או  להטיל את האשמה ע  המ"מ אינו מבאר כיצד ידוע 

שנים' ולא על אחרים ? אם נאמר ששאר האנשים עלו לספינה ללא משא כלל ורק  

ושמא    373נוכל לומר שהמשא נחשב רודף ביחס לאנשים   –אחד או שנים העלו משא  

והשאר לא.    –ה"  ו בלשון המ"מ שכתב "שאחד או שנים מהם טענ  הדבר מדוייק

דוקא אותו אחד או שנים הם    עאולם אם לא נאמר כדברינו צ"ע כיצד לקבוע מדו

, ושמא עלו באחרונה או שהזהירו אותם שלא להעלות עוד משא, אולם  םהרודפי

 כ"ז לא נכתב במפורש בדברי המ"מ.

 

ב"ם שמדובר שאחד או שנים הטעינו משא  ויש לעיין מהיכן דייק המ"מ בדברי רמ

והיקל   לים  המשא  את  שהשליך  שהיחיד  נוקט  המ"מ  ושמא  עליהם,  והאחריות 

ועיין כס"מ )כאן( בשם הנמוק"י    .השליך את כל המשא שהיה בספינה  –ממשאה  

שכתב את חילוקו של    בדברי הרמ"א  טז   שדחה את שיטת המ"מ, ועיין לקמן באות

 המגיד משנה להלכה. 

 

 כתב הפרישה בחו"מ סימן ש"פ שני הסברים: בישוב שיטת הרמב"ם,   יג.

 

והנראה לע"ד בישובו הוא זה דהרמב"ם כאן לא איירי בפרק זה דסוף  

החובל אלא בדיני פטור וחייב נזק מה שהזיק המזיק ובא לאשמועינן 

לבדו לשלם  והקיל ממשאוי הספינה אינו חייב הוא  דאם עמד אחד 

אבל ודאי מודה שמחשבים לכולם    ,טור דקאמרהנזק כדין מזיק וזהו פ

דין   כתב  שכבר  כיון  כאן  לכותבו  הוצרך  ולא  משוי  כפי  ואיש  לאיש 

 חשבון בסוף פרק י"ב דגזילה כנ"ל.  

 

וזהו שדייק וכתב שם "והקילו" לשון רבים ששם לא מיירי בדין יחיד 

שעשה כן מנפשו ובאם יהיה חייב לשלם ]* כדין מזיק[ אלא כתב הדין  

 שבין לפי המשאוי ולא לפי הממון. שמח

 

 

 עיין אבן האזל בהלכות חובל הנ"ל )ושם שלא מתחשבים על פי משקל האנשים עצמם(.   373



 מוליכך בדרך==============================================

- 204 - 

 

 

ומ"ש הרמב"ם הטעם דפטור מפני שהמשוי הוא "רודף" דמשמע דאין  

משלמין כלום לבעל המשא כיון דניתן לאבד כדין רודף לא מיירי בידוע 

דשל זו שהשליך גרם כל הכבידות אלא הכי קאמר מפני שאותה המשא 

לז מותר  כן  ואם  רודפת.  בודאי  היא  הספינה  אך  המכבדת  לאבדו  ה 

של  דלמא משא  היא הרודפת  שזו שהשליך  בודאי  יודעים  אנו  שאין 

 . השני גרמה עיקר הכבידות ולהכי משלשין ביניהן ודו"ק

 

כולם    בין  יחולק  שהתשלום  ברור  גזילה  כלומר,  בהלכות  ובהלכות    .374כמבואר 

חובל הדגש הוא שגם אם לא התייעץ אלא השליך לבדו הוא פטור לשלם על הכל,  

ר הרמב"ם דין "רודף", ולכאורה  יל חייב לשלם בשותפות עם כולם. ואף שהזכאב

יש לפטור את המשליך לגמרי כמו דינו של כל מציל מיד הרודף )לעיל אות ה'(,  

אולם כיון שאין ידיעה ברורה שמשאו של זה גורם, יש לחלק ההוצאות בין כולם,  

 וצ"ע כיצד ניתן להוציא ממון מכח הספק. 

 

 :ביאר הפרישהועוד 

 

מיירי באין הספינה עדיין  דין הנחשול(  ) ועוד יש לחלק דשם בברייתא  

אותה    טובעת ויש להן פנאי לעשות סדר ביניהן מאיזה סחורה יקילו

נותן  הדין  אחד  איש  של  מסחורה  אותה  הקילו  אם  אף  הכי  ומשום 

 שישלמו לו ויחשבו לפי המשאוי ולא לפי הממון. 

 

אבל תמה אני למה לא נפרש דברי הרמב"ם כפשטן,  אור לשו"ע סימן ער"ב סעיף ד': "וכך כתב גם הט"ז בבי  374
דודאי הרמב"ם ג"כ ס"ל דכולהו חייבים לשלם זה ההיזק וכההוא דנחשול ש]עמד ל[טבעה בים, אלא דכאן  
קמ"ל הרמב"ם דלא נחייב את המשליך, אלא אנו אומרים שמצוה עשה דכל המשוי של הספינה יש עליו שם  

"  , ומה שהשליך משל אחד הוי כמשליך קצת מכל אחד ובין כולם )השלימו( ]ישלמו[ לפי המשוי, כנ"ל רודף
ט. והש"ך בסעיף ד' כתב שכל הפירושים לביאור דברי  -ועיין גם בסמ"ע בפירושו לסעיף ד' וערוה"ש סעיף ח'

 דחוקים. ועיין פתחי חושן, נזיקין פרק י"ב הערה מ"ב.  –הרמב"ם 
 



 

 - 205 - 

 

 

אבל כאן מדבר הרמב"ם בספינה שכבר התחילה לטבוע וכלשון רבינו 

ואז אין פנאי לברר מאיזה משא    'ספינה שטבעה'שכתב בשם הרמב"ם  

דים נפשו ולוקח איזה סחורה יקילו משום הכי הדין נותן שכל מי שמק

בעל  ומפסיד  פטור  הספינה  כל  להציל  ואפילו  תחלה  בידו  שיפגע 

  ..הסחורה שמזלו גרם ובלאו הכי נמי היה נטבע כולם.

 

אין זמן "לעשות    פטור כיון שהספינה כבר "החלה לטבוע" ועתה כלומר, המשליך 

גזלה מדובר שכולם    סדר ביניהם" ולכן מי שנטל יוזמה והציל פטור, ואילו בהלכות 

 יחדיו החליטו להשליך כעוד היה להם זמן לתכנן מראש. 

 

הע  ומדוע  חלקו  אחד  כל  להשליך  כולם  על  מוטל  היה  שסו"ס  לעיין  בדה  וויש 

 שהספינה עומדת לטבוע תפטור אותם מחיובם ?  

 

ונראה שהפרישה נוקט שכל עוד יש להם זמן לא חל דין רודף, ולכן מוטל על כולם,   

ש בשעת הטביעה, יש להציל מיד הרודף, והמשליך פטור כדינו של כל  אבל ממ

האח את  לחייב  אין  ואף  מהרודף,  הצלה    יםמציל  מתקנת  זה  שכל  להשתתף, 

 מהרודף, שאל"כ אחרים ימנעו את המציל מלהציל. 

 

ואילו   יד. יחדיו  הקלו  שכולם  מדובר  גזלה  שונה, בהלכות  קצת  באופן  להציע  יתכן 

שאחד הקיל )וכפי שדייק הפרישה(, והחילוק הוא לא בהכרח  חובל מדובר  בהלכות  

בין מקרה בו הספינה כבר בתהליך טביעה לבין קודם לכן )כדברי הפרישה(, אלא  

שישליך   מי  ולכן  ב'רודף'  מדובר  מקרה  יהיו    –בכל  האחרים  )ואף  פטור  יהיה 

פטורים מלהשתתף(, אבל, אם הם הגיעו להסכמה ביניהם להשלכת המשא, הרי  

 וממילא ישלמו כל אחד לפי חלקו.   – בלו עליהם לשלם קי

 

  החשבר חילוק נוסף שניתן להציע לביאור הרמב"ם הוא, שבדין הספינה שחישבה ל טו.

מחמת משאה, ה'רודף' )המשא( נמצא בתוף הספינה עצמה, והשלכת המשא היא  

ו  מציל ממנו כדי שלא ימנע שפטור ה  –פגיעה ברודף עצמו שלגביה נאמר דין רודף  

מלהציל )ואף שאר בני הספינה פטורים מלהשתתף בתשלום כדי שלא יבואו למנוע  



 מוליכך בדרך==============================================

- 206 - 

 

 

לספינה    חיצוני  הינו  הרודף  הנחשול,  של  הנידון  זאת  לעומת  מהצלה(.    - אותו 

ידי   על  אלא  עצמו  ברודף  פגיעה  ידי  על  איננה  וההצלה  הרודף,  הינו  ה'נחשול' 

דין רודף וישלמו כולם  בריחה ממנו על ידי השלכת משא, ובמקרה זה לא נאמר  

 יחדיו, וצ"ע האם חילוק זה מדוייק בהלכות רודף.  

 

 פסק השו"ע 

 

 שו"ע חו"מ סימן ער"ב סעיף י"ז: .זט

 

והקילו  לטובעה  נחשול  עליה  ועמד  בים  מהלכת  שהיתה  ספינה 

 ... ממשאה, מחשבין לפי משאוי ואין מחשבין לפי ממון

 

 ' : פ סעיף ד "סימן ש "ע חו"מ שווב  

 

ספינה שחשבה להשבר מכובד המשוי, ועמד אחד מהם והקל מהמשא  

והשליך בים, פטור, שהמשא שבה כמו רודף אחריהם להורגם, ומצוה 

 רבה עשה שהשליך והושיעם. 

 

פסקי השו"ע הינם כדברי הרמב"ם )לעיל אות יב( ולעיל הערנו על הסתירה לכאורה    

סעיף ד' כתב )ומכלל דבריו    דבריו ובאופנים שונים לישבו. והרמ"א בסימן ש"פ

 ישוב לסתירה(: 

 

יותר מדאי, דהוי המשוי כרודף. אבל אם  וי"א דוקא שטעונה  הגה: 

אינה טעונה יותר מדאי, ובא נחשול לטבען, חייבים לשלם ומחשבין 

לפי המשוי ולא לפי הממון )רמב"ם פי"ב דגזילה והמ"מ סוף הלכות 

 אחד, כולן משלמין )טור(.(, ואף על פי שלא הטיל רק משוי של  375חובל 

 

המ"מ לעיל אות יב, ושם כתב המ"מ שאחד או שנים הטעינו המשא שמטביע הספינה ואילו  עיין בדברי    375
כאן הרמ"א לא פירט וגם בדרכי משה הארוך בסימן ש"פ ס"ק ד' ציין לדברי המגיד משנה וכדבריו כאן ולא  

 



 

 - 207 - 

 

 

 

והשליך    חדהכניס חמור בספינה וקופץ בספינה ובקש לטבעו, ובא א

חייב  המשליכו  אז  בספינה  חמורים  להכניס  דרך  אם  לנהר,  החמור 

וכל כיוצא בזה, וכן   376ואם לאו, פטור, דאז החמור מקרי רודף   ,לשלם

ין סימן  נ"ל עיקר )מרדכי פרק הגוזל בתרא ותשובת מיימוני דספר נזיק

 כ'(.

 

)נחשול     כולם  אין אשם, החיוב מוטל על  בו  מדברי הרמ"א עולה, שבכל מקרה 

להיכנס   לו רשות  יותר מדאי, חמור קופץ שהיתה  המטביע ספינה שאינה טעונה 

ם )הטעין מטען יתר, הכניס חמור באיסור(, ההפסד  שלספינה(, אולם אם יש מי שא

 הינו רק עליו.  

 

 סיכום 

 

 מור לעיל: העולה מהא יז.

 

החישוב הוא לפי משקל ולא   ,ספינה שנחשול עומד להטביעה, ויש להקל ממשאה •

לפי מחיר המשא, ודנו מפרשים האם מדובר לאחר מעשה ההשכלה או קודם לכן,  

- בעל הברזל להשליך יותר והוא ישלם לו )אות א  תוהאם יכול בעל הזהב לכוף א

 ד'(. 

ובפשטות   • פטור  לים  והמשליכו  רודף  דין  בו  יש  הספינה  להטביע  הרוצה  חמור 

אולם י"א שגם במקרה זה ההוצאות    לבדו )אות ח'( ההפסד כולו על בעל החמור  

 על כולם כיון שמדובר במשקל עודף )פרישה אות יג(. 

האומרים   • שעלה  שיש  וי"א  כולם  עם  שעלה  י"א  לספינה  ראשון  הועלה  החמור 

 באחרונה )אות ה, ו , י'(. 

 

ומס כבד,  הטעינו משא  נישם  או  נותב ציין שדוקא אחד  וכל השלכת משא  קר שהרמ"א  בזה  חילוק  ט שאין 
 אינה מחייבית המשליך ולא את האחרים.  –במקרה של עודף משקל 

 ובש"ך ס"ק ח' העיר שאין זה מדוקדק אלא בעל החמור הוא הרודף.   376



 מוליכך בדרך==============================================

- 208 - 

 

 

נחשב   • ולכן  ח'(  )אות  קופץ  י"א שהוא  הספינה  להטביע  רוצה  החמור  בו  באופן 

ם י"א שלמרות זאת אינו נחשב רודף אם היה מותר להעלותו לספינה  רודף, אול

 אות טז(. בברמ"א אות י' בדברי הראב"ד ועיין 

 ח' ,י'(. שהחמור מטביע את הספינה מחמת משקל עודף )אות  רשיםיש מפ •

בחילוק בין דין הנחשול )שההוצאות על כולם( ולבין דין החמור )שמפסיד בעל   •

 ם )אות יא, יב ואילך בישוב שיטת הרמב"ם(,   החמור( נאמרו חילוקים רבי

 

  



 

 - 209 - 

 

 

 

 והציל –שיירא שעמד עליה גייס 

 

 דין הברייתא 

 

 גמ' ב"ק דף קטז: :  א.

  

 378ועמד אחד מהם   377שיירא שהיתה מהלכת במדבר ועמד גייס וטרפה

 . )רש"י: כל אחד מכיר את שלו ונוטל(הציל לאמצע  –והציל 

 

 

האם הגייס כבר לקח את הממון או עומד לקחת את הממון. בתוספתא ב"מ פ"ח הלכה כ"ה הנוסח הוא:   377
ל מה שהציל הציל לאמצע ואם התנה עליהן בבית  שיירה שהיתה באה במדבר ונפל עליה גייס ועמד אחד והצי"

מה שהציל    , חמרין שהיו מהלכין בדרך ונפלו עליהם ליסטים ועמד אחד מהן והציל  .דין מה שהציל הציל לעצמו 
שיירא שנפל  " ובירושלמי ב"מ פרק ז' סוף הלכה ד': " ואם נתנו לו רשות מה שהציל הציל לעצמו  .הציל לאמצע 

ועמד אחד מהן גייס  לו רשות הציל לעצמו. חמרין שנפלו עליהן    עליה  נתנו  והציל מידן הציל לאמצע ואם 
לעצמו הציל  דין  בבית  עמם  התנה  ואם  לאמצע  הציל  והציל  מהן  אחד  ועמד  התוספתא  ליסטין  פי  ועל   "

והירושלמי אין הכרח שהגייס כבר נטל, ויתכן שעומד ליטול והוא מצליח למנוע מהם. אולם בסוגייתנו נראה  
 ובהערה שם.  395ועיין לקמן בשיטת הנתיבות וליד ציון הערה  –"וטרפה"   מפורש

שלא    לווהא דתני אם אמר להם אציל לעצמי הציל לעצמו משמע שאמר להם אפיוכתב באו"ז ב"ק תנ"ט: "
דבבא מציעא פ' השוכר את הפועלים שיירא שהיתה באה במדבר ונפל עליה    א בבית דין אבל תניא בתוספת

גייס ועמד אחד מהן והציל מה שהציל הציל לעצמו ואם התנה עמהם בב"ד מה שהציל הציל לעצמו קתני אם  
אמר אציל לעצמי הציל לאמצע. מיהו סוגיא דשמעתין משמע    לוהתנה עמהם בב"ד אבל שלא בבית דין אפי

"ד. ותו קתני התם דדיירין שהיו מהלכין בדרך ונפל עליהן ליסטים ועמד אחד מהן והציל מה  שלא בב   לואפי
שלא בב"ד    לושהציל הציל לאמצע ואם נתנו לו רשות מה שהציל הציל לעצמו משמע שנתנו לו רשות אפי

במקום  ושמא הא דקתני אם התנה עמהם בבית דין היינו שהיו יכולין להציל להדיא שלא על ידי הדחק אבל  
 . 379". ועיין לקמן הערה שלא היו יכולין כי אם על ידי הדחק מהני אמירה דידיה אפי' שלא בפני ב"ד

ים ששכרוהו נראה דאם היה  ואם צריך לחזור בפני הבעלבחו"מ סימן קפ"א סעיף ד': "ערוך השולחן  וכתב  
אבוד לגמרי מהני חזרתו גם שלא בפני הבעלים אבל אם היו יכולים להציל אף ע"י הדחק לא מהני חזרתו שלא  
בפניהם דהבעלים יכולים לומר אלמלי ידענו שתחזור בך היינו נדחקים להציל בעצמינו ולא סמכנו עליך ואנחנו  

תעשה עולה לשנות ממה שהושוית ]נ"ל[ ולא תקשה לך במה    שכרנו אותך שתציל בעדינו וסמכנו עליך שלא 
שנתבאר בסי' זה שיש חילוק בין לא היו יכולים להציל כלל בין היו יכולים להציל ע"י הדחק ואיך משכחת לה  
שלא היו יכולים להציל כלל והלא זה עמד והצילם די"ל כגון שהבעלים לפי כחותיהם היה מן הנמנעות שיציל  

". וקצ"ע שהרי גם אם הבעלים אין להם  ו וזה המציל כחו חזק מהבעלים ומסר נפשו והצילםבמקום סכנה כז
 ר אדם אחר, ושמא מדובר שלא היה פנאי לכך. ו כח, יכולים הם לשכ

עלמא ? ובירושלמי  ב"אחד מהם", הינה דוקא או דוגמא    ומה הדין אם איש זר הציל, האם לשון הברייתא  378
 כ "אחד מהן" אולם בתוספתא )שם( הנוסח הוא: "ועמד אחד".  )עיין בהערה הקודמת( נאמר ג"



 מוליכך בדרך==============================================

- 210 - 

 

 

 הציל לעצמו.  –אני אציל לעצמי  379ואם אמר  

 

"כל אחד מכיר את שלו"    רימפשט דברי רש"י עולה שבני השיירה אינם שותפים שה  

ואין הוא זוכה ברכושם אלא עליו   וא"כ לכל אחד מהם יש רכוש פרטי ואחד הציל

 לתת לכל אחד את שלו. 

 

הי   שההצלה  מלמדת  לכאורה  לאמצע"  "הציל  הלשון  שפשט  לעיין  יש  א  אמנם, 

ומי  )  שכל אחד יטול את שלו  ולא    ויתחלק הרכוש שהציל בין כולם  עבור כולם

 כפשוטו ?   ירשומדוע רש"י לא פ  ( צל הפסיד לגמריושרכושו לא ה 

 

מדובר בשותפים, פועלים    יתא ונראה, שבהמשך הגמ' נחלקו אמוראים האם בברי 

הפירוש   ולפיכך  בשותפות  מדובר  שלא  פירש  עתה  ורש"י  דוקא,  לאו  של  או 

 ינו חלוקה של כולם, אלא שכל אחד יקבל את שלו. א"לאמצע" 

 

כל עוד שלא אמר    ,ובפשטות, "הציל לאמצע" גם אם הוא עצמו רצה להציל לעצמו 

"אני אציל לעצמי", עליו להשיב לכל אחד מהם את שלו אפילו לא הציל לעצמו  

 כלום )ויל"ע האם זכאי לשכר עבור פעולת ההצלה(. 

 

 יאוש בעלים הציל לעצמו אחר 

 

 הגמ' מבררת מה היא המציאות עליה מדובר בברייתא:   ב.

 

אי שיכולים  )רש"י:    אי דיכול להציל, אפילו סיפא נמי לאמצע  ,  היכי דמי

ואי דלא יכול   ,  (גזלן הוא  ,אמר לעצמו  לובעלים להציל לא אייאוש ואפי  –

 ?   להציל, אפילו רישא נמי לעצמו

 

שעל פי התוספתא והירושלמי מדובר בתנאי בפני בית דין או שנתנו לו רשות )ולא התבאר    377עיין בהערה    379
לו רשות, בית הדין, שאר בני השיירה, הליסטים התירו לו להציל(, ואילו בסוגייתנו נאמר רק  שם מי אלו שנתנו 

 . 396מה הוא אמר ולא התבאר האם היה מי שהסכים עימו ובפני מי אמר אמירה זו. ועיין לקמן הערה  



 

 - 211 - 

 

 

והרי הוכח שאפשרי להציל, וגם אם האדם    –מה המשמעות של אין יכולים להציל    

עצמו אינו יכול )חולה( והוא יכול לשכור פועל שיכול להציל מסתבר שהדבר הינו  

 בכלל "יכולים להציל" ?  

 

ה שיש בה סכנת נפשות )עיין  ונראה, שלא מדובר בהצלה ודאית וגם מדובר בפעול

המציל מוסר נפשו( ולכן נחשב הדבר כמציאות שאין אפשר  שבדברי רש"י באות ו'  

והבעלים מתייאשים. ואותו אדם שהלך והציל, עשה פעולה לא הגיונית   –ולהציל 

 ובסופו של דבר הצליח. 

 

)ועל פי פירוש רש"י( עולה שאם הבעלים אינם יכולים להציל, זאת  קושיית הגמ'  מו 

לעצמו,   זכה  ולכן  התייאשו  שהם  התייאשו  אומרת  אם  בכך  ומה  צ"ע,  לכאורה 

 ?  קיים חיוב השבת חפץ גזול גם אחר יאושבמקרה זה הבעלים והרי 

 

 על פי דיני גזילה:  הקושיא ביתר פירוטוביאור  

 

עלים, אין היאוש פוטר את הבעלים מלהשיב  חפץ שנגזל ונתייאשו ממנו הב •

 . 380את החפץ הגזול לבעליו 

אם אחר יאוש היה "שינוי רשות" כלומר, שהגזלן מכר חפץ זה לאדם אחר,   •

לבעלים החפץ  השבת  חובת  החפץ   381פוקעת  דמי  את  לשלם  חייב  והגזלן 

דמי החפץ מהקונה  יכול לתבוע  )וי"א שהנגזל  ידע הקונה    (382לבעלים  ואם 

מפורסם" )"גנב  גזול  או  גנוב  חפץ  קונה  חייב    ( שהוא  האם  הפוסקים  נחלקו 

 .383להשיב הדמים 

"שינוי רשות" פירושו שהגזלן מכר או נתן במתנה את החפץ הגזול לאחרים   •

ם מהשבת החפץ עמו לבעלים( אולם אם בא אדם ונטל את  )ואז האחרים פטורי

 

 שו"ע חו"מ סימן שנ"ד סעיף ב' וסימן ש"ס סעיף א'.  380
 עיין שו"ע חו"מ שנ"ג ד', שס"א ד'.   381
 ח ואילך. "עייו פרטי הדין בפתחי חושן, גזילה, פרק ג' סעיף י 382
 עיין שו"ע חו"מ סימן שנ"ג סעיף ג' לענין גניבה וה"ה לענין גזל כמפורש בסימן שס"א סעיף ד'.  383



 מוליכך בדרך==============================================

- 212 - 

 

 

החפץ הגזול מהגזלן בעל כרחו של הגזלן, אין זה שינוי רשות שפוטר מהשבה,  

 .  384וחייב הנוטל מהגזלן 

 

ועל פי האמור, יש לעיין בסוגייתנו, מדוע פשוט לגמרא שהמציל מן הליסטים לאחר   

)ואין זה שינוי    385רחו חייב להשיביאוש פטור מלהשיב, והרי הנוטל מהגזלן בעל כו

  ?  386רשות הפוטר מהשבה( 

 

 הקשה בנתיבות סימן שס"א ס"ק ב':  הנ"ל  הקושיהו .ג

 

רשות שינוי  מיקרי  לא  כרחו  בסימן 387בעל  מבואר  דהא  לי,  תמוה   .

שנתיאשו  מפני  שלו  אלו  הרי  ישראל  ליסטים  מיד  דהמציל  שס"ח 

מ"מ הא אין כאן שינוי רשות   וקשה דמה בכך שנתיאשו  388הבעלים 

  ?  כיון שלקחו בעל כרחו

 

וכן קשה בסימן קפ"א ]סעיף א'[ בשיירא שעמד עליה גייס ועמד אחד 

 ?   389והציל הציל לעצמו ע"ש, הא אין כאן שינוי רשות

 

 

דאם   [ נ"י פ' חז"ה]לא הוי שינוי אלא אם כן מכרו או נתנו לאחר. )י"א סימן שס"א סעיף ה': "שו"ע חו"מ  384
תשובת רשב"א סימן תתקס"ח(, אבל אם  ,  מכרו באחריות או נתנו בטעות או בעל כרחו, לא מקרי שינוי רשות

מהראשון או מהשני,    בא אחר ונטלו מבית הגזלן שלא מרצונו, כאילו נטלו מבית הבעלים, אם ירצה הנגזל גובה 
או אם ירצה יגבה חצי מזה וחצי מזה. ואם פרעו השני לראשון, או שהגזלן הראשון מחל לשני, אינו כלום, כי  
אין דינו של שני אלא עם הבעלים, ל"ש אם ידע השני שהוא גזול ביד הגזלן ל"ש שלא ידע ואפילו אם אכלו  

 ל"ח ואילך ועמ' שמ"ב ואילך. ". ועיין גבול עולם עמ' שהשני, חייב לשלם לבעלים 
שם ד"ה אמר לעצמו כו' אסח דעתייהו וגלו דאיאוש כו', וקשה לי הא יאוש  ב"ק קטז: "רבי עקיבא איגר    385

כדי לא קנה ושינוי רשות לא הוי כיון דגזלן לא נתן לו מדעת רק שזה הציל ולקח מהגזלן שלא מרצונו, וכמש"כ  
מצאתי כן בספר מחנה אפרים הלכות גזילה סימן כ"ח, ותירוצו אינו    בחו"מ סי' שס"א ס"ה, וצע"ג. אחר זמן רב

 ". וע"ע ביאור הגר"א חו"מ סימן שס"א ס"ק ב'. מובן
 כמבואר לעיל.  –ועוד שכיון שהוא יודע שהוא נוטל מגזלן י"א שחייב לשלם את דמי החפץ  386
ששינוי רשות על ידי גזילה מבית הגזלן לא מהווה שינוי רשות הפוטר את   -   384עיין לשון השו"ע בהערה    387

 המחזיק הנוכחי מחובת השבת החפץ. 
המציל מיד לסטים ישראל, הרי אלו שלו, מפני שסתם הדבר שנתייאשו הבעלים.  "ע שס"ח סעיף א': "שו  388

 ". יאשו, חייב להחזיר ואם ידע שלא נתי
פירוש, אין כאן 'שינוי רשות' שעל פי הלכה פוטר מהשבה, כיון ששינוי רשות זה נעשה בעל כורחו של    389

 הגזלן. 



 

 - 213 - 

 

 

י הרשו  ובפשטות ניתן היה לישב שהמציל מהגייס הציל מהם בהסכמתם )ואז שינ  

 זו"א ב"ק סימן ט"ז ס"ק ה' ד"ה "והא" וכתב: מועיל וכנ"ל( וכפי שנקט הח

 

היינו שהצילו בממון או בפיוס אבל הצילו בעל כורחו קי"ל דיאוש כדי 

 לא קני.

 

אופנים   בשני  ותירץ  כורחם  בעל  מהגייס  שמדובר שהציל  סובר  הנתיבות  .  אולם 

 : 390השיבבביאורים ס"ק א' קפ"א בסימן 

 

הנהר מן  כמציל  דהוי  שאני,  דגייס  אדם   ונראה  מכל  אבודה  שהיא 

אם אחד אינו כאן לא אמרינן דהוי יאוש שלא   ...391וכהפקר גמור הוא

ביה  דמהני  נהר  ששטפה  כאבידה  הוי  דגייס  כאן,  שאינו  כיון  מדעת 

אפילו יאוש שלא מדעת, אבל ביכולין להציל ע"י הדחק שאינה אבודה 

 ..מכל אדם, ודאי לא זכה בחלק של מי שאינו כאן.

 

כלומר, אם המציאות אי שאי אפשר להציל, הרי זו זוטו של ים שהיאוש בו אינו    

 תלוי באדם הפרטי אלא הדין הוא שכל אדם יכול לזכות.  

 

  על הקושיא הנ"ל תשובה אחרת: בסימן שס"א הנ"ל השיב הנתיבות ד.

 

אחר שבא ליד גזלן מיקרי יאוש   לכן נלפענ"ד לחלק, דדוקא כשנתיאש

דגזילה ולא קנה, ושוב אסור לכל אחד לזכות בו כמ"ש התוס' בב"ק  

]ע"א[ בד"ה כל שלקטו ע"ש, והוא מטעם שכבר נתחייב הגזלן   ס"ט 

  .בהשבה

 

 

הציל לעצמו. עיין סמ"ע ס"ק א' הטעם דמתייאשו מיניה. ולכאורה תימה, דהא בגזלן  "לשון קושייתו שם:  390
וי, ומבואר בסימן )שמ"א( ]שס"א[ סעיף ה' דאם נטלו מהגזלן  לא מהני יאוש רק עם שינוי רשות אפילו בגזלן ג

שלא ברצונו דלא הוי שינוי רשות, וא"כ במאי קנה אותו כאן. ואין לחלק בין גייס ובין ליסטים, דהא בב"ק דף  
 " ? קי"ד ]ע"א[ במשנה כלל גייס וליסטים

 שונים בגבול עולם עמ' שע"ה ואילך.  םהאם כל גייס הינו כמו זוטו של ים ? ועיין חילוקי 391



 מוליכך בדרך==============================================

- 214 - 

 

 

אבל אם ראה אנס בא כנגדו והמטלטלין מונחין עדיין לפניו ונתיאש, 

כמבוא להציל,  יכול  כשאינו  יאוש  הוי  ג"כ  ]ע"ב[ דזה  קט"ו  בב"ק  ר 

מפני שהוא  שני  מעשר  עליו  לחלל  יכול  שאינו  כנגדו  בא  אנס  בראה 

הפקר, ויאוש זה הוי ממש כמו יאוש דאבידה דהא נתיאש קודם שבא  

ליד הגזלן, לא מיבעיא דאם בא אחד והציל ולא הניח לגזלן לקחתו 

דמי ממש למציל מן הארי או מן הנהר או מן הדליקה ]ב"מ כ"ד ע"א[, 

ה לי שנתיאשו הבעלים מפני שבא ארי או דליקה ומה לי שנתיאשו דמ

 מפני שראו ליסטים וגייס באין, 

 

אלא אפילו הציל אחר שבא ליד הגזלן, מ"מ כיון שנתיאש קודם שבא 

ליד הגזלן כבר נעשה על המטלטלין שם יאוש דאבידה, ואף ]ד[הגזלן 

לגזלו, מ"מ ודאי דנעשה גזלן עליו דהא מחמתו בא היאוש כיון שבא  

מגזל  יותר  הוי  לא  אבידה  נעשה  הגזלן  ליד  שבא  קודם  שכבר  כיון 

דאבידה דאין עליו שום חיוב השבה כמ"ש הרמב"ן ]במלחמות[ פרק 

רנ"ט   בסימן  הביאותיו  הרי"ף[  מדפי  ע"ב  י"ד  ]ב"מ  מציאות  אלו 

 ]סק"א[ ע"ש,  

 

הגזלן   של  וחיוב תשלומין  פטור מלהחזיר,  כל המציל ממון  ומשו"ה 

 . ו רק מטעם גרמי, כנ"ל בירורן של הדברים.אינ

 

אליו או גזלנים שהוא יודע    מתקרבכלומר, אדם שהתייאש מרכושו מחמת גייס ש 

או פוטר את הגייס  )קודם נטילת הרכוש ממנו(  שאינו יכול לעמוד כנגדם, יאושו  

נטלו חפץ אחר יאוש  להשיבאת הגזלן מ  כיון שהם  . אמנם, על  392לו את החפץ 

 . 393הגזלנים לשלם את ערכו של החפץ מדין מזיק בגרמי הגייס או 

 

ולשיטת הנתיבות, בסוגייתנו מדובר במקרה זה, שהיאוש קדם לנטילה ולכן אם לא   

פטור מלהשיב מהגזלן  נוטל  ה להציל, היה יאוש קודם הנטילה וברור ש  תן היה ני

 

ולהסבר זה אם הבעלים לא היה בשעה בה הגייס נטל, מסתבר שא"א לומר שהיה יאוש קודם לכן, ויל"ע    392
 שאילו היו שם היו מתייאשים(. 0האם יש לדון מדין יאוש שלא מדעת 

 צ"ע האם משתלב עם כל ההגדרות של "גרמי" בשיטות הפוסקים השונות, ואכמ"ל.  393



 

 - 215 - 

 

 

 לבעלים.

 

לגזל  שייך  הרכוש  עתה  שלכאורה  הנתיבות,  בשיטת  לעיין  יש  וא"כ  אמנם  נים 

 על שלקח מרכושם, וצ"ע.  את המציל  יוכלו לתבוע  זלניםהג

 

נמצא שעל פי שיטת הנתיבות, במקרה עליו דנה הגמ' בקושייתה )אות א'( לעיל,   ה.

מדובר בבני שיירה שאינם שותפים. והדין הוא שאם ליסטים טרפו את רכוש בני  

 השיירה ועמד אחד והציל: 

 

אין זכות למציל לקחת את רכושם של שאר בני    –אם הבעלים יכולים להציל   •

 , אפילו אם אמר שהוא מציל לעצמו. 394השיירה

להציל   • יכולים  אינם  הבעלים  מכיון   –אם  לעצמו,  הכל  לקחת  זכאי    המציל 

נטילת   קודם  עוד  שהתייאשו  מחמת  או  ים'  של  כ'זוטו  נחשבים  שהליסטים 

ד'(, אפילו אם המציל לא הזכיר שההצלה היא  -הרכוש בפועל )לעיל אות ג'

 לעצמו.

 

הציל לעצמו, כיון שאחר יאוש    –ונראה, שאם היה יאוש בעלים, ובא אדם זר והציל  

 מותר ליטול וכנ"ל. 

 

החת"ס בתשובה חו"מ סימן ק',   רי' הביא מדב)ובפת"ש חו"מ סימן קפ"א ס"ק א

שאם הגייס בא ועדיין לא טרף את הרכוש, אם עמד אחד והציל בכל מקרה אינו  

הנתיבות   כשיטת  שלא  דבריו  ולכאורה  נתייאשו,  לא  שעדיין  כיון  עלצמו  זוכה 

 (.395כאן 

 

 ויל"ע האם המציל יכול לתבוע תשלום עבור פעולת ההצלה.  394
נראה הכוונה דבנידן דידן בעי' דוקא שכבר טרפו ושוב אח"כ הציל מידם אחר הטריפה  וכתב החת"ס שם: "  395

אז הוה זוכה מן ההפקר אבל מה שלא נטרוף ולא הגיעה לידם עדיין אינו מיואש ולא הציל לעצמו אמנם בטור  
הרא"ש שחיבר הטור גרס בברייתא שני' לטורפה משמע ס"ל אפי' לא הגיע עדיין ליד הגזלן  וכן בקיצור פסקי  

 



 מוליכך בדרך==============================================

- 216 - 

 

 

 

ומכאן, שיש לישב מדוע בברייתא נאמר שיש חילוק בין אם אמר שמציל לעצמו או  

ולקמן שיטות האמוראים    – אמר זאת, והרי במקרה הנ"ל אין חלוקה בין המקרים    לא

 בישוב הקושיא. 

 

 שותפים  -בני השיירה   

 

 גמ' ב"ק דף קטז: :  ו.

 

ובין יכולים להציל ובין   )רש"י:  הכא בשותפין עסקינן  ,אמר רמי בר חמא 

להציל יכולין  חבירו   (אין  לדעת  שלא  חולק  זה שותף  במקום  )  396וכגון 

 . 397( איבוד ממון

 

  לא פליג   –לא אמר    ,(ומעכב חלקו את מה שהציל)  פליג  –  )לעצמי(אמר  

נפשי) דמסר  עבד  עמו    398ה ושפיר  שותף  והוא  הואיל  דתרוייהו  אעיסקא 

 . (אורחיה למטרח אכולה עיסקא

 

ועומד א' והחזירם לאחור נמי הציל לעצמו וכיהונתן ארי' סוף יבמות אבל אם הציל ע"י בריחה גם הטור מודה  
מההפקר מ"מ  שלא הציל לעצמו דמזה החלק שהבריח לא נתייאשו להנותרים ומ"מ נ"ל נהי שלא הציל לעצמו 

אם הוא שותף חולק שלא מדעתם גם בברח והציל דלזה לא צריך יאוש אלא פחד סכנה וזמן בהול כנלע"ד ולא  
 . 377". ועיין הערה פי' הפוסקים כל צרכם בענין זה 

האם עליו לומר את דברו בפני בית דין. בפשטות, זכותו לחלוק אינה מחייבת הודעה לשאר    379עיין הערה    396
ע שאכן מעתה ואילך  אמנם מסתבר שכדאי לו שיהיה מי שיד  ם.השותפים שהרי יכול לחלוק גם ללא הסכמת

אינו שותף שאל"כ לאחר מעשה תתעורר שאלת ההוכהה. ועיין לקמן אות ט' בשיטת רבא שמבאר שהברייתא  
יג( מעמיד את  404דנה בפועל שחוזר בו ולכאורה אף הוא אינו חייב בהודעה )עיין הערה   (. ורב אשי )אות 

הברייתא באיניש בעלמא )ולא בשותפים או פועלים( ואם רוצה להציל עליו להודיע לבעלים כדי לוודא שהם  
 עי"ש.  –כך פירש שם רש"י  –התייאשו 

שיעבוד הגוף,  אכמ"ל האם היו שותפים רק בממון זה או גם בשאר דברים, וכן האם שותפות היא בממון או    397
והאם מעיקרא היה מדובר בשותפות לזמן קצוב וכו' ובר"י מלוניל בסוגייתנו כתב שאפילו שקבעו מועד לסיום  
מן   לו  ליטול חלקו הראוי  יכול  זה  סכנה במקום  להם מקום  נזדמן  "אם  זה:  מועד  הגיע  לא  ועוד  השותפות 

 עיין 'שנים יחדיו' בהרחבה.  -הנכסים"
אליו הוא נשא את נפשו, מפני מה עלה  עצמו עבור ממונו ? בגמ' בב"ב דף קיב: "האם מותר לאדם לסכן    398

? " משמע שלפועל מותר לסכן עצמו כדי להרוויח    לא על שכרו  -זה בכבש ונתלה באילן ומסר את עצמו למיתה  
רות  יפאת פרנסתו, אולם האם בעל הבית עצמו מותר לו לעלות באילן כדי לאכול את פירותיו ? ואם מדובר ב

למכירה מסתבר שלא גרע מפועל, ויתכן שה"ה לאכילה דלא גרע מפרנסה, אבל אם אינו זקוק לפירות אלו כי  
 



 

 - 217 - 

 

 

כלומר, השותפות ממשיכה להתקיים למרות שהליסטים נטלו את הרכוש, ולכן אם   

שייך הכל לכולם. ואם הציל    –   ההצלה היא עבור כולם ואם הציל הכלאחד הציל,  

יכולים להציל ובין    –חלק   כל אחד על פי חלקו ובין במקרה בו שאר השותפים 

 במקרה בו הם אינם יכולים להציל.

 

את השותפות,   הזכות לבטל  עומדת  בפני השותפים  המציל  אולם,  אמר  אם  ולכן 

ין אם שאר בני השיירה היו יכולים להציל ובין  זכה בחלקו, ב  –שהוא מציל לעצמו  

 כיון שזכותו לבטל את השותפות.  –אם לא היו יכולים להציל 

 

במקרה בו אמר שהוא מציל לעצמו )ויוצא מהשותפות(, והצליח  מה הדין  יש לעיין   ז.

 האם זוכה בחלק זה לעצמו ?   –להציל יותר מחלקו 

 

ה'( אם לא היתה אפשרות להציל,   )עיין אות  לעיל  ולכאורה לפי העקרון האמור 

נחשב הדבר יאוש בעלים ויכול המציל לקחת אפילו יותר מחלקו )וגם אדם זר יכול  

מהליסטים( ולא  ליטול  להציל  יכולים  והבעלים  בעלים  יאוש  היה  לא  אם  אבל   ,

עליו לתת להם    –הצילו, אין הם מאבדים את זכותם בממון, ואם הציל יותר מחלקו  

 את החלק העודף על חלקו.

 

אולם מדברי רש"י לכאורה לא משמע כך, שהרי רש"י כתב שדברי רמי בר חמא   

ח  את  להציל  יכולים  הבעלים  בו  במקרה  גם  שמציל    – לקם  הינם  אמר  אם  וא"כ 

לעצמו, הוא זוכה גם בחלק השאר אפילו הם יכולים להציל. ויש לעיין מה טעם  

 ?   הדבר, והרי לא היה יאוש

 

יתכן שטעמו של רש"י הוא, שכיון שאמר להם שהוא מציל לעצמו והם לא אמרו  

רו  דבר, נכלל בדבריו שהוא מציל כל מה שיוכל להציל וגם את חלקם וכיון שלא אמ

 

ומכאן שכיון   . (לגבי היהתר להיכנס לסכנה עבור פרנסה  עלמא יתכן שיש לאסור )ועיין שכרו אתובאם להנאה 
ואכמ" ולהסתכן,  הנפש  את  למסור  מותר  מתפרנסים  הם  ממנה  בסחורה  פי  שמדובר  ועל  הסיכון.  בדרגת  ל 

המבואר לעיל במציאות בה הבעלים לא יכולים להציל ה"ז "יאוש בעלים" ואע"פ כן אחד השותפים מנסה  
 להציל או שמתעורר לאחר היאוש לנסות להוציא מידם או שהוא עצמו לא התייאש ואכתי צ"ע.  



 מוליכך בדרך==============================================

- 218 - 

 

 

 זכה גם בחלקם.והסכימו עימו  –דבר 

 

שותף חולק שלא מדעת  "אולם חילוק זה קצ"ע שהרי רמי בר חמא אמר שבמקרה זה  

ורק מוטל עליו להודיע להם    חבירו". משמע שאינו זקוק לשמוע את דעתם בדבר 

לשתיקה    עותעל ביטול חלקו בשותפות ולא מצאנו דברי רמי בר חמא שיש משמ

 פים.או דיבור של השות

 

ונראה להציע, שכיון שהוא הולך להציל והם יודעים שאף הם יכולים לעשות כמוהו  

 מורה על יאוש מצידם ולכן יכול להציל לעצמו, וקצ"ע.  דברולא עשו, ה 

 

 :כותב במפורש  הרא"ש ב"ק פרק י' סימן כ"ד ח.

 

לעצמו הציל.    –אמר מפלג פליג, ואם יכולים להציל, אם הציל חלקו  

 .399הרי הוא של שותפין  –תר ואם הציל יו

 

אמנם בשטמ"ק בשם הרשב"א כתב שאם האחרים יכולים להציל, כלל אין לו זכות    

 , כמבואר בשטמ"ק כאן בשם הרשב"א )בשיטתו הראשונה(:לצאת מהשותפות

 

אמר   אפילו  להציל,  יכולים  אם  מצי   –אבל  דלא  כלום,  אמר  לא 

 .400מפליג 

 

ביחס למקרה בו שאר השותפים יכולים להציל והוא  שיטות בפנינו    נמצא ששלש  

 :401מציל ואומר שמציל לעצמו 

 

 פשט שיטת רש"י: זוכה אפילו בחלק חבירו.  •

 

 וכן הוא בדברי הר"י מלוניל שהו"ד בשטמ"ק כאן.  399
 י הסוגיא. פו כותב שהשיטה האומרת שיש לו זכות לחלוק נראית יותר לאמנם הרשב"א עצמ 400
 עיין גם בשלטי הגיבורים על הרי"ף  דף מב: מדפיו במסכת ב"ק.  401



 

 - 219 - 

 

 

 זוכה רק בחלקו. שיטת הרא"ש:    •

 שיטה ברשב"א: אין לו זכות לצאת מהשותפות. •

 

 / שיטת רש"י בפועלים

 

 בהמשך הסוגיא בדף קטז: :ב'( -רבא מבאר את דין השיירא )לעיל אות א' ט.

 

  403שהיה שכיר לבעלי ספינהרש"י:  )  402רבא אמר: הכא בפועלין עסקינן

וכרב, דאמר רב פועל יכול לחזור בו אפילו בחצי   (וכשאין יכולין להציל

, וכמה דלא הדר ביה כברשותיה דבעל הבית דמי, וכי הדר ביה 404היום 

לי בני ישראל עבדים, כי    טעמא אחרינא הוא, דכתיב   (וזכי מהפקירא)

 .405ולא עבדים לעבדים 

 

מדברי רש"י שכתב: "שהיה שכיר לבעלי הספינה", עולה שהפועל לא נשכר עבור   

ההצלה, אלא הוא פועל שנשכר מעיקרא עבור בני השיירא ועתה שבא הגייס, יש  

לעיין האם הפועל חייב להציל ממנו במסגרת שכירותו או שאין הצלה זו מוטלת  

 עליו.

 

 

 ויתכן שגם לפועל היה רכוש בשיירא.   402
 צ"ע מדוע נקט ספינה והרי מדובר בשיירה. ומ"מ נראה שאין נפ"מ.   403
זכותו לחזור בו הוא אינו זקוק להסכמת בעל הבית, ועיין הערה  האם עליו להודיע לבעלים ? לכאורה אם    404

396 . 
בדיני חזרת פועל עיין בהרחבה ב"שכרו איתו". ויל"ע מדוע יכול לחזור בו והרי מדובר בדבר האבד שאסור    405

שפירש    ' חזור בו ?  ובמחנה אפרים הלכות שכירות פועלים סימן ו' כתב: "שאין יכולים להציל וכולפועל ל 
רש"י שכבר נתייאשו הבעלים מהם אלא שהפועלים מסרו את עצמם והצילו". כלומר, אחר יאוש הרכוש כבר  

מלהשיב לבעלים(.  אינו בבעלות בני השיירא )וגם אם אדם אחד יצליח להוציא את הרכוש מהם הוא יהיה פטור  
ודין ""דבר האבד" נאמר בדבר שהוא בבעלות הבעלים ואילו כאן כבר הופקעה בעלותם והרי זה כמו פועל  
שנשכר למצוא מציאות שאינם בבעלות זה ששכר אותו. והחזו"א בב"ק סו"ס כ"א כתב: "ואמנם נראה דהכא  

מציאות... שגרם שלא מצא מציאה אינו  כלל אלא שכרו ללקוט    דבואלא מיקרי דבר האבוד, שהרי אין ממונו  
 בכלל הפסד שיהא הפועל צריך לשלם הפסדו... דאדרבא בחזקת שלא יציל קאים".  

ז'    םואכמ"ל לגבי פועל שנשכר בקנין שיש הסוברי שאינו יכול לחזור בו עיין נתיבות קפ"א בחידושים ז"ק 
 ה'. -ובביאורים ס"ק ה' ובערוה"ש קפ"א סעיף ד



 מוליכך בדרך==============================================

- 220 - 

 

 

שמלו  לומר  הפועל  יכול  בגינן  סיבות  שתי  שיש  חלק    אכתנראה  איננה  ההצלה 

 מתפקידו:  

 

"כש • היא  שהמציאות  מבאר  להציל",    איןרש"י  לעיל  יכולין  המבואר  ולפי 

כבר היה יאוש והרכוש כבר אינו שלהם. וממילא יכול    –כשאין יכולים להציל  

 הפועל לומר שאין זה מתפקידו להציל את הרכוש שלו.  

נפשות ההצ • בסכנת  כרוכה  כדי    406לה  אותו  שכרו  שלא  לטעון  הפועל  ויכול 

 שיסכן את נפשו אלא רק לעבודות רגילות ושגרתיות. 

 

הוא מציל, ברור שהוא הציל לעצמו, אולם    אומר לשעצמולאור האמור, אם הפועל   י.

ך את עבודתו )גם אם לא היה חייב  יכל עוד לא אמר זאת, אנו מניחים שהוא ממש

ונראה שבמקרה זה עיקר עבור כל בני השיירא.    –בה( ולכן ההצלה היא ל"אמצע"  

ם שהציל עבור כל בני השיירא, ולא יהיה נאמן  יהחידוש הוא שב'סתמא' אנו אומר

 תכוון בליבו להציל לעצמו.לומר שה

 

מה יהיה הדין אם מעיקרא בני השיירא שכרו אותו להציל   ,יש לעיין לשיטת רש"י יא. 

קרה זה ברור שזו  מאת ממונם שכבר התייאשו ממנו )אחר היאוש מנסים שוב(, שב

  מלאכתו וכן אינו יכול לטעון שאינו רוצה להסתכן, כיון שנשכר מעיקרא עבור כך 

 זה יכול לחזור בו ?  או שגם במקרה 

 

יתכן שגם במקרה זה יכול לחזור )ואינו נחשב "דבר האבד" שאינו יכול לחזור בו(   

ורש"י שלא כתב שמדובר במקרה זה, כיון שבמקרה זה פשוט שיכול לחזור בו כמו  

לל פעולות בני השיירא,  כ החידוש הוא במקרה שרש"י כתב שנשכר ל  .כל פועל

לא אמר דבר, הוא ג"כ מציל לעצמו )משתי הסיבות    ולמרות שהיה מקום לומר שאם

 ועיין לקמן בשיטת הרמב"ם.   –שהוזכרו לעיל(, הדין הוא שהציל לכולם 

 

 

 ובהערה שם.  398הערה  עיין ליד ציון  406



 

 - 221 - 

 

 

נראה, שאם הוא הפועל היחיד שהיה יכול להציל ולא היו אחרים, ודאי שאין חזרתו   

גורמת להפסד לבעלים וא"כ אין מקום לומר שמדובר ב"דבר האבד". אולם אם  

  ור לולי שהיו שוכרים אותו היה ניתן לשכור פועלים אחרים, יש מקום לומר שאס

ש"י נקט שמדובר שמציאות וזו הסיבה שר).  407לו לחזור כיון שנחשב "דבר האבד" 

 .(בה מעיקרא נשכר לכלל עבודות השיירא

 

 הרמב"ם פסק 

 

 : / שו"ע חו"מ סימן קפ"א סעיף ג' 'הלכה ירמב"ם פרק י"ב מגזילה  יב. 

 

כל שיציל הרי הוא למשכיר ואם אמר    ,וכן השוכר את הפועל להציל

לעצמי אני מציל הרי זה חוזר מן השכירות וכל שיציל אחר שאמר כן  

 . הרי הוא שלו

 

הפועל    יכול  כן  ואע"פ  להצלה,  ורק  אך  בפועל שנשכר  מדובר  הרמב"ם  לשיטת 

האבד דבר  נחשב  )ואינו  בו  במציאות  408לחזור  מדובר  אם  שכן  שכל  ומסתבר   )

 שהפועל נשכר לכלל עבודת השיירא )שיטת רש"י(. 

 

הרמב"ם אינו מפרט האם מדובר במקרה בו הבעלים )שאר בני השיירא( יכולים   

  ועיין לקמן ביחס לאפשרות להציל על ידי הדחק   -  להציל או אינם יכולים להציל

 באות יג ובאות יז.בשיטת רב אשי 

 

 יכולים להציל על ידי הדחק

 

ב'( היא  -א'ל אות  דרך נוספת בביאור הברייתא בדין השיירא שעמד עליה גייס )לעי יג.

 

ויש מקום לומר שבמקרה זה נחשב "דבר האבד" כיון שיודע שזה תפקידו ולולי מעשיו    405עיין הערה    407
 יגרם הפסד, וצ"ע. 

 . 405עיין הערה  408



 מוליכך בדרך==============================================

- 222 - 

 

 

 שיטת רב אשי, בב"ק קטז::

 

לעולם באיניש  ) להציל ע"י הדחקרש"ש[   –]יכולין כשיכול  .רב אשי אמר

לא גלי לעצמו,    -  גלי דעתיה  .(וכגון דיכולין להציל ע"י הדחק  409דעלמא 

לעצמי)  לאמצע  –דעתיה   ושתקו ,  אמר  בעלים  עצמן    410ושמעו  מסרו  ולא 

וגלו   ולא בעו ממסר נפשייהואסח דעתייהו  דיכולין    ,דאייאוש  ומיהו היכא 

 . (לא קני דמסתמא לא אייאוש - להציל להדיא אפילו שמעו ושתקו  

 

הגמ   בקושיית  האמור  את  מקבל  אשי  יכולים  רב  הבעלים  שאם  ב'(  אות  )לעיל   '

להציל, לא יכול המציל לזכות לעצמו מפני שהבעלים לא התייאשו והצלה לפני  

יאוש אינה מקנה את הרכוש למציל אפילו אם הוא יאמר שהוא מציל עבור עצמו. 

זכאי לקחת הכל   וממילא התייאשו, המציל  להציל  יכולים  אינם  וכן אם הבעלים 

ר להם דבר )לעיל אות ב' ואילך(. אולם, רב אשי מחדש שיש  לעצמו אפילו לא אמ 

דרגת ביניים של הצלה על ידי הדחק, שבה יש צורך לוודא שאכן היה יאוש בעלים,  

דבר   שאמר  בלא  הציל  אם  לא    –ולכן  שהם  הנחה  מתוך  לבעלים  שב  הרכוש 

, לעומת זאת אם הם שמעו את המציל שהוא אומר שהוא מציל לעצמו  411התייאשו

 ונמצא: .412אמרו דבר, גילו דעתם שהם מיואשים מהרכוש וזכה לעצמו  ולא

 

איניש דעלמא יכול להיות אדם זר שאינו מבני השיירא או אחד מבני השיירא, שכיון שאינם שותפים על    409
 אחד ביחס לחבירו הוא "איניש דעלמא". 

 . 396ין הערה עי 410
 ובשטמ"ק כאן כתב בשם הראב"ד שהיו הבעלים יכולים לומר לו שהיו משתתפים יחד עימו בהצלה.  411
תייאשו )ורק שתיקתם כנגד  כלומר במציאות של "הצלה על ידי הדחק", הנחת היסוד היא שהבעלים לא ה   412

שטף   "דתדברי המציל שהוא מציל לעצמו מגלה על יאוש(. אמנם בסוגיית הגמ' במסכת ב"מ דף כב. למדנו: "
נהר קוריו עציו ואבניו ונתנו בתוך שדה חבירו הרי אלו שלו, מפני שנתיאשו הבעלים. טעמא דנתיאשו הבעלים,  

  -אם היו הבעלים מרדפין אחריהם    ,אי הכי, אימא סיפא,  הכא במאי עסקינן כשיכול להציל?    הא סתמא לא
ביכולין להציל  ,  הכא במאי עסקינן  ? ן נמי  חייב להחזיר, אי ביכולין להציל מאי אריא מרדפין אפילו אין מרדפי

". כלומר במציאות של יכולת הצלה ע"י  אייאושי מיאש  - לא אייאוש, אין מרדפין    -על ידי הדחק, מרדפין  
הדחק, הבעלים חייבים לרדוף בפועל אחד רכושם כדי להוכיח שלא התייאשו ואילו בסוגייתנו הם לא נזקיים  

אבידת הקורות  ב, ואפילו ישבו ולא עשו דבר אין זה יאוש ? וניתן להציע שלהוכחה זו כדי לומר שלא נתייאשו
אם הבעלים לא ירדפו והקורות יגיעו לשדה של אדם אחר, יוכל בעל השדה לטעון שקורות אלו שלו כיון שאין  
בהם סימן והבעלים לא יוכלו להוכיח שהם שלו, משא"כ בגזל שאין צורך בסימן כדי להוציא מיד הליסטים  

כן הם אינם צריכים לרדוף כדי להוכיח שלא התייאשו. וע"ע שו"ע חו"מ סימן רנ"ט סעיף ה' ובט"ז ובביאור  ול
 הגר"א שם. 

    



 

 - 223 - 

 

 

 

  



 מוליכך בדרך==============================================

- 224 - 

 

 

 

 אמר לעצמי אני מציל  לא אמר דבר  

להציל   יכולים  בעלים 

 בקלות

שאמר   לא היה יאוש אפילו שמעו  –לבעלים 

 שמציל לעצמו 

בעלים יכולים להציל ע"י  

 הדחק

אין הוכחה שהיה  

שייך   ולכן  יאוש 

 לבעלים

הבעלים שמעו את אמירתו ולא  

הוכיחו שהתיאשו    –אמרו דבר  

 ולכן שלו 

 אפילו לא אמר דבר    -מציל ל בעלים לא יכולים להציל 

 

בגמ' לא מבואר מה היא הגדרת הצלה על ידי הדחק, האם הכוונה לסיכויי ההצלה,   יד.

  לדרגת הסיכון וכדו'. מדברי רש"י שכתב שהבעלים מתייאשים ולא מוסרים נפשם, 

 , וצ"ע. 413נראה לכאורה שגם בהצלה על ידי הדחק יש דרגת סיכון של נפשות

 

 הצלה על ידי הדחק בשותפים ובפועלים

 

של הצלה על יד הדחק ביחס לבני  חידש בסוגייתנו את  האפשרות  רב אשי הוא   טו.

הברייתא   את  שביאר  חמא  בר  רמי  גם  האם  לעיין  יש  שותפים.  שאינם  שיירא 

 

האור החיים הקדוש בפירושו לספר בראשית בויכוח בין מלך סדום לאברהם )בראשית יד טו( שטענתו של   413
עומד להציל וישכיר גייסות עליו" ואילו האמת  מלך סדום שהוא יכול להציל על ידי הדחק: "לא נתייאש, ועודנו  

היא שכבר מדובר אחר יאוש: "ולא חילק רב אשי אלא בגייס שטרף והלך לו אבל במציאות שלפינו כבר העריכו  
מלחמה ואבדו ואין לך אינן יכולין להציל כזה שכבר בטלו במיעוטן ונתייאשו". כלומר, גייס שטרף ללא קרב  

הצלה על ידי הדחק" אבל לאחר מלחמה כבר מדובר ביאוש ממש )ועיין גבול עולם  לגביו נאמרה מציאות של "
בפרק אודות השבת רכוש אחר מלחמה ואחר השואה(. ומ"מ למדנו שהצלה על ידי הדחק יכולה לכלול את  
הצורך לשכור גייסות, ואילו לא היה מדובר אחר הפסד במלחמה טענת מלך סדום היתה מתקבלת, כלומר גם  

 סטים שודאי יש בה סכנת נפשות יכולה להיחשב הצלה על ידי הדחק. ליה  םידי עריכת קרב ע הצלה על
הדחק ושם   ( גם מדובר בהצלה על ידי412אמנם בסוגיית הגמ' בב"מ כב. בדין שטף נהר קורותיו )לעיל הערה 

לא הוזכר שמדובר בסכנת נפשות. ועיין גם בשו"ע חו"מ סימן רס"ד סעיף ה' בדין נשברה חבית של דבש וחבית  
ושם יש חלוקה בין אם הבעלים יכולים להציל    –להציל את הדבש    דישל יין ושפך בעל היין )הזול( את יינו כ 

"ש סעיף טו ובפתחי חושן, אבידה ב' י"ח,  על ידי הדחק או לא וברור שאין שם סכנת נפשות, עי"ש בערוה
 וצ"ע.   

" אודות:  שדן  ס"ב  סימן  לובלין  מהר"ם  שו"ת  מחזיק  ועיין  שהיה  אחד  איש  ע"ד  ממכ"ת  נשאלתי  באשר 
באו"ראנדה זה כמה שנים ועתה נתגלגלו הסבות שנתגרש משם באופן שא"א לו לדור עוד שם באותה עיר הן  

בו הדוחקים עליו. אם יש רשות לאיש אחר לשכור אותה או"רנדה או  מצד השר הן מצד בעלי חובות הנושים  
". ודן שם לדמות לסוגייתנו האם יכול הראשון להציל את חזקת האורנד"א  ...לא. הן מצד הדין הן מצד התקנה 

 נת נפשות.  כשלו על יד הדחק או שאינו יכול להציל כלל, ויל"ע האם מדובר בס



 

 - 225 - 

 

 

במציאות של שותפים )אות ו'( או רבא שביאר את הברייתא במציאות של פועל  

 ?  414)אות ט'(, גם הם יקבלו את 'דרגת הביינים' של הצלה על ידי הדחק

 

 הפרישה בחו"מ סימן קפ"א ס"ק א' כתב:   

 

על ידי הדחק כו'. לכאורה נראה דחילוק זה דעל   ואם היו יכולין להציל

אלא משום ששם   415ידי הדחק שייך גם כן בשני האוקימתות שאחר זה

 .416לא צריך לפרש הגמרא בהכי משום הכי לא הזכירוה שם 

 

  אולם הב"ח בסימן קפ"ט חולק:  

 

להציל על ידי הדחק דינו כיכולין להציל    ונראה דבשותף אפילו יכולין

שלא על ידי הדחק וכן הדין בפועל בסמוך דלא מפליגינן ביכולין להציל 

 .על ידי הדחק אלא באיניש דעלמא כדמוכח בסוגיא

 

יתכן שהב"ח סובר שבפועל ובשותף קיימת מחוייבות גדולה ביניהם ולכן הצלה    

הציל בצורה רגילה, רק במקרה בו על ידי הדחק כמוה כהצלה במקרה של יכולת ל

שכשאין   כהצלה  כמוה  הדחק  ידי  על  הצלה  קשר,  ביניהם  שאין  באנשים  מדובר 

 יכולים להציע, וצ"ע.  

 

 ודינא דמלכותא השבה לאחר יאוש מכח תקנה ומנהג  /פסק ההלכה 

 

רא"ש  יז. מדפיו,  מב:  דף  ב"ק  )רי"ף  בסוגייתנו  כתבו    הראשונים  כ"ד(  אות  י'  פרק 

לעיל אות ט', הצלה   –לעיל אות ו', פועלים  –ששלשת הסברי הברייתא )שותפים 

"ם )פרק י"ב  בלעיל אות יג( לעיל הינם להלכה. וכך פסק גם הרמ  -על ידי הדחק   

 

 יין לשיטות החולקים דלקמן. בספר דרך ים בביאור סוגייתנו צ 414
 שותפים ופועלים.  415
 וכן הוא בביאור הגר"א חו"מ סימן קפ"א ס"ק ב'.  416



 מוליכך בדרך==============================================

- 226 - 

 

 

מהלכות גזילה הלכה ה' ואילך( ובעקבותיו הטור והשו"ע בחו"מ סימן קפ"א סעיף 

 ג':  -א'

 

שהיתה   אינם  שיירא  אם  וטרפה,  גייס  עליה  ועמד  במדבר  הולכת 

מידם  להציל  ואם   417יכולים  לעצמו  הציל  והציל,  מהם  אחד  ועמד 

לעצמי    ,יכולים הם להציל, וקדם אחד מהם והציל, אף על פי שאמר

 . 418אני מציל, הציל לאמצע ויטול כל אחד מהם שלו

 

אם כן    היו יכולים להציל על ידי הדחק, כל המציל מציל לאמצע, אלא

שכיון  לעצמו,  מציל  זה  הרי  כן  אמר  שאם  מציל,  אני  לעצמי  אמר: 

ששמעו הוא אומר לעצמי אני מציל, היה להם לדחוק עצמם ולהציל, 

 . 419וכיון שישבו ולא הצילו הרי נתייאשו מן הכל

 

היו שני שותפים, והציל אחד מהם, הציל לאמצע. ואם אמר לעצמי  

הציל לעצמו. הגה: כל מה שהגיע  , הרי זה חלק מחבירו ו420אני מציל

לחלקו; אבל אם הציל יותר, הוא שלהם. ודוקא שהם יכולים להציל,  

 ...421אבל אם אינן יכולין להציל, הכל שלו )טור( 

  

וכן השוכר את הפועל להציל, כל שיציל הרי הוא למשכיר. ואם אמר  

, הרי זה חוזר בו מהשכירות וכל שיציל אחר שאמר  422לעצמי אני מציל 

 .423י הרי הוא שלו ל

 

הפת"ש במקום )קפ"א ס"ק ב'( מציין לתשובת הבית  ,  אולם למרות הפסק הברור יח.

 

 ב'. -ולכן נחשב הדבר שהתייאשו כמבואר לעיל אות א' 417
 כפי שמבואר בקושיית הגמ' לעיל אות ב'.  418
 לעיל אות יג.  –שיטתו של רב אשי  419
ני השותפים או שעצם העובדה שיש לו  פוהאם עליו לומר בלא נאמר כאן במפורש בפני מי אמר את דברו    420

 . 379זכות לחלוק את השותפות מלמדת שאינו חייב להודיע לאחרים, ועיין הערה 
 שיטתו של רמב"ח.  –לעיל אות ו'  421
 וה"ה ביחס לפועל.  420עיין הערה  422
 שיטתו של רבא.   –לעיל אות ט'  423



 

 - 227 - 

 

 

 אפרים סימן חו"מ סימן נ"ח, וזה לשון הבית אפרים שם: 

 

ומה שמבואר בסימן קפ"א בדין שיירא שעמד עליה גייס כו' הינהו נמי  

 מצד הדין... 

 

 וביאר הפתחי תשובה הנ"ל:   

 

ועיין בתשובת בית אפרים חלק חו"מ סוף סימן נ"ח, מבואר שם דמה 

הציל   –שכתוב כאן בשו"ע דאם אינם יכולים להציל ועמד אחד והציל  

 לעצמו, זהו מצד הדין, אבל מצד התקנה הציל לאמצע ועיין... 

 

שגם בהצלה    םכדי לבאר את התקנה )מנהג, דינא דמלכותא( ממנו לומד הבית אפרי  

  נציין פסקי השו"ע והרמ"א אליהם מציין הפת"ש הנ"ל והבית אפרים   ,מן הגייס

 ולאחר מכן נשוב לדברי הבית אפרים והפת"ש )אות כ'( 

 

 בדין השבת אבידה כתב השו"ע בחו"מ סימן רנ"ט סעיף ה':  יט.

 

אף על פי שמן הדין במקום שרוב עובדי כוכבים מצויים, אפילו נתן 

, טוב וישר לעשות לפנים משורת  ישראל בה סימן אינו חייב להחזיר

ואם הוא עני ובעל אבידה  רמ"א:  )הדין להחזיר לישראל שנתן בה סימן.  

 .  עשיר, אין צריך לעשות לפנים משורת הדין(

 

ב'עד  כלומר, למרות שברוב עכו"ם המאבד מתייאש בכל אופן טוב וישר להחזיר.  ו 

משורת הדין שלפנינו,    םהאם כופין על לפני  התבארואילך    304דרוש אחיך' עמ'  

ושיטת המרדכי )ב"מ פרק ב' אות רמ"ז( שכופין )ועיין גם ביאור הגר"א רנ"ט ס"ק  

 ט"ו שהביאו(. ובש"ך כאן ס"ק ב' כתב על פי המרדכי: 

 

 וכן אנו נוהגים להחזיר וכן פסקו... דכייפינן היכא דהמוצא עשיר.

 



 מוליכך בדרך==============================================

- 228 - 

 

 

 ושם בסעיף ז' כתב השו"ע:    

 

)פי' לשון ים החוזר לאחוריו עשרה או  של ים המציל מהארי והדוב וזוטו 

יום(   בכל  עושה  וכן  חזרתו  בדרך  שמוצא  מה  כל  ושוטף  פרסאות  ט"ו 

ופושט, רש"י(,ושלוליתו של נהר   גדל ויוצא על גדותיו  הרי   )פי' כשהנהר 

 אלו שלו אפילו הבעל עומד וצווח. 

 

. ואף על גב דמדינא  424הגה: מ"מ טוב וישר להחזיר, כמו שנתבאר סעיף ה' 

אין חייבין להחזיר באבידות אלו, אם גזר המלך או ב"ד חייב להחזיר מכח  

או הפקר ב"ד הפקר. ולכן פסקו ז"ל בספינה שטבעה בים,   425דינא דמלכותא 

הקהלות   גם  המושל  חרם[  שגזר  כוכבים  ]נתנו  העובדי  מן  שקונה  מי  שכל 

שצריכי לבעליו,  שיחזיר  ההיא  האבידה  מן  מן  שהוציאו  לו  ואין  להשיב,  ן 

 הבעלים אלא מה שנתן )מרדכי ריש פרק אלו מציאות(.

 

האמור בשני המקרים לעיל הינו בדין השבת אבידה, והרמ"א בחו"מ סימן שנ"ז    

 סעיף ז' כתב לגבי גניבה:  

 

עכשיו    דמכל מקום צריך להחזירו לבעלים מכח דינא דמלכותא, דהכי נהיגי

 להחזיר כל גניבה אפילו לאחר יאוש ושינוי רשות מכח דינא דמלכותא.

 

 וכתב שם הש"ך בס"ק י':  

 

דהכי נהיגי עכשיו כו' מכח דינא דמלכותא כו'. ואף ע"ג שהוכחתי לעיל  

סימן ע"ג סי"ד באריכות דלא אמרינן דינא דמלכותא מה שהוא נגד 

 מרדהכי נהיגי עכשיו כלו  מ"מ דיינין הכי שפיר בלישנא  ,דין תורתינו

  .426דגם בישראל נהיגי כן 

 

השו"ע עצמו לא כתב זאת כאן כי אם בסעיף ז', ויש לעיין האם סמך על האמור בסעיף ה' או שנוקט שיש    424
 .  חילוק בין המקרים, וצ"ע

ולקמן בדברי הש"ך. ובסמ"ע    –לגבי תוקף דינא דמלכותא בענין זה    771הערה    309עיין עד דרוש אחיך עמ'    425
 ס"ק י"ז ציין לדברי הרמ"א לקמן. 

 כלומר, לא מכח דינא דמלכותא אלא מכח המנהג שעכשיו נהגו כך.  426



 

 - 229 - 

 

 

ואף על    .427דכתב דהכי דייני עתה כו'  תי שפיר טפיא  רומת הדשןובת

גב דמנהג גרוע שהוא נגד דין תורה לא אזלינן בתריה וכמש"ל סי' ע"ב 

מנהג הוא שנתקן כך ופשיטא דיש    ס"ק ל"ה וכמה דוכתי י"ל דהאי

 .ביד הדור לתקן תקנות ועוד דגם בדינא דמלכותא הוא כן ודוק 

 

כלומר, הן דינא דמלכותא, הן מנהג והן מנהג הדיינים מחייבים השבת גניבה אחר   

 יאוש ושינוי רשות. ובהלכות גזילה כתב השו"ע בחו"מ סימן שס"ח סעיף א': 

 

הרי ישראל,  לסטים  מיד  הדבר    המציל  שסתם  מפני  שלו,  אלו 

שנתייאשו הבעלים. ואם ידע שלא נתייאשו, חייב להחזיר. אבל המציל  

מיד לסטים עובד כוכבים או מוכס עובד כוכבים, חייב להחזיר, שסתם 

הדבר שלא נתיאשו הבעלים; ואם נתייאשו, הרי אלו שלו. ומפני מה 

בים לא אמרו: סתם לסטים ישראל נתייאשו הבעלים וסתם עובד כוכ

נתייאשו, מפני שהבעלים יודעים שעובדי כוכבים מחזירין מיד הגזלן  

 אף על פי שאין שם עדים שגזל אלא בראיות רעועות ובאומד הדעת. 

 

 וכתב שם הרמ"א:    

 

 

, ואין לשנות מן המנהג )טור(, 428מיהו נהגו להחזיר כל גניבה )ת"ה סי' ש"ט( ...

ענין   דבכל  לגזלן,  גנב  בין  בזה  חלוק  ואין  שנ"ו.  סימן  לעיל  שנתבאר  וכמו 

חזיר דמיו ונוטל את שלו, כן נראה לי. ועיין לעיל סימן רל"ו הקונה קרקע  מ

 .גזולה

 

דב   גזילה שהרי  הדין  נראה שהוא  גניבה'  'כל  כתב  הינם    ריאף שהרמ"א  השו"ע 

 .  הבהלכות גזל

 

טעם דדינא דמלכותא דינא,  ואפ"ה היה צריך שמעון להחזיר לראובן החגורה מ "ט: "תרומת הדשן סימן ש 427
מוכרים   והשומרים  שהאומנים  מה  או  הבעלים  מרשות  הגנוב  כ"ד  לבעלים  להחזיר  דצריך  עתה  דייני  דהכי 

..." ויש לדקדק האם דייני  מרשות עצמן משל אחרים, ואפי' לאחר יאוש ושינוי רשות דקני נמי כמו שינוי מעשה
 ישראל נוהגים כך מחמת דין המלכות או מפאת עצמם. 

 דברי תה"ד הינם יסוד לדברי הרמ"א כאן ולדברי הרמ"א לעיל בסימן שנ"ז.  428



 מוליכך בדרך==============================================

- 230 - 

 

 

 

ויש לעיין מדוע השו"ע שבסימן רנ"ט )לעיל( כתב שטוב וישר להחזיר אחר יאוש,   

האם יש חילוק בין  ולא כתב זאת גם בהלכות גניבה וגזילה ורק הרמ"א ציין לכך  

 הנידונים או שסמך על דבריו שם(. 

 

 :429בחו"מ סימן רס"ד סעיף ה' הן השו"ע והן הרמ"א לא הזכירו השבה ולםא

 

ואם   ...ו באים בדרך, זה בחבית של יין וזה בכד של דבשוכן שנים שהי

הגה: וי"א  נשפך הדבש לארץ, הרי זה הפקר, וכל המציל לעצמו מציל.  

אפילו לא נשפך הדבש עדיין רק שנשבר הכד כל כך שהיה נשפך אם לא הציל,  

זה הוי הפקר )טור וב"י בשם רש"י(. וה"ה בכיוצא בזה, כגון שהיה שריפה  

יהודים מן העיר מפחד הדליקה, והציל אחד, מה שהציל הוא  בעיר וברחו ה

 שלו, דהוי כזוכה מן ההפקר )מרדכי פרק הגוזל בתרא(. 

 

 אמנם ערוה"ש שם כתב בסעיף ט"ו:  

 

מענשת שהמלכות  דבמדינתנו  בעת   ונ"ל  אחרים  של  שלוקח  למי 

מזה  מתיאשים  אינם  דהבעלים  המציל  של  אינו  ענין  בכל  השריפה 

האחרונים  מגדולי  פסקו  וכן  טרחתו  שכר  רק  להמציל  ומשלמים 

ומעשים בכל יום שדנים בב"ד להחזיר להבעלים כל מה שהצילו מן  

 ...430,431הדליקה 

 

 

ודוקא בקרקע, דלא מייאשי מיניה. אבל מטלטלי, דמייאשי  בחו"מ סימן רל"ו סעיף ח' כתב: "...  והרמ"א  429
לישראל )מרדכי  מיניה, אין צריך להחזיר לבעלים, מלבד ספרים דאין מייאש מינייהו, דידעינן דאין מוכרין רק 

". ולא ציין לדבריו לעיל לגבי השבה אחר יאוש שאמורה לחייב השבה גם  פרק הכונס והגהות מרדכי דב"מ ( 
נראה שכוונת הש"ך  ".  אבל במטלטלי כו'. ע"ל סי' שנ"ו ושס"חבשאר מטלטלין, אמנם הש"ך בס"ק ה'  כתב: "

חיוב השבה לאחר  א ציין  "מתי הרמוצ"ע    יאוש,שהיום מחזירים למרות שהיה    -לאמור לעיל בסימנים הללו
 יאוש ומתי לא.  

מאמר קדישין על שו"ע חו"מ מאת הרב קים קדיש במוהר"ר קים קדיש חד מדייני קראטשין ס"ק י"ב ויסוד    430
ולי נראה גבי שריפה שצריך להחזיר, דהא  : "דבריו בעטרת צבי לרבי צבי הירש ב"ר' עזריאל מוילנא בס"ק י"א

לעיל סימן רנ"ט( אם גזר המלך או בית דין חייב להחזיר, ובזמנינו הוא גזירת המושל בכל  -)  כתב מור"א לסימן 
 ". מקום שמה שחוטפים בשעת שריפה הן שהבעלים שם הן שאין הבעלים שם שמחוייבין להחזיר

 א"צ לשלם למציל שכר טרחתו.  –וכתב שם שאם לא היה ברי הנזק  431



 

 - 231 - 

 

 

יש להשיב   לכןאשים וונראה מדבריו, שמחמת עונש המלכות, הבעלים אינם מתיי  

במקרה זה על פי דין. אמנם יל"ע שלכאורה גם לולי דין המלכות, על פי המנהג  

להשי יש  לכאורה  הרמ"א  בדברי  לעיל  ו'    . בשהוזכר  בס"ק  כאן  הפת"ש  ומדברי 

 נראה שאכן מדמה בין הסוגיות:  

 

וכתב בעטרת צבי ]אות י"א[ ]וכן בספר מאמר קדישין ]אות י"ב[[, דלפי 

ה"ה  המבואר   ]סק"ג[  ובש"ך שם  בהג"ה  ]ז'[  )ד'(  רנ"ט סעיף  בסימן 

גזירת   הוא  דבזמנינו  התקנה  כפי  כי  ענין,  בכל  להחזיר  צריכין  הכא 

המושל בכל מקום שמה שחוטפין בשעת שריפה, הן שהבעלים שם הן 

שאינן שם, שמחויבים להחזיר, ע"ש, והביאו ג"כ בתשובת בית אפרים 

וכתב   נ"ח,  סימן  סוף  חו"מ  יום חלק  בכל  מעשים  באמת  הוא  דכן 

שמחייבין להחזיר, ע"ש, ועיין מה שכתבתי לעיל סימן רנ"ט סעיף ז' 

 .ס"ק ג'

 

בדין ההצלה מן הגייס, השו"ע והרמ"א לא ציינו שלמרות שהיה יאוש יש חיוב   כ.

כתב בשם הבית אפרים את חובת ההשבה )לעיל אות יח(, ומוכח    והפת"ש  .להשיב

איננה   לכך בדין שלפנינו,  ציינו  לא  והרמ"א  מדבריו שסובר שהעובדה שהשו"ע 

ו ואליבא דאמת התקנה  בין המקרים,  חילוק  בנידון  ה מלמדת על  מנהג חלים אף 

לא    שלפנינו. ואמנם, הן בדברי השו"ע והן בדברי הרמ"א והש"ך )לעיל אות יט(

הוזכר שמדובר בתקנה )אלא, טוב וישר, לפני משורת הדין, דינא דמלכותא, מנהג,  

מנהג הדיינים, ומסתבר שהבית אפרים נוקט שמכח כל האמור הרי זו תקנה מחייבת  

 בכל מקרה )ועיין גם בפת"ש בסוף אות יט(. 

 

  ובמקרה בו יכולים הבעלים להציל על ידי הדחק הדין הוא שאם המציל אמר להם  

המציל זכה לעצמו כיון שהוכיחו בשתיקתם    שהוא מציל והם שמעו ולא אמרו דבר

יז( אות  )לעיל  להשיב   .שהתייאשו  אפרים שיש  הבית  יאמר  זה  גם במקרה  האם 

לבעלים, או שכיון שהברירה עמדה לפניהם בצורה ברורה על ידי אמירת המציל,  



 מוליכך בדרך==============================================

- 232 - 

 

 

 , וצ"ע.432במודע ולכן המציל זכה לעצמו  אשהם בחרו להתיי

 

ועוד יש לעיין על פי דברי הבית אפרים האם דבריו תקפים רק באדם המציל את   

רכוש בני השיירה, שמעיקרא לא היו שותפים עימו או שלא היה פועל שלהם או  

להשיב  ש חובה  עליו  חלה  ג"כ  לעצמו  מציל  שהוא  שאומר  השותפים  באחד  גם 

  –לשאר בני השיירא כיון שהתקנה מחייבת השבה אחר יאוש וכן בדין הפועלים  

 ומסתבר שאין לחלק. 

 

 סיכום 

 

 העולה מהאמור לעיל:   כא.

 

המציל מן הגייס במקרה בו הבעלים לא היו יכולים להציל, הרי הוא מציל לאחר   •

וזכה לעצמו, אבל אם הבעלים יכולים להציל, אפילו אם אמר שמציל לעצמו,  יאוש  

 , יז(.'ב  ההצלה היא עבור כולם )אות א',

הצלה אחר יאוש מזכה את הרכוש למציל למרות שמדובר בהצלה לאחר יאוש ללא   •

שינוי רשות, כיון שהציל ברשות הבעלים )חזו"א אות ג'(, או שנחשב הצלה מזוטו  

לים התייאשו עוד קודם נטילת הרכוש בפועל )שיטת הנתיבות,  של ים או שהבע

 ד'(. -אות ג'

אם בני השיירה הינם שותפים, יש בכוחו של אחד מהם לחלוק את השותפות ולומר   •

שהוא מציל לעצמו וי"א אפילו יותר מחלקו ונחלקו ראשונים לגבי יכולת ההצלה  

 ח'(.-של שאר בני השיירה )אות ו'

פועל   • הינו  המציל  מציל  אם  שהוא  ולומא  בו  לחזור  יכול  הוא  השיירה,  בני  של 

לעצמו כשהם לא היו יכולים להציל לעצמם, ונחלקו ראשונים האם מדובר בפועל  

 יב(.-שנשכר רק לצורך ההצלה )אות ט'

 

אחר יאוש )במקרה שהבעלים אינם יכולים להציל בעצמם( מדובר    עיין לעיל אות ג' שלשיטת החזו"א גם   432
שהמציל הציל לאחר שקיבל מהם רשות ולכן היאוש חל אף ללא שינוי רשות. וא"כ לשיטתו מסתבר שאין  

 חילוק בין המקרים ובכל מקרה יש הלחיל את התקנה על פי דברי הבית אפרים. 



 

 - 233 - 

 

 

אחד והציל, אם אמר שמציל לעצמו    אם יכולים הבעלים להציל על ידי הדחק ובא •

יג  זכה לעצמו  -ושמעו הבעלים    ידי  י-)אות  דין הצלה על  ודנו אחרונים מה  ד(, 

 הדחק במציאות של שותפים או פועל )אות טו(. 

הבית אפרים חידש שאחרי התקנה )מנהג(, על המציל להשיב את האבידה גם לאחר   •

 כ'(. -יאוש )אות יז

  



 מוליכך בדרך==============================================

- 234 - 

 

 

 

 גבעת שמואל: –חיבורי בית ועד לתורה 

 

 תשס"ג() ב'-שיעורי ריבית חלק א •

 )תשס"ג(  נזקי שכנים •

 ד תשס" –  שכירות פועלים, שכר שבת)הלנת שכר, שכרו איתו •

 ה( תשס" –)שותפין  שנים יחדיו •

 , תשס"ז( )רעיונות והערות לקראת שבת ומועד מנחה שלוחה •

 ( )ירושה, חזקות, ירושת שררה, תש"ע ירושת משפט •

 ע(תש" –  פריעת חובוגביית  ) חונן ומלוה •

 )טוען ונטען, תשע"א( הגישו עצמותיכם •

 ב(תשע" –  )אסמכתא ותנאים אם לא באתי •

 ג( תשע" –ס , עושק וחמלהגזי)גניבה,   גבול עולם •

 ג( תשע" –ות )בירורים בדרכי שאלות ותשוב הלתשובת שא •

 ז(תשע"  –השבת אבידה ) עד דרוש אחיך •

 תשע"ז(  - )סימנים וחותמות בהלכה  שימני כחותם •

 ב(. תשפ" –צדקה)פזר נתן   •

 

 שנאמרו בבית ועד לתורה:   למשיעורי הגרז"נ גולדברג זצ"

 

 דרכי הפסק •

 ראה וחידות מ •

 פירות שבתורה )שיעור הגרנ"ז גולדברג זצ"ל( ס •

 

 

 


