
1 

 

 1088 - קול  / השמעת  המושגמשמעת   וושאא
ים נאסרו משום שמשמיעות את הקול, מחלוקת להלכה האם חוששים להשמעת קול. מדוע  ן הגענו ? ריחי לא

לאדם לראות פעולות שנעשו מערב שבת, כגון נר דולק, מים המשקים את  והרי מותר    -  "קול" חמור מ"מראה"  
 ?   לעינים  ת שנראי מפעולה יותר חמורה רעש" ש"עושה שבת מערב שנעשתה פעולה ומדועהגינה. 

 
 : / בית דין שראו את הירח החדש ראש השנה דף כה

אמר רבי    ?    ואמאי לא תהא שמיעה גדולה מראייה .. גמ'...  .יעמדו שנים ויעידו בפניהם ויאמרו מקודש מקודש    -  אוהו בית דין בלבד ר
יעמדו שנים ויעידו, הלא ראוהו כולן, יקדשוהו בראייתם, דלא תהא שמיעה ששומעין מפי עדים גדולה   -ואמאי  :  רש"י)  זירא כגון שראוהו בלילה

 . (על מה יקדשו -הלכך, למחר, אי לאו שמיעה  - שראוהו בלילה   מראייה, דהא גבי עדות החדש לא כתיב עדות, אלא כזה ראה וקדש.
 הלכה כללית שיש מעלה הראיה על פני שמיעה ?   האם לפנינו 

 
 ד"ה "לא" תוספות  

פירש בקונטרס דהא גבי עדות החדש לא כתיב עדות אלא כזה ראה וקדש ובחנם דחק דאפילו בדיני   -לא תהא שמיעה גדולה מראייה  
 נפשות אמרינן הכי בפרק החובל )ב"ק דף צ: ושם( אם ראוהו ביום.

 ים אלו ראיה עדיפה ? מדוע במקר
 נראה דבר )יש מציאות שכזו?(.  כשלא או קול בפני עצמו  'ה+קולראי'סרה הינה השמעת קול שנא האםחשוב ! 

 
 מלבי"ם משלי פרק כ פסוק יב 

אזן שומעת ועין רואה ה' עשה גם שניהם, שני החושים האלה שהם הראות והשמע הם היותר עוזרים בהשגה, והאוזן קודם להעין,  
שתחלה יקבל בקבלה ובשמיעה, ואח"כ יראה בעיניו ויתברר לו שהוא כן שאם לא ישמע תחלה לא יבין מה שראה, ואחרי השמיעה 

תבינו וראו ראו ואל תדעו, ועל זה אמר שה' עשה שני החושים האלה, וכן שעשה גם שניהם  והראיה יבין לדעת כמ"ש שמעו שמוע ואל  
כי כ"א מוזר לחברו, וצריך האדם להשתמש בשני החושים האלה לכבוד עושם, שישמע דברי התורה והחכמה מפי חכמים, ויראה  

 .ויבחין מעשי ה' מצד הבחינה בברואים, כמ"ש כי אראה שמיך וכו'
 שמיעה ללא ראיה וראיה ללא שמיעה?  ר מראיה ? על ידי 'שמיעה' חזקה יות השלישית על אדם  האם ההשפעה

 
 ספר שערי תשובה לרבינו יונה שער ב אות יב 

לא(: "מאור עינים ישמח לב שמועה טובה תדשן עצם אזן שומעת תוכחת חיים בקרב    -עוד אמר שלמה עליו השלום )משלי טו, ל  
חכמים תלין". ויש לכל חכם לב לדעת, כי לא יתכן שחבר שלמה עליו השלום דברים בטלים כאלה חנם בתוך דברי המוסר ויראת ה',  

יא(: "ויחכם מכל האדם". אכן זה פשר הדבר: "מאור עינים ישמח לב", העין אבר נכבד מאד,    בשכבר העיד עליו הכתוב )מלכים א, ה,
כי יראו בה את המאורות המשמחים את הלב, ונכבדה ממנו האזן, כי ישמעו בה שמועה טובה המדשנת את העצם שאין בו ההרגשה  

קמא פה ב(: כי האזן נכבדת משאר האברים, שאם סימא    ולא ידושן במאור עינים בלתי בתענוג יתר, וכן אמרו זכרונם לברכה )בבא 
נותן לו דמי כולו. והן האדם חייב לעבוד את השם יתברך באבריו ויצוריו כלם, כי לעבודתו יצרם,   -את עינו נותן לו דמי עינו, חרשו  

וד בהם את יוצרם. והעונש הגדול  כמו שכתוב )משלי טז, ד(: "כל פעל ה' למענהו", אף כי באברים הנכבדים אשר יצר בו, נתחייב לעב
יתר מאד אם יפריעם ממעשה מצותיו ועבודה לא יעבוד בהם, ולא כגמול עליהם השיב, כי ה' היטיב עמו בחושיו הנכבדים טובה  
עצומה, וכבוד והדר עטרו בהם, על כן הקדים להזכיר אחת ממעלות האזן, בעבור הראותך גודל חובת עבודתו. ובאר אחרי כן, כי 

עבודת האזן בשמוע אל התוכחות, ואמר "אזן שומעת תוכחת חיים בקרב חכמים תלין", פירוש: ראוי לשכון בין החכמים,   תהיה
 אחרי אשר יקשיב בתוכחתם. 

 
ואמרו רבותינו זכרונם לברכה )שמות רבה יתרו סוף פרשה כז(: נפל אדם מן הגג ונשברו אבריו, צריך רטיה ותחבושת על כל אבר  
מאבריו ועצם מעצמיו. והחוטא אשר חטא בכל אבריו ונחשב כאילו רבתה מכה באבריו כלם מכף רגלו ועד קדקדו, שנאמר )ישעיה 

ום", והנה הקדוש ברוך הוא מרפא כל אבריו ברטיה אחת, והיא שמיעת האזן, שנאמר )ישעיה  א, ו(: "מכף רגל ועד ראש אין בו מת
 נה, ג(: "הטו אזנכם ולכו אלי שמעו ותחי נפשכם". 

 ספר כד הקמח זנות הלב והעין 
ואמנם מעלת השמע גדולה יותר כי כח השמע הוא יותר זך ודק מכח הראות, וזה שאמרו ז"ל )ב"ק פ"ה ב( סימא עינו נותן לו דמי 
עינו. חרשו נותן לו דמי כולו. וכן מצינו בהקב"ה שהקדים חוש השמע לחוש הראות הוא שאמר או חרש או פקח או עור. ויהיה ביאור  

ן עצם מלבד שכח השמועה טובה משמחת את הלב כמאור העין עוד יגיע ממנה תועלת אחרת שהיא הכתוב לפי זה שמועה טובה תדש
מדשנת את הגוף, והזכיר עצם לפי שהעצמות יסודות הגוף. וכן מצינו במשה רבינו שהזהיר לישראל בשתיהן והקדים שמיעה לראיה 

. וכן ישעיה הקדים השמיעה ואמר )ישעיה לג( אוטם אזנו  אמר )דברים ו( שמע ישראל ואחר כך אמר )שם יא( ראה אנכי נתן לפניכם
 משמוע דמים ועוצם עיניו מראות ברע.

 יעה יותר מראיה )או שניהם יחדיו( ?  בשמיש סיבה להחמיר האם  – לאור האמור 
 

 רמב"ם הלכות שבת פרק ג הלכה ג 
מניחין קדרה על גבי האש או בשר בתנור או על גבי גחלים והן מתבשלים והולכין כל השבת כולה ואוכלין אותן בשבת, ויש בדבר זה  

 דברים שהן אסורין גזירה שמא יחתה בגחלים בשבת. 
עושה אדם מדורה מכל דבר שירצה בין על גבי קרקע בין על גבי מנורה ומדליקה מבעוד יום ומשתמש לאורה או מתחמם ( הלכה יט)

 כנגדה בשבת, וצריך שידליק רוב המדורה קודם חשיכה עד שתהא שלהבת עולה מאליה קודם השבת,
? מדוע לא נאסר    ורעש מהעצים הנשרפים    חישת גחלים'יש גם 'להאם    –באופן המותר  מדורה  ובבגחלים  בקדירה  

? 
 



2 

 

 שו"ת ציץ אליעזר חלק ד סימן לא
אם מותר שהממטרות תהיינה בפעולתן בשבת על ידי כוון מערב שבת ב"ה, ט"ו לחדש ימי הרחמים תשי"ג. לכבוד השו"ב הנכבד  

 הר"ר מנחם כובאני שליט"א. נוה שלום ע"י נתניה. 
שלום רב, קראתי בתשומת לב את שאלתו שאלת חכם אם מותר להשקות בשבת את הזרעים ע"י הממטרה באופן שיפתחו אותה 

ותשאר פתוחה ותמטיר כל השבת, וכבו' ציין ישר למקור דברי הגמ' בשבת ד' י"ח והרמב"ם פ"ג מה' שבת ה"ב ושו"ע או"ח מע"ש  
ובגלל דחיפות השאלה הריני ממהר    מכשיר.  ע"י  ולא  בתעלה  המשכה  ע"י  רק  מע"ש  לגנה  מים  לפתוח  שהתירו  לומר   ודןסי' רנ"ב,  

 להשיבו בקצרה.  
 

)א( לפענ"ד נראה דכשם שלא אסרו עצם פתיקת המים מע"ש שהולכים ומשקים כל יום השבת את הגינה ולא חששו למראית עין  
ואל תשיבני שהיתר הפתיקה   ...שיאמרו שפתק בשבת גופא, כך מותר נמי לפתוח מע"ש שיומשכו המים ע"י מכשיר הנקרא ממטרה

הוא רק כשהמים עוברים בצידי צדדים באופן שליכא למיחש משום מראית העין, דעיין בספר עולת שבת על או"ח בסי' רנ"ב סק"ד  
 שכותב לדבר פשוט וברור שההיתר הוא אפילו אם המים הולכים דרך רשות הרבים ע"ש, הרי שלא חששו למראית עין של בני רה"ר 

 וא"כ ה"ה בכגון נידוננו, וכנז'. 
 )ב( ומשני טעמים שונה נידוננו מדין רחיים של מים שהרמ"א באו"ח בסי' רנ"ב סעי' ה' אסר הדבר משום השמעת קול. 

שהוא    האיסור  בקול  מיד   ומבחין  שומע  למקום  מה  בקרבת  שעובר  מי   שכל ראשית שם ברחיים של מים ישנו משמיע קול של ממש,  
קול הטחנה, ולכן הואיל וישנו אוושא מילתא אסרו משום מראית עין מכיון דאיכא זילותא דשבתא, וזהו כוונת הרמ"א במה שכותב  

וכמו שמבאר המשנ"ב בס"ק מ"ח שהכוונה בכל כיוצא בזה המשמיע קול דאוושא     -'  ברחים ובכל מקום שיש לחוש להשמעת קול'
ומשא"כ בכגון נידוננו שהממטרות אינן משמיעות שום קול ענות גבורה ולכל היותר משמיעות רק    . מילתא ואיכא זילותא דשבתא

לכן בכגון דא יש מקום לומר דלא נקרא אוושא מילתא שחכמים אסרוהו,   איסור  קול  שמיעת  של  יתירה  הבחנה  ואיןקול ענות חלושה,  
ומשא"כ כשהוא רק בגדר של נראין ולא   דלא אסרו כי אם כשנוסף לנראין יש גם נשמעין, וממילא אין גם איסור של מראית עין,  

נשמעין, וזהו גם טעם ההיתר שנוהגים להשתמש במאור החשמל בשבת החוזר ונדלק ע"י כוון שעון אוטומטי מע"ש, וכן לכבות ע"י 
 שעון אוטומטי, ולא חששו למראית עין של הרואים, והיינו מכיון שזה רק בגדר של נראה ולא נשמע, ואין האוושא מילתא.

מקרר חשמלי שמשמיע קול אבל  כגון:  ) מה הדין בנשמעין ולא נראין  מה טעם החילוק בין נראין לבין נשמעין ?  
מה הדין אם כלפי חוץ רק רואים אבל המעשה נעשה בצנעה )כגון ריחיים בתוך חדר  ?  לא רואים דבר, גנרטור(

  סגור?(
 

 . שבת דף יח
 .אמר רבה מפני שמשמעת קול? מאי טעמא  .אבל אין נותנין חטין לתוך הריחים של מים אלא בכדי שיטחנו מבעוד יום

 
 ד"ה שיטחנו מבעוד  .רש"י מסכת שבת דף יח

 מפני שמשמעת את הקול, ואוושא מילתא בשבת, ואיכא זילותא.  -שיטחנו מבעוד יום 
 

הלא כבר מפורש בגמ' "משמעת    -     ושא' פירושו 'רעש''אות ?  תרהאם אין בדברי רש"י כפילות שהיא לכאורה מיו
מה היא עוצמת  תא" ?  יף באומרו "ואיכא זילוומה הוסף "ואוושא מילתא" ?  מה ראה רש"י להוסיאת הקול" ו

 הקול ?  
 

 , שבת יח. חדושי הריטב"א
 אמר רבא מפני שמשמעת קול. פי' ואוושא מילתא, והוה ליה עובדין דחול, וכיון שהוא בביתו ותוך התחום אסור. 

 האם המושג אוושא הינו רק לרעש או לכל דבר הניכר ?   -לקמן ננסה לברר את פירוש המילה "אוושא"  
 

 ערך אות האלף   -ספר הערוך 
אווש ]רושן, לארם מאכן[. אוושי כולי עלמא )בברכות נ( בגמ' דאמר ר' עקיבא. אווש ביני קני בהגדה )במציעא פו( פי' קול הברה של 

אוושי קרא בסוף )ר"ה לה(. ריאה דאוושא )בחולין מו( אלו טריפות בגמ' דהריאה פירוש בעת שנופח הטבח זו הריאה     -  ובעניינו רבים  
 .כגון נשיבת הרוח מנשבת ויוצא ממנה

, ועצמת  )מובנים שונים  , וננסה לבאר את המושג "אוושא")ולסוגיות נוספות(  לקמן נציין למקורות להם ציין הערוך
 הרעש(

 
 . ברכות דף נח 

אשכחיה ההוא מינא אמר ליה חצבי   . הוו קאזלי כולי עלמא לקבולי אפי מלכא וקם אזל בהדייהו רב ששת  ,רב ששת סגי נהור הוה
חלף גונדא קמייתא    . אמר ליה תא חזי דידענא טפי מינך(  נקובים לא ממלאים מיםכלים    –  דע שהמלך עוברלעג לו כיצד ת -)  לנהרא כגני לייא  

 ... אמר ליה רב ששת לא קאתי .כי קא אוושא אמר ליה ההוא מינא אתא מלכא
 מה המשמעות של 'אוושא כאן' ? 

 
 מחמת שהרביץ תורה פטירתו של רבה בר נחמני שנרדף מהמלכות בזמן השמד  / .דף פו  "מב

הוה יתיב אגירדא דדקולא וקא גריס קא מיפלגי במתיבתא דרקיעא אם בהרת קודמת לשער לבן טמא ואם שער לבן קודם לבהרת ...
טהור ספק הקדוש ברוך הוא אומר טהור וכולהו מתיבתא דרקיעא אמרי טמא ואמרי מאן נוכח נוכח רבה בר נחמני דאמר רבה בר 

רו שליחא בתריה לא הוה מצי מלאך המות למקרב ליה מדלא הוה קא פסיק פומיה נחמני אני יחיד בנגעים אני יחיד באהלות שד
 ...סבר גונדא דפרשי הוא אמר תינח נפשיה דההוא גברא ולא ימסר בידא דמלכותא ,מגרסיה אדהכי נשב זיקא ואויש ביני קני

 מה המשמעות של 'אוושא כאן' ? 
 

  



3 

 

 . ראש השנה דף לה  גמ'
הני אילימא משום דנפישי קראי והאמר רב חננאל אמר    ,מאי שנא  .וחכמים אומרים כשם ששליח צבור חייב כך כל יחיד ויחיד חייב
 דאוושי ברכות רב כיון שאמר ובתורתך כתוב לאמר שוב אינו צריך אלא משום 

 
 . ראש השנה דף לה  ,חדושי הרשב"א

ואסיקנא דאוושי, כלומר דנפישי ברכות ואין הכל בקיאין בהן ואי נמי דיטעו בהן ואפי' הבקיאין ודכותה בשמעתא קמיתא דנדרים 
 )ב' ב'( הלין משום דאוושן מפרש ההיא דפתח ביה ברישא.

 
 רמב"ם הלכות תפילה ונשיאת כפים פרק ח הלכה י 

במה דברים אמורים בשאר ימות השנה חוץ מראש השנה ויוה"כ של שנת היובל, אבל בשני ימים אלו שליח ציבור מוציא את היודע  
כשם שמוציא מי שאינו יודע מפני שהם ברכות ארוכות ואין רוב היודעים אותן יכולין לכוון דעתן כשליח ציבור, לפיכך אם רצה היודע  

 ת ש"ץ להוציאו ידי חובתו הרשות בידו.לסמוך בשני ימים אלו על תפל 
 

 יא   -הגהות מיימוניות הלכות תפילה ונשיאת כפים פרק ח הלכה י  
וכן פירש רש"י הוא דאמר תלמודא דאוושי בברכות אבל התוספות פירשו מתוך שאין רגילות משמיעין קולם ואין אומרים אותם 
בלחש ומטעה אחד את חבירו והיינו מלשון האי ריאה דאוושה דפרק אלו טרפות אוושי עליה כולי עלמא דפרק נערה בכתובות וכן  

ושא ביני קני וכפרש"י וכרבינו המחבר אשכחן דכוותא בריש מסכת נדרים אלא משום פרק שלשה שאכלו ובהשוכר את הפועלים או
דאוושו מפרש ההוא דפתח ברישא ובערוך פי' כפירוש התוספות לשון הברת קול ובפרק מי שהוציאוהו משמע נמי כפרש"י דקאמר  

 .התם אוושי דיורין וכו' בגמרא דהיו שנים מקצת אמותיו ע"כ
 

 . עירובין דף מח גמ'
 .ורבנן התם אוושי דיורין הכא לא אוושי דיורין

 
 חדושי הרשב"א מסכת עירובין דף מח עמוד א 

יש מי שגורס התם אוושי דיורין הכא לאו אוושי דיורין. וכן נראית גירסתו של רש"י ז"ל, ופי' הוא ז"ל דיורי חצרות רבים ולא ידעו 
להזהר ואתו לטלטולי כלים ששבתו בחיצונה לתוך חיצונה אחרת דרך האמצעית, הכא גבי שלשה אנשים יכולים ליזהר דמועטים 

 נינהו, 
 

 . חדושי הריטב"א מסכת עירובין דף מח
ויש גורסין והיא גירסת ר"ח ז"ל התם לא אוושי דיורין הכא אוושי דיורין, ופירש הוא ז"ל בחצרות אפשר שישכחו בעלי החצרות 
ויטלטלו מזו לזו ולא ירגישו, אבל הכא בשלשה אנשים שהם יושבים ביחד אם יבואו החיצונים לטלטל מזה לזה מרגיש ]האמצעי[ 

ז"ל אוושי מלשון ריאה דאושא )חולין מ"ו ב'( כלומר שהיא משמעת קול, וגירסת רש"י ז"ל היא ומזכירן והם נמנעין, ופירש רבינו  
 הנכונה יותר והיא ברוב הספרים הישנים, ותו לא מידי.

 
 : חולין דף מו

 דאמר רב יוסף האי ריאה דאוושא אי ידעינן היכא אוושא מותבינן עלה גדפא או רוקא או גילא אי מבצבצא טרפה ואי לא כשרה 
 (.כשנופחין אותה משמעת קול כאילו רוח יוצא ממנה -דאוושא : רש"י)

  
 . ברכות דף נ

אמר רבא כי אכלינן רפתא בי ריש גלותא מברכינן שלשה שלשה וליברכו עשרה עשרה שמע ריש גלותא ואיקפד וניפקו בברכתא דריש 
 גלותא איידי דאוושו כולי עלמא לא שמעי

 
 : מועד קטן דף יב

מכניס אדם פירותיו מפני הגנבים ושולה פשתנו מן המשרה בשביל שלא תאבד ובלבד שלא יכוין את מלאכתו במועד וכולן אם   .משנה
תנא ובלבד שיכניסם בצנעא לתוך ביתו רב יוסף הוה ליה כשורי עיילינהו ביממא אמר ליה אביי  .גמרא    כוונו מלאכתן במועד יאבדו:  

והתניא ובלבד שיכניסם בצנעא בתוך ביתו אמר ליה צנעא דהני יממא הוא כיון דבליליא בעו גברא יתירי ובעו מדוכרי דנורא אוושא 
 .מילתא

 ? מחמת התאורה או מחמת רבוי האנשים   - לילהמדוע אוושא ב
 

 בשם רבינו שלמה בן היתום  :קובץ שיטות קמאי מסכת מועד קטן דף יב
רב יוסף הוו ליה כשורי, קורות גדולות, עיילינהו ביממא לביתו אמ' ליה אביי והתניא ובלבד שיכניסם בצינעה בתוך ביתו, אמ' ליה 
צינעה דהני יממא הוא, דכיון דבליליא כול', אנו צריכין לאנשים הרבה ובעו אבוקות שלאש, מדבורי דנורא, שלהבת האש שלאבוקות,  

, כמו אווש עליה כול' עלמ' במסכת ברכות ]נ' ע"א[ לגבי רפרם כשעלה בספר תורה לקרות  וצעקות  הברותאוושא, יבוא הדבר לידי  
 צעקו עליו המבורך המבורך. 

 
  



4 

 

 / מפירוש קדמון המיוחס לרש"י  קובץ שיטות קמאי מסכת מועד קטן דף יב עמוד ב
 אוושא, הומה מלתא טפי דשמעי כולי עלמא. 

 
 : עירובין דף צז

רבי שמעון אומר נותנן לחבירו וכו' במאי קמיפלגי מר סבר פחות מארבע אמות עדיף דאי אמרת נותנן לחבירו וחבירו לחבירו אוושא 
מילתא דשבת ומר סבר נותנן לחבירו עדיף דאי אמרת מוליכן פחות מארבע אמות זימנין דלאו אדעתיה ואתי לאתויינהו ארבע אמות  

 ...ברשות הרבים
 ת של אוושא ?  מה המשמעו

 
 שו"ת הרמב"ם סימן ש 

  ...בפר' עשרים שם אם מצא מציאה אם יכול להחשיך עליה מחשיך ואם לא מוליכה פחות פחות מד' אמות. .)לחכמי לוניל(. שאלה
תשובה אל תקטינו עצמכם אם אין אתם כרבותי הן אתם חבירי אלופי ומיודעי וכל שהקשיתם ראוי להקשותו. גם ראשי הישיבות 
שבבבל ז"ל תפסו על פיסקא זו כשהגיע אליהם החבור עם דברים קלים שחלילה שיסתפקו לכם אבל כל השאלות אלו שלכם לא ירדו 

בא בין כיסו למציאה לא חילק אלא ליתן המציאה לנכרי או להניחה על גבי חמור אבל לעמקן. וכן יראה לי במציאה שזה שחילק ר
להוליכה פחות פחות מד' אמות לא שהרי הוליכה פחות פחות מד' אמות אינה שנויה כדי שיאמר רבא דוקא כיסו אבל מציאה לא.  

כמו שנתברר שם   ,י"ל שזו ההולכה פחות פחות מד' אמות צנעה גדולה יש בה ולא אוושא מלתא  ?    ואם תאמר מאי שנא הא מהא
בהמוצא תפילין ואינו צריך דבר אחר ולא איש אחר לסייעו ולא יכיר בו אדם ולא יהיה נחפז ולפי' לא נחוש לו שמא יעבירנו ארבע  

 אמות זו היא דעתי בדבר זה ומי שיחלוק בדבר זה יחלוק. 
 כאן ?  מה משמעות אוושא 

 
, אין  יקיןדלאין מ  במהיקין ומדל  מה ין בו סיימה )כגון "בהענ  פידף ב: דנה מתי המשנה מפרטת ל  ם הגמ' בנדרי

יש נוחלין ומנחילין ויש נוחלין ולא מנחילין מנחילין ולא  ח' א': "בבא בתרא    )כגון:   מדליקין( ומתי לפי הסדר 
   (ואלו נוחלין ומנחילין   - נוחלין לא נוחלין ולא מנחילין

 
 : נדרים דף ב

הלין משום דאוושו ליה מפרש ?    יש בכור לנחלה ואין בכור לכהן בכור לכהן ואין בכור לנחלה ואיזהו בכור לנחלה ואין בכור לכהן  
 ...והא במה בהמה יוצאה ובמה אינה יוצאה דלא אוושא וקתני יוצא גמל ,ההוא דפתח ברישא

 כאן ?   ''אוושאמה משמעות 
 

 רש"י מסכת ביצה דף יד עמוד ב ד"ה גמרא. שלא 
 לא ישלח הדורון על ידי אנשים הרבה, דאוושא מלתא, ונראים כמוליכים למכור בשוק. -גמרא. שלא יעשנו בשורה 

 שני נימוקים או נימוק אחד ?  
 רש"י מסכת ביצה דף כח עמוד ב ד"ה מהו להראות 

הטבח סכין לחכם ביום טוב לבדוק, שהטילו חכמים על הטבחים להראות סכין לחכם קודם שישחוט שום בהמה,   -מהו להראות  
בביתו סכין    -רואה לעצמו  .  ומהו לעשות כן ביום טוב, מי מחזי כעובדא דחול, דאוושא מלתא שדעתו למכור באטליז, או לא מחזי?

 שלו, דלא אוושא מלתא.
 

 רש"י מסכת מועד קטן דף יב עמוד ב ד"ה כיון דכל 
משום    - כי דיישי בלא פרות, ולעולם רבי יוסי היא, והא דאסר בפרות    -כיון דכל יומא לאו בפרות דיישי האידנא לאו שינוי הוא  

 דאוושא מילתא היא. 
 

 ס"ק ו' סימן נ"ב  א שבתחזו" 
ב תיקון מנא טפי יום חשפתיחתו ראוי לשמש בו בכל מק)בדין פתיחת מטריה בשבת(... ומה שיש לדון הוא משום תקון מנא כיון דב

הרי רו  גורם פירצה והרי אסור כילה מפני שאינם בני תורההל במקום זה, וגם אוושא מילתא טפי וניכר בו עובדא דחול ומפריסת א
 גדר במקום הפירצה, וזה יותר חמור מאיסור פרטי ליחיד, כי זה גדר לעם כולו ולדורות הדבר מסור לחכמים לגדור 

 האם מתיישב עם אחד ההסברים לעיל ?  'אוושא' בדברי החזו"א?  ת מה משמעו
 שמירת שבת כהלכתה פרק לא אות י 

אין לאפשר לנכרי הצריך להדיח כלים בבית היהודי, להשתמש בשבת או ביום טוב, במדיח כלים המשמיע רעש בזמן פעולתו, ומשום 
 "אוושא מילתא", פירוש רעש מכונות שאינו מתאים לשבת גורם לזלזול בכבוד שבת

 
 שמירת שבת כהלכתה פרק כז אות יב 

בהמה שמוציאים אותה למרעה כאשר פעמון קשור בצווארה, כדי שלא תאבד, אסור ליתן לה לצאת בו בשבת וביו"ט, אפילו בחצרו,  
 .גזירת חז"ל משום איסור השמעת קול


