
 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 1 - 

 

 

 

 

 

 

 

 לאחר מעשה אמרה

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 ועד טוב
 גבעת שמואל

 ד סקונטרס 
 ה תשפ"  תמוז
  



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 2 - 

 

 

 בס"ד 

 

למדנית, לאחר    ללבן סוגיאמפעם לפעם  'ועד טוב' הינה חבורת לומדים שנפגשת  

הדברים   מתלבנים  המשותף  במיפגש  שלו.  בלימודו  אחד  כל  עליה  שעמלו 

 . "ב'מלחמתה של תורה

 

תורה נמסרה לנו מדור לדור איש מפי איש, אמנם פעמים שחז"ל לימדו שאין לסמוך   

 ולפנינו חלק קטן מסוגיא סבוכה זו.  –על הנמסר מחששות שונים 

 

 

 בשם חבורת הלומדים 

 רפאל שטרן 

 

 : חבורת לומדי סוגיא זו

 

 

 ש יהרב יגאל בלאי

 הרב נח ליפשיץ

 הרב יצחק קראוס

 הרב שלמה רבינוביץ



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 3 - 

 

 

 תוכן העניינים 
 

 -  4 - ..................................... הנאמנות מקור – אחרים בשם שאומר  חכם על הסתמכות

 -  6 - ........................... הרב  בשם החכם דברי במהימנות ספק הטלת – לטיגני ימא כמין

 -  9 - ................................................. דבריו את לקבל אין מדוע/  אמרה מעשה לאחר

 -  14 - ............................... אליו נוגע שאינו בדבר דבריו יתקבלו לא מעשה לאחר האם

 -  16 - ............................ מקודם  שאמר דבריו לקיים/  מעשה נחשב מה – מעשה לאחר

 -  21 - .............................. בועז  של נאמנותו/  מעשה לאחר אף מחכם לשמוע ניתן מתי

 -  23 - ................................................................................ הזה  ובזמן א"הרמ פסק

 
 

  



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 4 - 

 

 

 מקור הנאמנות   – הסתמכות על חכם שאומר בשם אחרים

 

מה אנו מקבלים    חכם האומר שמועה בהלכה בשם חכם אחר או רבו, מכח א.

  ? אמת  דברי  שדבריו  לו  ומאמינים  דבריו  הוא  את  הדברים  שיסוד  יתכן 

באיסורין  נאמן  אחד  "עד  של  שונות  "1בכלל  מיגבלות  זה  לכלל    אמנם 

נאמן ) נכלל  ,  2וכגון שבמקרה בו איתחזק איסורא אינו  וגם יש לעיין מה 

בקידושין דף    ב"באיסורין" שהוא נאמן לגביהם(. ויש מקום לדייק מרש"י  

 : זו היאש  ע: ד"ה "אם קודם"

 

להאי שמועה לתלמידיו בשם רבו    אם קודם שבא מעשה לידו אמרה

מעשה בשעת  לאומרה  רבו    נאמן  בשם  להעיד  נאמן  אינו  לאו  ואם 

 שמא מחמת מעשה הבא לידו הוא אמר כן. 

 

)עד    עדות  שמדין  בפשטות  מוכח  רבו"  בשם  להעיד  "נאמן  שכתב  וכיון 

דייק   )וכך  הנאמנות  יסוד  עאחד(  סימן  איררה  מהר"ם  והיא    ה" שו"ת 

 (. משפטי עוזיאל ח"ז סימן ק'תשובת ה

 

 :3צפנת פענח קונטרס השלמה השמטה א' בשיטת אחרת  ב.

 

 

עיין יבמות פז: וכתב רש"י ביבמות פח. ד"ה "ואמר": "ודאי פשיטא לו דסמכינן עליה כל זמן לא    1
נחשד, דאי לאו הכי אין לך אדם אוכל משם חבירו, ואין לך אדם סומך על בני ביתו". ובגיטין דף ב:  

" תורה כל אחד ואחד מישראל על הפרשת  ": "ומשניד"ה  עד אחד נאמן באיסורין שהרי האמינה 
והחלב  הגיד  ניקור  ועל  השחיטה  ועל  וסובר    ."תרומה  עליו  חולק  אחד"  עד  ד"ה  שם  תוס'  אמנם 

לעצמה". ובתנאי שלא איתחזק איסורא )ונדה לא אתחזק איסורא משום    –שלמדנו מנדה "וספרה לה  
 שאינה בחזקה לראות כל שעה(. 

עיין תוס' שם( וגם לאסור שהתחזק ההיתר    – עיין תוס' בהערה הקודמת )אמנם אם בידו לתקן נאמן    2
 ועיין שו"ע יו"ד סימן קכ"ז סעיף ג'. אינו נאמן כמבואר בתוס' קידושין דף סה: ד"ה נטמאו". 

עי"ש הסברו, ועיין גם בצפנת פענח על הרמב"ם פ"ב   223עמ'   – גם בספר משנת רבינו יוסף הו"ד  3
 מאישות ה"ט )מהד' מוסד הרב קוק(. 



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 5 - 

 

 

גבי   אמת זה ג"כ ר"ל ביבמות דף ע"ז וכ"מ וירוש' סנהדרין פי"אבו

ר"ל    .תלמיד חכם שמורה הלכה קודם מעשה שומעין לו  ,זקן ממרא

נאמנות רק בגדר עצם דכן הוא הדין כמו  דקודם מעשה לא הוה בגדר  

על  רק  הדבר  על  ולא  דנאמן  שליש  וכמו  יורוך  אשר  התורה  עפ"י 

ההוראה והסברא. וזה ר"ל ב"ב דף י"ב דמן החכמים לא ניטלה אבל  

 ...אחר המעשה אז הוה כמעיד על הדבר

 

 :  223וביאר את דבריו במשנת רבינו יוסף עמ'   

 

שהוראת החכם היא כבחינת נביא בעת נבואתו שהיא לא אמירה על 

נבואה שהיתה לו מזמן אלא הופעת עצם ההתגלות, כך היא מדריגת 

החכם לא שהוא נאמן על דינו של הדבר אלא הוא יוצר דבר. נאמנות  

פירושה הדבר שעליו דנים עומד בפנינו והאומר מעיד עליו שדינו כך,  

לנ זקוק  אינו  העצם  וכדרך  אולם  עצמו  על  מעיד  הוא  עליו  אמנות 

הנבואה המתגלית בנביא בשעה שהוא מנבא שהנבואה והנביא הם  

 חד כך החכם אינו מעיד על דינו של דבר אלא אמירתו היא הדין.

 

ושמענו מדבריו )שיש לעמוד על עומקם(, שחכם האומר הלכה )ומפי רבו(,   

  ם דבריהאין אנו זקוקים לגדרי עדות )עד אחד נאמן באיסורין(, אלא עצם  

 .4מקור הדבר הוא מחייבים מפאת עצמם, אמנם לא ביאר מה 

  

 

ס"ק י"ח: "ועוד חלוק דין בית דין, שכל בני העיר עושין על פיהן אע"פ שלא  חזו"א גיטין סימן ק"א    4
כלל מבית דין אלא על פי שמיעה מאחרים... )ס"ק י"ט( והא דכל בני העיר עושין ע"פ בית דין  שמעו 

שבעיר אף אם לא שמעו כלם מפיהם, הוא מדין חזקה... )ס"ק כ"א( ענין מעשה בית דין דלא חשיב  
אלא הכל עושין על פיהן כל שידענו צואתן בכל אופני   דאהמפי כתבם היינו משום דבית דין א"צ הע

  לגבי הנאמנות של מתורגמן.   ק ח'"סימן ד' ס  חו"מועיין בדבריו ב".  ...מהני כתבן  הלכךהידיעה שהן ו
, ועיין מנ"ח סימן  עמד על הנאמנות של כתב הבא באיגרת  ד'  אות  יא:דף  הדרין  סנ לובמרגליות הים  

לומר הדברים  ין אין חסרון של עד מפי עד ויכול בית דין של שלשה לשמוע ות"ט אות א' שבבית ד
. ויל"ע  גיליםכ"ג. ולמדנו שיש דרכי העברת דברים שלאו דוקא על פי גדרי עדות הרלבית דין של  

   דון שלפנינו. שמא גם כך בני



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 6 - 

 

 

 הטלת ספק במהימנות דברי החכם בשם הרב  –כמין ימא לטיגני 

 

, 5בגמ' מצאנו הסתפקות האם חכם הוא בר סמכא באמירת דברים בשם רבו  ג.

 כמבואר בקידושין מד. :  

 

מאי אמור    ,ר' אסי לא על לבי מדרשא, אשכחיה לרבי זירא, אמר ליה

אף אנא לא עייל, ר' אבין הוא דעייל   ,? אמר ליה האידנא בי מדרשא 

ויצאה  כרוכיא  כי  לקיש  ריש  וצווח  יוחנן  כר'  כולה  חברותא  ואמר 

 . 6והיתה, וליכא דאשגח ביה 

 

 

מצאנו מקרים בהם  אבל    ונאמנה עלינו המסורת והקבלה  ברור שהתורה מסורה ועוברת מדור לדור  5
יוסף    , הוטל ספק במהימנות האומרים, עיין בהרחבה ביד מלאכי סימן תרס"ג, ברכי יוסף יו"ד רמ"ב

אומץ סימן ס"ג )ושם כתב בשם הרמ"ע מפאנו סימן צ' שהרמב"ם היה מהפך שמות החכמים כדי  
וכתב שכם כתב מהר"ש אלגאזי בספרו קלורית לעין שהאמורא מהפך לתלמידיו סברת    שתיקבע הלכה

(,  יחיד בלשון רבים לפי שרוצה לפסוק כיחיד וכדי שלא יחלקו עליו הפכה וראיה מסוגיא בפסחים כז.
ובאור רש"ז האזינו עמ' קצ"ו שאין  באר שבע חולין קיא:, שו"ת משנה הלכות חלק י"ז סימן ק"ב.  

 לחשוד חלילה בחז"ל ומה שראינו שחששו: "אבל הלכה כן היא". ויל"ע מה כוונתו.  
מקבלין את  )רש"י: היא או אביה(  תנן התם: נערה המאורסה היא ואביה  בגמ' בקידושין דף מג: "  6

אין שתי ידים זוכות כאחד, אלא אביה מקבל את גיטה וכל שאין יכולה לשמור    ,אמר רבי יהודה  .גיטה
  , כמחלוקת לגירושין כך מחלוקת לקידושין ורבי יוחנן אמר ,את גיטה  אין יכולה להתגרש. אמר ר"ל 

". ועתה היה דיון על כך בבית המדרש  מחלוקת לגירושין, אבל לקידושין, דברי הכל אביה ולא היא 
ור' אבין העיד על שיטתו של ר' יוחנן ועל כך נשאלה השאלה האם הוא בר סמכא לומר מה היה בבית  
המדרש )עיין מרומי שדה כאן מה התחדש בבית המדרש שלא היה ידוע מקודם שהיה צריך לסמוך  

 על ר' אבין(. 



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 7 - 

 

 

בלשון שאילה קאמר ליה ובקי  :  רש"י)  רבי אבין בר סמכא הוא,  אמר ליה

 (אתה ברבי אבין זה שיש לסמוך על דבריו שמדקדק בשמועתו שאינו משכח

הוא  לטיגני  ימא  כמין  אין,  ליה  אמר  שהות    7?  לו  היתה  לא  )רש"י: 

בנתים הים    לשכחה  מן  דג  כשולה  מיד,  לי  אמרה  המדרש  מבית  כשיצא 

 .8והמחבת נתונה על החור לתתו בתוכו שמן לטגנו(

 

מדברי רש"י )בביאור    מה היא הסיבה לפקפק במהימנותו של ר' אבין ? 

ור' אסי    מחוסר דיוק מחמת שכחה השאלה והתשובה( מוכח שהחשש הוא  

ם נאמרו מיד בצאתו מבית המדרש.  יאמר שאין לחשוש ששכח כיון שהדבר

אמנם האם נסיק מכאן שתלמיד היוצא מבית המדרש נאמן לומר את דבריו  

 , וצ"ע. ורק מאדם "בר סמכא"לשמיעתם   וךרק סמ

  

 

שה"בר סמכא" איננו לגבי החשד באיש, אלא האם חלף    לולי פירוש רש"י לקמן, היה מקום לומר  7
חזרו  של ר' יוחנן  זמן בין אמירתו לבין הזמן בו נאמרו הדברים בבית המדרש ושמא בבית המדרש  

ועל כך התשובה שר' אבין אמר את דבריו מיד אחר שיצא מבית המדרש, כך שזו המסקנה.    .בהם
ניתן לסמוך על   עליו  אבין לעומת  ר'  רבא אודות  סד: דברי  דף  ומעין ראיה לדברים בגמ' ביבמות 

ומי איכא דעביד עובדא בנפשיה כי      אמר רבאשמעות בשם רבי יוחנן לעומת רבי יצחק בר יוסף: "
האי? והא איהו דאמר: אבין דסמכא, יצחק סומקא לאו בר סמכא, אבין ישנו בחזרה, יצחק סומקא  

ישנו    מה שאמר אבין משום רבי יוחנן יש לסמוך עליו.   -אבין דסמכא  ה". ופירש"י שם: "אינו בחזר
חוזר על תלמודו לשון אחר מצוי כל שעה לפני רבי יוחנן ואם חזר בו רבי יוחנן משום דבר    -בחזרה  

שאמר תחלה שומע אבין וחוזר גם הוא בו אבל רב יצחק אינו מצוי לפניו ופעמים ששמע דבר מרבי  
". אמנם רש"י בסוגייתנו לא פירש כך וכמבואר בפנים  יוחנן ולמחר חזר בו רבי יוחנן והוא אינו יודע

)ויל"ע אם רבי אבין היה מצוי כל העת בבית המדרש והיה ידוע בכך, כיצד הטילו בסוגייתנו ספק  
 במהימנות שלו, ושמא עיקר שימושו לפני ר' יוחנן היה אחר מעשה זה, וצ"ע(. 

ובהליכות עולם שער ב' פרק ב' אות ל"ה ביאר באופן זה את המציאות של רתרי תנאי אליבא דחכם  
כשיטת    שלאששניהם אומרים אמת רק זה שמע מקודם וזה לאחר מכן אחר שהחכם חזר זו. וזה    אחד,
דכי פליגי תרי אליבא דחד מר אמר הכי אמר פלוני ומר  ": "הא קמ"ל " ד"ה    .כתובות דף נז   ברש"י

אמר הכי אמר פלוני חד מינייהו משקר אבל כי פליגי תרי אמוראי בדין או באיסור והיתר כל חד אמר  
הכי מיסתבר טעמא אין כאן שקר כל חד וחד סברא דידיה קאמר מר יהיב טעמא להיתירא ומר יהיב 

הכי ומר מדמי ליה בעניינא אחרינא ואיכא למימר אלו ואלו  טעמא לאיסורא מר מדמי מילתא למילתא  
דברי אלהים חיים הם זימנין דשייך האי טעמא וזימנין דשייך האי טעמא שהטעם מתהפך לפי שינוי  

". ולא ביאר רש"י מדוע אחד האמוראים משקר, ובסוגייתנו רש"י אינו חושש  הדברים בשינוי מועט 
 לקמן אות ב' , וצ"ע.    –לשקר כי אם לאי דיוק, ואילו תוס' חושש לשקר 

דאמר רבי יוסי חד רב נפק מבית וועדא אמר נפק עובדא כר'  ': "הלכה ב  ' גיטין פרק ו  , ירושלמי  8
". אמנם כאן לא מדובר  יוחנן. וסמכין עלוי. לא הוה צריכה מיסמוך עליו אלא דהות מן ימא לטיגני

 בחכם אלא ב"חד" שלא נתברר מי הוא. 



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 8 - 

 

 

 כמין":  ד"ה "קידושין מד.  תוס'  .ד

 

ור"ח פירש דשני מקומות הם וקרובים זה לזה    ...כמין ימא לטיגני

אי  סבר  הוא  קרוב  דמקום  דכיון  כה"ג  משקר  אדם  אין  כלומר 

 .10הילכך לא משקר  9משקרנא אתי אינש אחרינא ומכחישני 

 

אולם אדם  מדברי ר"ח מבואר שהחשש הוא משקר )ולא משכחה ואי דיוק(,   

לא ישקר כאשר ניתן לברר האם אמר אמת או לא, ויל"ע האם נסיק מדבריו  

שלעולם לא נוכל לקבל שמועה מחכם אא"כ תהיה לנו דרך נוספת לברר  

 .11וצ"עוזאת אפילו בדברים בהם אין לו נגיעה כלל ?   האם דבריו נכונים

 

זהיר   .ה יתכן להציע שעל פי שיטת רש"י, אם יש בפנינו אדם שידוע שהוא 

לדקדק בשמועות נוכל לקבל את דבריו גם כעבור זמן רב כיון שהוא דייקן  

וכמו עד אחד באיסורין )שהוא יסוד הדין לשיטת רש"י וכנ"ל( שלא מצאנו  

ומר  שיש מגבלת זמן בין המעשה לבין קבלת דבריו, ולגבי ר' אבין, הוצרכו ל

כל עוד לא הכירו אותו. אבל אין אנו חושדים אותו    יד שאמר את דבריו מ

 בשקר. 

 

 

 . 46ועיין ליד ציון הערה   9
ויל"ע מדוע ר"ח חושש לשקר ורש"י חושש לאי דיוק מחמת שכחה )ושמא שני החששות קיימים(,    10

והאם כאשר מדובר בחשש שאינו מדייק תועיל העובדה שגם אחרים יכולים להכחישו, האם מי שאינו  
וצ"ע.    חושש,  אינו  וממילא  לכך  מודע  אינו  שכלל  או  מאחרים,  וחושש  מדייק  שאינו  יודע   מדייק 

עיין שו"ע יו"ד    –ושמא מחלוקת רש"י ותוס' כאן תלויה בשאלה האם סתם אדם בחזקת נאמן או לא  
סימן קי"ט סעיף א' ובנו"כ. ושיטת רש"י כאן שסתם אדם נאמן רק יש לברר שהוא מדייק, ואילו ר"ח  

 סובר שסתם אדם אינו נאמן, וצ"ע.  
הרב בן ציון שפירא בהערותיו לבשמן רענן ח"ב עמ' קנ"ה, ובספרו פני אברהם ח"א בהקדמה    11

למהדורה הראשונה )מהדורה חדשה עמ' טז( ציין לדברי המהרש"ל בסנהדרין דף ל: אודות קבלת  
ומה  ר"ש בן אליקים רק לאחר שקיבל סמיכה: "  והלכה מפי מסורת )שמועה כמי הוכרעה הלכה( מפי

שאמר ר"ש ליסמכיה ברישא ר"ל אם אינו סמוך לא תוכל לסמוך עליו ולקבוע הלכה שאין ראוי לסמוך  
באדם סמוך,  ן חולקים יש צורך  י". ודקדק מכאן הרב בן ציון שפירא, שכדי להכריע הלכה בעל קבלתו

ועל פי זאת פירש גם את סוגייתנו, שכיון שיש מחלוקת יש צורך בסמוך. אמנם יל"ע בדבריו האם  
"בר סמכא" פירושו סמוך איש מפי איש, שלכאורה על כך מדובר במסכת סנהדרין. ועוד, אף אם  

  9רש"י  נשווה בין "בר סמכא" לסמיכה, מדוע רק במקרה של מחלוקת, והרי החשש לאי דיוק )כשיטת 
 או שקר )כשיטת תוס'( יכול להיות בשני המקרים, וצ"ע.  



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 9 - 

 

 

אם יאמר את דבריו מיד,  הוא  גם    ,לעומת זאת לשיטת תוס' שיש חשש שקר 

כמותו,   לומר  שיוכלו  אחרים  אין  בה  במציאות  דבריו  את  לקבל  נוכל  לא 

 וצ"ע.  

 

 / מדוע אין לקבל את דבריו  לאחר מעשה אמרה

 

 : 12קידושין דף ע: )ובעוד מקומות בש"ס( ו.

 

כל ת"ח שמורה הלכה ובא, אם    ,דא"ר אבא אמר רב הונא אמר רב

 . 13אין שומעין לו -שומעין לו, ואם לאו  -קודם מעשה אמרה 

 

הינה מסורת מפי האמורא    ,ההלכה אותה מורה הת"ח עליה מדובר בגמ' 

יהודה   שמואל רב  של  מפיו  עתה  במסכת  .    14שנאמרת  בסוגיא  גם  וכך 

בכורות לח: מדובר על הלכה שנאמרה מפי אמורא כעדות על דברי ר"ש  

 

לפנינו רבי אבא בשם רב הונא בשם רב, וכך גם ביבמות צח. וביבמות עז. הובאו הדברים הושמט   12
 בברכות לח: הושמט שמו של רב.  שמו של רב הונא, ו

לאחר שכבר נעשה הדבר ועלתה שאלה  - עוד לפני שהתעוררה שאלה. לאחר מעשה    –קודם מעשה    13
האם נעשה נכון. ויש לעיין מה הדין בשעת מעשה עצמו, דיינו שעתה עולה השאלה ועתה מחדש  
הת"ח שמועה בשם חכם וכדו', האם נקבל את דבריו ? ולקמן באות ט' מחלוקת האם דוקא כשהדבר  

קובץ שיטות  ור נוגע אליו, כבר כשעלתה השאלה המעשית יחשב נוגע.  נוגע אליו, ומסתבר שאם הדב
אם קודם מעשה שומעין  עמ"ס בכורות )לח:( כתב בשם תוס' ישנים מכת"י עמ"ס יבמות עז.: "קמאי  

לו ואם לאו אין שומעין לו. ואין להקשות א"כ היאך אנו שומעים להוראות ודינים שאומרים החכמים  
  ... אין שומעין לו מיירי שהתלמיד חכם צריך לאותו דבר   רוי"ל דהכא דקאמ  ?    על המעשה כשבא 

". אמנם אם אינו צריך  אבל אם אין התלמיד חכם צריך לאותו דבר מהימן אף אם אומרה לאחר מעשה
 כשעלתה השאלה. לדבר, נאמן אפילו לאחר מעשה ממש ולא רק  

עגמ'    14 דף  :"קידושין  יהודה :  לרב  דיניה  בר  ההוא  מבית    ,א"ל  דאתינא  עבדא,  לי  קרית  לדידי 
עבדא הוא. א"ל,    -חשמונאי מלכא? אמר ליה, הכי אמר שמואל: כל דאמר מדבית חשמונאי קאתינא  

לא סבר לה מר להא דא"ר אבא אמר רב הונא אמר רב: כל ת"ח שמורה הלכה ובא, אם קודם מעשה  
 ". כא רב מתנה דקאי כוותיאין שומעין לו? אמר ליה: הא אי   -שומעין לו, ואם לאו   -אמרה 



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 10 - 

 

 

לקוניא  וכ15בן  הנביא   ן ,  בשם  שנאמרה  שהלכה  עז.  ביבמות  בגמ'  גם 

וגם בגמ' ביבמות צח. מדובר על אמירה על פסק הלכה שאמר    16שמואל 

. ונסיק מכאן שהחילוק בין "קודם מעשה" לבין  17רבי עקיבא מזמן קודם

"לאחר מעשה" הינו ביחס קבלת שמועה בשם חכם, שאם היא נאמרה על  

 .18ידי ת"ח קודם מעשה היא מתקבלת, אבל אחר מעשה אינה מתקבלת

 

 

חלזון הוא נחש,    חלזון נחש ועצב. איבעיא להו(: " בבכרו  מומין צורת  : )בדין  בכורות דף לח  גמ'  15
יוחנן בן אלעזר  או דלמא חלזון או נחש זקן אחד היה    ,? ת"ש, דאמר רבה בר בר חנה סח לי רבי 

בשכונתינו ור"ש בן יוסי לקוניא שמו, ומימי לא עברתי לפניו, פעם אחת עברתי לפניו, אמר לי, שב  
ואף על פי שאמרו, אין אדם    בני, שב! חלזון זה מום קבוע לשחוט עליו, וזהו נחש שאמרו חכמים

  ,אבל מורה הלכה לתלמידים, ותלמידים מורין לו. והאמר ר' אבא אמר רב הונא   ,רואה מומין לעצמו
  ? שומעין לו, ואם לאו אין שומעין לו  -כל תלמיד חכם שמורה הלכה ובא, אם קודם מעשה אמרה  

 ". מורה ובא הוה מעיקרא -איהו נמי 
ועמשא בן איש ושמו יתרא הישראלי אשר בא אל אביגיל בת נחש, וכתיב: :".יבמות דף עז גמ'    16

יתר הישמעאלי! אמר רבא: מלמד, שחגר חרבו כישמעאל ואמר: כל מי שאינו שומע הלכה זו ידקר  
ולא מואבית. ומי    -ולא עמונית, מואבי    -בחרב, כך מקובלני מבית דינו של שמואל הרמתי: עמוני  

רבי אבא אמ והאמר  קודם מעשה אמרה  מהימן?  ובא, אם  שמורה הלכה  חכם  כל תלמיד  רב:   -ר 
ולקמן באות ז'    ."שאני הכא, דהא שמואל ובית דינו קיים  ?    אין שומעין לו   שומעין לו, ואם לאו  

 מחלוקת ראשונים האם לעמשא היתה נגיעה בדרשה ביחס ליוחסין אצלו. 
כשהלכתי לכרכי הים, מצאתי גר אחד שנשא אשת    ,ת"ש, דאמר בן יאסיין.: "יבמות דף צח גמ'    17

בני מן הרשך? אמר לי הרי אשה ושבעה בניה, על ספסל זה ישב ר' עקיבא    ,אחיו מאמו, אמרתי לו 
גר נושא אשת אחיו מאמו, ואמר ויהי דבר ה' אל יונה שנית לאמר  שנית דברה עמו    ,ואמר שני דברים

ומי מהימן? והאמר ר' אבא אמר רב הונא אמר רב כל תלמיד    ... שכינה, שלישית לא דברה עמו שכינה
איבעית    ?  אין שומעין לו  -שומעין לו, ואם לאו    -חכם שמורה הלכה ובא, אם קודם מעשה אמרה  

ואיבעית אימא: שאני    ,משום דקאמר הרי אשה ושבעה בניה  ,ואיבעית אימא  ,אימא: מורה ובא היה
 ". הכא, דקאמר מעשה אחרינא בהדה

רבא בר רב חנן הוו  בגמ' בב"ב כו.: " הרמב"ן בב"ב כו. מבאר סוגיא נוספת ע"פ היסוד שבסוגייתנו.
ליה הנהו דיקלי אמיצרא דפרדיסא דרב יוסף, הוו אתו צפורי יתבי בדיקלי ונחתי בפרדיסא ומפסדי  

)רב יוסף    א"ל    : והא ארחיקי לי)רבא לרב יוסף(  א"ל  .זיל קוץ  )=רב יוסף לרבא בר חנן(    ליה; א"ל
: ה"מ לאילנות, אבל לגפנים בעינן טפי. והא אנן תנן: אחד גפנים ואחד כל אילן! א"ל:  לרבא בר חנן(

ה"מ אילן לאילן וגפנים לגפנים, אבל אילן לגפנים בעינן טפי. א"ל: אנא לא קייצנא, דאמר רב: האי  
אסור למקצייה, ואמר ר' חנינא: לא שכיב שכחת ברי, אלא דקץ תאנתא בלא    -דיקלא דטעין קבא  

הא דאמרינן אנא לא קאיצנא. קשיא לן אמאי  " וכתב שם הרמב"ן: "יה, מר אי ניחא ליה ליקוץזימנ
  לא והרי הוא מזיק ומצוה להרחיק את עצמו אפילו להפסיד כל מה שיש לו ולא יפסיד חברו פרוטה 

ונראה שלא הודה לדבריו אלא שהיה סבור דבין גפנים לגפנים בין אילנות לגפנים בב' אמות סגי    ?  
בבבל, ולא רצה לחלוק עליו אלא כענין שאמרו )יבמות ע"ז א'( אם קודם מעשה אמרה שומעין לו  

ג ואם לאחר מעשה אמרה אין שומעין אמר לו לקוץ הוא בעצמו, ואנן כרב יוסף קיימא לן דליכא דפלי
 ". ולכאורה צ"ע והרי נאמר רק לאחר מעשה )ועיין גם בריטב"א שג"כ פירש כרמב"ן(. עליה

וכל  דבריו יתקבלו כך כתב הריטב"א ביבמות עז.: "  ואם הת"ח אומר סברא משלו לאחר מעשה  18
ועיי    ".הני מילי אי אמר מגמ' אבל כשאומר מסברא ומביא ראיה לדבריו לעולם שומעין לו וזה פשוט 

אינו כן, וכ"כ בשמו בערוה"ש   תט"ז יו"ד רמ"ב ס"ק כ"א לא חוששים דהוא מראה פנים בדבר ובאמ
 . 53, ובפסק הרמ"א ליד ציון הערה 51, ועיין ליד ציון ובהערה  שם סעיף ס"ח 



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 11 - 

 

 

ויש לעיין האם העובדה שמדובר על "תלמיד חכם שמורה..." שאין אנו   

לקבל   יש  גם  מעשה  שקודם  מלמדת  מעשה,  לאחר  דבריו  את  מקבלים 

מסורת ההלכה רק מתלמיד חכם או שקודם מעשה ניתן לקבל מסורת מכל  

, ות"ח שננקט כאן הינו לרבותא של  19אדם נאמן ולאו דוקא תלמיד חכם

 , וצ"ע. 20לאחר מעשה 

 

רש"י   ז. ראשונים.  נחלקו  מעשה,  לאחר  מעשה  קודם  בין  החילוק  בביאור 

 בקידושין דף ע: ד"ה "אם" כתב: 

 

  , אם קודם שבא מעשה לידו אמרה  להאי שמועה לתלמידיו בשם רבו

רבו   בשם  להעיד  נאמן  אינו  לאו  ואם  מעשה  בשעת  לאומרה  נאמן 

 .21שמא מחמת מעשה הבא לידו הוא אמר כן 

  

אמת  אומר  אינו  חכם  אנו חוששים שמא התלמיד  אחר מעשה   22כלומר, 

 

 גם אדם שאינו מהחכמים והוא נאמן יכולה להיות לו מסורת מרבו.   19
מהגמ' ביבמות צח. )בהערה הקודמת( נאמרו דברי בן יאסיין )אולי הוא ר' יוסי בן יאסיין(, שיספר    20

על מה ששמע "מגר אחד" ולגבי דברי הגר עלתה השאלה האם נאמן קודם מעשה או אחר מעשה,  
 ולכאורה נוכיח מכאן שקודם מעשה ניתן לקבל מסורת הלכה מכל אדם נאמן ולאו דוקא מת"ח.  

אם קודם מעשה אמרה שבאת הוראה לידו אמרה ושנאה  ":  ביבמות עז. ד"ה "אם"וכך כתב גם    21
לתלמידיו בבית המדרש בשם רבו, שומעין לו בשעת הוראה, אם לאו אין שומעין לו שמא מחמת  
עמשה הבא לידו אמרה". וביבמות צח. ד"ה "אם" כתב רש"י: "...ואם לאו, הואיל ודבר חידוש הוא  

קודם    -   קודם מעשה"  כתב רש"י:  במסכת בכורות דף לח: שמא בשביל מעשה שבא לידו אומרה". ו
בידו. ועושין מעשה.  שבא מעשה ההלכה  לו   מעשה(    שומעין  לו)לאחר  דבשביל      -  אין שומעין 

, ואף שלא כתב לשון "שמא" כפי שכתב במקומות אחרים, מסתבר שכוונת הדברים  "המעשה אומרה 
   אחת היא. 

ויש לעיין עד כמה הדבר מצוי שיקרה שהת"ח יאמר דבר שאינו אמת ? ובבאר שבע לחולין קיא:  
כתב תוכ"ד על סוגייתנו: "משמע דדרך האמורא לומר מימרא בשם רבושלא אמרה רבו מעולם, ולהכי  
מעין   אחרות  סוגיות  על  בהרחבה  עי"ש  מעשה...".  בשעת  כשהוא  דקאמר  במאי  לגבן  מהימן  לא 

 בחילוק בין המקרים.  סוגייתנו ו
ד' בה עלתה השאלה האם ר' אבין בר סמכא למסור על מה שנאמר  - בסוגיית רבי אבין לעיל אות ג'  22

אה שבנידון שלפנינו אם  בבית המדרש, תוס' חשש לשקר, אבל רש"י חשש לשכחת דיוק הדברים. ונר
יש חשש שכחה, אין הוא תלוי אם כבר היה מעשה או לא היה, לפיכך רש"י כאן דן על עצם הדבר  

 האם הוא אמיתי או לא.  



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 12 - 

 

 

לידו  בא  שעתה  המעשה  משום  בכוונה  אפילו    23ומשנה  קיים  זה  וחשש 

יהודה(  לרב  ביחס  ע:  בקידושין  )כגון  לאמוראים  ברור    ביחס  ואמנם 

)ואי בלבד  בספק  דב  ן שמדובר  שאומר  מי  לעדות  לאחר    ריולפסול 

 .24מעשה(

 

 פירש בשונה מרש"י:   25הריטב"א ביבמות עז. ו

 

דחיישינן שמא מתוך שנושא ונותן בהלכה כדי לקיים את דבריו אמר  

   ...בדדמי כסבור שקבל מרבו

 

כלומר, לאחר מעשה יש חשש שמא יזכר מדברי רבו, אבל מחמת רצונו   

 .26לקיים דבריו לא ידקדק ויחשוב שכך אמר רבו 

 

 ואילו המאירי בקידושין דף ע: ביאר טעם אחר:  

 

 

ולא נהירא, דודאי טעמא דאין שומעין לתלמיד חכם  עליו הריטב"א ביבמות עז.: "  ואמנם הקשה  23
ועל הא דפרש"י  : "יבמותהנמוק"י בדף כה. מדפי הרי"ף ב..." וכן  אינו משום דחיישינן אשקרא דח"ו 

ומ"מ    - ...". ז"ל דמשום דבית דינו קיים לא משקר הקשו ז"ל דחס ושלום לא חיישינן לת"ח שישקר
 מוכח מדבריו שלמד שרש"י חשש לשקר. 

יל"ע מדוע אנו חוששים לשקר, והרי לפי רש"י מקור הנאמנות הוא בדיני עד אחד נאמן באיסורין   24
 )אות א'(, ועד אחד נאמן באיסורין גם לאחר מעשה וגם כנוגע לו )כגון נדה(, וקצ"ע מה הוא הילוק.  

 וכך כתב גם הנמוק"י בדף כה. מדפי הרי"ף ביבמות בשם הריטב"א.   25
 לעיל אות ד', תוס' העלה חשש זה כנימוק לגבי קבלת דברי ר' אבין, עי"ש.   26
ובאמת הנ"י שם עמד על זה דח"ו  ' כתב שנו של הנו"ב "סימן ל , יו"ד  מהדורא תניינא"ב  שו"ת נו ב

לחשוד לת"ח שהוא משקר וכתב דע"י שהוא נושא ונותן בהלכה אומר בדדמי. לכן גם למעלתו לא  
כמ"ש   מוחלט  שקר  שהוא  לעינים  ונראה  להאמין  שאין  בדבר  לו  מאמינים  אנו  אין  אם  הדבר  ירע 

לומר שהדר בו אאמ"ו  במכתבי הראשון. ואפשר ששמע זה מפי אחד מארחי פרחי וזכרונו כוזב לו  
 ". הגאון ז"ל 

 
 



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 13 - 

 

 

תלמיד חכם שבא אי זה ענין של עצמו לידו אין ראוי לו שיאמר דבר  

בשם רבו או בשם אחרים כדי ללמוד ממנו אותו דבר שהוא אומרו  

ודורש   רוצה  שהוא  מה  על  עדות  או  יחשדוהו לראיה  שמא  לעצמו 

בשם   מעצמו  אומרו  שהוא  אלא  כן  והוא שאינו  להנאתו  אחרים 

שאמרו כל תלמיד חכם שמורה הלכה ובא אם קודם מעשה אמרה 

שומעין לו ר"ל קודם מעשה שנזדמן לו ואם לאחר מעשה אמרה אין 

 ... שומעין לו

 

אולם אין אנו מקבלים דבריו לאחר מעשה   ,כלומר ודאי שת"ח אומר אמת 

 משום החשד שאומר להנאתו.  

 

נמצא במצב של במקרה בו לא מדובר בנאמנות ביחס לאחרים, אלא הוא   ח.

"לאחר מעשה", האם יהיה מותר לו לסמוך על שמועה מפי רבו )שעדין לא  

יודע שאינו   הוא  להתיר שהרי  מקום  יש  רש"י  לפי  לאחרים(,  אותה  אמר 

שמא   בעצמו  לחשוד  שעליו  מסתבר  הריטב"א  שיטת  לפי  אבל  משקר, 

אם אחרים אינם יודעים מסתבר    מחמת להיטות הוא טועה, ולשיטת המאירי 

 .   27שאין מקום לחשד 

 

 ביבמות עז. והציע לבאר:   ובעיקר הענין תמה בעל הדבר אברהם 

 

 

זה הרואה    ,איזהו תלמיד חכם   , אמר רב חסדאויש לעיין האם לדמות לדברי הגמ' בחולין מד: "   27
", עי"ש בראשונים את המקרה )האם הכוונה שאסר לעצמו אף שיש צדדי היתר(, וכתב  טרפה לעצמו

תלמיד חכם ראוי לו שיראה טרפה לעצמו ר"ל שאם נולד בה ספק והיא שלו ויש לו  שם המאירי: " 
בה צדדין להיתר וצדדין לאיסור ראוי לו להיות נוטה לאיסור ושלא לחוס על ממון עצמו ואם שמש  
תלמידי חכמים הרבה עד שאפשר לו להודיע היתרה לכל בבירור עד שלא ישאר עליו שום חשד הרי  

בלי פקפוק אף על פי שאחרים פקפקו בה ועליו הכתוב אומר יגיע כפיך כי תאכל    זה רשאי לעשות כן 
 ". ויתכן שהוא לשיטתו בסוגייתנו. אשריך וטוב לך 

כל מי שקורא ושונה, ורואה טרפה לעצמו,    ,דרש מר זוטרא משמיה דרב חסדא ובהמשך הסוגיא שם: " 
 ". ומוכח שגם להיתירא. ושימש תלמידי חכמים עליו הכתוב אומר יגיע כפיך כי תאכל אשריך וטוב לך



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 14 - 

 

 

כל ת"ח שמורה הלכה ובא אם קודם מעשה אמרה שומעין לו ואם 

גם במקום   באיסורין  נאמן  עד אחד  הא  לו...וצ"ע  אין שומעין  לאו 

נגיעה צא ולמד מעיקר דינא דעד אחד דילפינן מנדה ומתירין אותה 

על  נאמן  וכל אדם  גדול מזה.  נוגע  לך  אין  והרי  עדותה  ע"י  לבעלה 

ב ואפילו  בכשרות  ששחטו  נגד בהמה  אינו  אם  בידו  שאינם  דברים 

אד נאמן  איסור  מבטל    םחזקת  נוגע  וחשד  פסול  שום  ואין  להתיר 

דעת   דבשיקול  נימא  במלייהו...ואם  משני  דלא  ת"ח  וכ"ש  נאמנוח 

יעור עיני חכמים ולכן אינו ראוי להכריע באמח היה מובן,  השוחד 

אבל אם אמר הלכה שמקובל הוא כן למה לא נאמין וצ"ע. ואם נימא  

היה מקום   דמוחר לשנות כדי לאפרושי מאיסורא ולעשות שלא כדין

לחשוש שההכרעה דידי' תחלה באחרים כדי שיקבלו כדמצינו כיו"ב, 

א"כ י"ל דחוששים שמפני הנגיעה מכריע לבד ושוב תולה באחר וא"כ 

יתכן דדוקא ח"ח אינו נאמן שיש לו הכרעוח מדידי'. ומ"מ הפשטוח 

זו  הלכה  השמיטו  והשו"ע  והרא"ש  והרמב"ם  ת"ח  אפילו  דהכונה 

 וצ"ע... 

 

ודבר  הנהגה  אלא  הלכה  זה  דאין  דס"ל  י"ל  שהשמיט  והרמב"ם 

 אגדה, ותולה לפי ראות עיני הדיינים, וצ"ע.  

 

 לא יתקבלו דבריו בדבר שאינו נוגע אליו האם לאחר מעשה 

 

אחר מעשה. האם היא רק בדבר הנוגע אליו הוא    אין קבלת דברי הת"ח .ט

בכל דבר שיאמר בשם רבו לאחר מעשה. בסוגיית הגמ' בקידושין דף ע: 

רב יהודה הצדיק את אמירתו )שקרא לאדם 'עבד'( לאחר מעשה, ובבכורות  

לח: הדיון הינו האם ניתן לחדש חידוש בדין מום בבכורות לאחר מעשה  

ביבמות צח. דובר על היתר נישואין לאחר מעשה. כלומר  ו,  28)ולהכשירו( 

מדובר בסוגיות בהן אומר החידוש בשם החכם, אומר אותו להצדיק מעשה 

 

אמנם יש לדקדק האם היתה שם נגיעה מעשית של הפסד לאדם עצמו או הוראה עם חידוש לאחר   28
 מעשה. 



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 15 - 

 

 

  ביבמות עז. בהקשר לדרשה "עמוני ולא עמונית"   וביחס לסוגיא  שאירע לו. 

וכתב    האם הדבר נגע גם לו.  נחלקו ראשונים )לקמן(  שנאמרה מפי עמשא,

 בשם ר"ת:  תוס' ביבמות עז. ד"ה "אם"

 

אר"ת דהיינו דוקא היכא דהוא   -אם קודם מעשה אמרה שומעין לו  

שהרי בת    29עצמו נוגע בדבר כגון ]יתרא[ שהיה צריך לאותה הוראה 

וכן בפרק נושאין על האנוסה )לקמן דף צח. ושם( גבי גר שהעיד   ..  ישי

על אשתו ושבעה בניו ובפ' עשרה יוחסין )קדושין דף ע:( גבי עובדא  

דרב יהודה בכל דוכתא דמייתי לה היו הן צריכין לאותה הוראה אבל 

אם אין צריכין לאותה הוראה שומעין לו אף על פי שלא אמרה עד 

 .30שעת מעשה 

 אמנם המאירי ביבמות עז.  ציין למחלוקת בדבר:    

 

 

 . 16לעיל בהערה     שעמונית מותרת 29
וראיתי בשו"ת עצי חיים חו"מ סי' ז' שהביא דברי הש"ס  שו"ת משנה הלכו חלק י"ז סימן ק"ב: "  30

יבמות ודברי ר"ת והעלה דבר יקר דלכאורה מצינו אדרבה דבדבר איסור שהוא נוגע גם לעצמו ואפילו  
במקום שלא היה נאמן לעלמא מ"מ אם נוגע גם לו הרי הוא נאמן, ולמשל שוחט אמאי נאמן על  

בשלמא היכא שבעצמו אכל איכא    ?  יכא דאיתחזק איסוראשחיטתו הא עד אחד אינו נאמן באיסורין ה
למימר שאינו חשוד לאכול נבילות וטריפות עיין הג"א חולין דף ח' ע"ש מה שתי', וכן מצינו באוכל  
אצל ע"ה אם הוא אכל בעצמו גם אחרים יאכלו דעל לפנ"ע אינו נזהר, גם הרמב"ן בחי' ריש גיטין  

ור נאמנת, ולכאורה מבואר היפוך דברי  האיך אשה נאמנת נגד חזקת נדה ותי' כיון דהאשה בכלל האיס
 ?   דלר"ת היכא דנוגע לעצמו וצריך לאותה הוראה אינו נאמן, וכאן רואין ההיפוך  ,התוס' יבמות 

היינו דוקא קודם    -ותירץ דמה שאמרו אינו נאמן ואם גם הוא בכלל האיסור נאמן )=גם לאחרים(  
שעשה מעשה והורה היתר לעצמו, כמו בנדה דנאמנת לבעלה אינה נחשדת לעשות שתי רעות היינו  
לעצמה   שכבר עשתה מעשה  היכא  אבל  איסור,  היא תעשה  וגם  בעלה  שהוא  להכשיל את אחרים 
ואח"כ תלך להעיד בזה על אחרים בזה לא מהני מה שהיא עצמה בכלל האיסור, די"ל אדרבה היא  

.  נוגעת בעדות כיון שכבר עשתה האיסור ומיגו דנחשדת על עצמה כ"ש דנחשדת להכשיל אחרים
היתר   לו  להורות  לעצמו לא עשה מעשה  היינו שהוא  קודם מעשה אמרה  אם  דעמשא  בגמ'  וז"ש 
שומעין לו משום שאינו חשוד להכשיל לאחרים וגם לעבור על איסור בעצמו, אבל אם לאחר שנהג  
היתר לעצמו אין שומעין לו לעדותו על אחרים כיון שכבר נחשד בזה כשנהג היתר לעצמו, ומיושב  

עד אחד שנאמן באיסורים ואכל מאותו מאכל ואחר כך שאלו  וכי עד    ויל"ע בדבריו   ". דברי התוס'
לולי דבריו היה מקום לחלק בין    ולכאורה אותו האם מעושר ואמר שכן, לא יהיה נאמן כי כבר אכל?

 , וצ"ע.  נאמן לבין פסקי הלכות שלגביהםעובדות 



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 16 - 

 

 

בשם  חדוש  דבר  שאומר  ר"ל  ובא  הלכה  שמורה  חכם  תלמיד  כל 

לו ואם אומרה בשעת מעשה   רבותיו אם קודם מעשה אמרה שומעין

עצמו  נוגע בדבר מצד  פי שאינו  על  ואף  לו  יראה   31אין שומעין  וכן 

  .32מסוגיא זו בהדיא שהרי עמשא לאו נוגע בדבר היה 

 

ומכל מקום יש מפרשים דוקא בשאומרה לאי זה זכות של עצמו אם  

להוראה שהורה אם לאי זה מעשה של עצמו וזו שבכאן עמשא נוגע 

 ...33בדבר היה

 

זה טעם לא נקבל את  ימא)ע"פ שיטתו הראשונה של המאירי(  ויש לעיין   

)ועל פי טעמי הדין    אין לו נגיעה בדבר  ר דברי הת"ח לאחר מעשה, כאש 

חשד   לעורר  יכול  מעשה  שלאחר  'חדש'  דבר  כל  ושמא  ז'(  באות  לעיל 

)כשיטת המאירי( או שמא יש לו נגיעה נסתרת ולכן הוא אינו אומר אמת  

 . ( או אינו מדייק )לשיטת תוס'(רש"י  )כשיטת

 

 מה נחשב מעשה / לקיים דבריו שאמר מקודם  –לאחר מעשה 

 

בפשטות "אחר מעשה" פירושו אחר שהתעוררה שאלה מעשית כלשהי.   .י

ויש לעיין האם כאשר יש מחלוקת בהלכה )שאיננה בהכרח ביחס למקרה  

ואז אחד הצדדים   ביניהם,  ונותנים  נושאים  והם  לו    שמחדש שישאירע( 

האם גם מציאות זו נחשבת "לאחר מעשה" שהוא    – שמועה מרבו כשיטתו  

 

ופירש"י דשמא מחמת המעשה  וכך גם נקט הנו"ב מהד"ת יו"ד סימן ל': בביאור שיטת רש"י: "  31
הבא לידו אמרה. ואף שהתוס' כתבו שם וכן פסק הרמ"א בי"ד סוף סימן רמ"ב דזה הוא דוקא בדבר  

 ...". הנוגע לתלמיד חכם בעצמו מ"מ פשט דברי רש"י לא משמע כן
 בניגוד להבנת תוס' שהיתה לו נגיעה בענין. 32
שאף הוא היה בא מצד אחד מזרעה של רות המואביה שהרי בן אחותו של דוד  המשך דבריו שם: "  33

היה דכתיב ואחיותיהם צרויה ואביגיל וכתיב ועמשא בן איש יתרא הישראלי אשר בא אל אביגיל בת  
 . 16, עיין הערה "נחש אחות צרויה אם יואב



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 17 - 

 

 

? וכתב על כך בראשון לציון ליו"ד סימן רמ"ב    34רוצה לחזק את דבריו 

 סעיף ל"ד: 

 

ויותר נראה, דאפילו אינו נוגע לדידיה, אם אחר שהורה ובא לומר 

לחזק הוראתו שכך הוא מקובל הו"ל כנוגע לו הענין ואינו נאמן, הגם 

 .35דמה שהורה הוא לזולת 

 

פרק ד' סימן ל"א דן אודות גט שהתעורר ספק האם שמו    וביש"ש בגיטין 

זה   של המגרש הינו גרשם או גרשון, שחכם אחד סידר שני גיטין לאיש 

נוספת   זמן אותו אדם גירש אשה  )שיתן את שניהם מכח הספק(. ולאחר 

גרשון בלבד. וכעבור  לא חשש לספק וכתב שמו  בשם הר"ל,  וחכם אחר  

 זמן הגיעה הודעה מקרובי המגרש ששמו גרשון בלבד. וכתב:  

 

מיהו הר"ל לא מהימן שכך העידו או הגידו לו, הואיל ואחר מעשה 

אומר אין שומעין לו, כדאיתא פרק הערל )יבמות ע"ז ע"א( גבי יתר  

הישראלי, שכל תלמיד חכם שמורה ובא, אם לאחר מעשה אמר אין 

 .שומעין לו וצריכה האשה הזאת גט אחר בשם גרשם

 

אודות   .אי ירושלים  במחלוקת  שחכמי  צפת,  חכמי  ידי  על  הסמיכה  חידוש 

שאחר שחכמי צפת כבר  הצעה    והועלתה  ,ובראשם הרלב"ח חלקו עליה

 

". ופירש רש"י: אם בקשת ליחנק היתלה באילן גדולבפסחים קיב. מבואר שר"ע לימד את רשב"י: "  34
אמור בשם    -היתלה באילן גדול    לומר דבר שיהיה נשמע לבריות ויקבלו ממך.   -אם בקשת ליחנק  "

" ויש לעיין האם באמת האדם גדול אמר כך ואומר רשב"י לר"ע, כך יתקבלו דבריך ואל  אדם גדול
כפי פשט  תאמר בשם עצמך, או שאפילו אם אותו אדם גדול לא אמר כך, אמור בשמו כדי שיתקבל  

  , ואם בקשת ליחנק היתלה באילן גדול)ועי"ש ברשב"ם שפירש בדרך אחרת: ", וצ"ע.  דברי רש"י
לומר דבר שישמע לבריות ויקבלו ממך. ומשום דנקט לישנא דחניקה נקט היתלה באילן למוד בפני  

 "(. רב ואמור שמועותיו משמו
 ליו"ד רמ"ב ס"ק ל"א ובהרחבת הדברים שם.   יוסףדבריו בברכי  על מש"כעיין  35



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 18 - 

 

 

ירושלים יחד עם חכמי  לדון בדבר  ישובו שוב  והסמיכו,    , 36עשו מעשה 

כך  כתב   הרלב"ח  על  בירושלים(  בשו"ת  הסמיכה )שהיה    בקונטרס 

 :  שבשו"ת הרלב"ח

 

ודאי הוא גנאי גדול להם להודות בכך    37שרבני צפת חתמו אעולה   ...

קרובי הם  ולכן  בהם  יחזרו  לא  ממש    םולעולם  ודמי  עצמם  אצל 

דעמשא האופן  .38לההיא  בזה  הוא  זה  כל  תופס   ,וביאור  אני  הנה 

מהרבנים  או  מהאמוראים  שיהיה  הן  רב  זה  אי  שכל  במושלם 

שאחריהם שיבא איזה מעשה לידו ויורה עליו ויעשה מעשה בטעות 

שהוא גנאי גדול לו ובושה רבה. וזה מלבד שהשכל מחייבו התלמוד 

  .39...מלא ממנו

 

א"כ הרי הדיין נוגע בדבר והרי הוא כאלו דן על עצמו והבאתי ראיה 

 הממאי דכתבו התוס' מעמשא דכיון שהוא היה צריך לאותה ההורא

  .41בכאן  וכן גם כן 40הוי נוגע בדבר 

 

חכמי צפת סמכו את שיטתם על שיטת הרמב"ם בפרק ד' מסנהדרין הלכה י"א, שאם הסכימו כל    36
ניתן לחדש את הסמיכה. ואחת מטענות חכמי ירושלים היתה   –החכמים בא"י למנות דיינים ולסמוך 

משותף   נוסף  דיון  לקיים  ניתן  ולקמן האם  תוקף.  אין לסמיכה  וא"כ  צפת,  לחכמי  צורפו  לא  שהם 
 לחכמי צפת וירושלים. 

 חתמו על דבר שהוא עוולה )על פי הגמ' בכתובות יט:(.  37
( שנחלקו ראשונים  16לעיל אות ז' לגבי דרשתו של עמשא בגמ' ביבמות עו: )לעיל הערה  עיין    38

 האם היתה לו נגיעה, והרלב"ח נוקט שכן. 
וציין שם לכמה סוגיות בהם נאמר שאמורא כיחש על פסק הלכה "משום כיסופא", ואף בתנאים    39

 היה מעשה שכזה, עי"ש 
 . 'לעיל אות ט 40
ולפי האמת אף ע"פ שהשויתי הנושאי' חלוק גדול יש ביניהם לענין בלתי  ושם בהמשך דבריו: "  41

נאמנות החכם דהתם בעמשא דהדין הוא נוגע לדיין כדי להסיר פגם מגופו עצמו אף על גב דאמר  
מימרא חדשה החכם בשם אחר דלית לן למיחש דמשקר בכונה ואמר מימרא דלא הות בעולם אפ"ה  

מאן דפליג עליה בההיא מימרא אבל בנדון דידן ליכא מימרא חדשה    אין שומעין לו ואף על גב דליכא
ולא ראיה וקיום הדין וביטולו הוא תלוי בהבנת דברי הרמב"ם והרמב"ן ולומר הדיין ככה הוא פי'  
דבריהם או אינו ככה הוא דבר קרוב מאד מטעם מה שכבר אמר ולדעתו ודאי אומר אמת ולכן אין  

נאי לחכם מצד פסול גופו אלא מצד הכבוד לבד שטעה במ"ש דמשום  שומעין לו ואף על גב דליכ' ג
הכ"ש   וזהו  כדמעיקרא  אלא  דלישנ'  בפירוש'  השתא  ס"ל  לא  פורתא  דהוא  גב  על  אף  גנאי  ההוא 
ליכא למיחש   דודאי  ואפי' אי הוו אמרי מימרא בשם אחר  וז"ל  שכתבתי אני כמבואר בדברי מאד 

 



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 19 - 

 

 

וסמכו(,    עשו מעשה  כבר  )ובנידון שלפנינו  פסק  דין שפסקו  בית  כלומר 

כשרים  בדבר    אינם  שוב  לדון  כדי  נוספים  חכמים  עם  בדין  שוב  לשבת 

 .42ונחשב הדבר "לאחר מעשה" שאין שומעין לו 

 

חולק על הרלב"ח מכל  ונסמך על ידיהם(    –צפת    כמי )מח המהר"י בי רב   יב.

 וכל וכפי שהובאו דבריו בקונטרס הסמיכה שם:  

 

שמי שהורה בדין הלכה למעשה ובא לפני חכם אחר זה הדין   ...שהבין

ויש מחלוקת בינו ובין חכם אחר זה שכבר הורה פסול לאותו מנין 

רחמנא ליצלן מהאי דעתא נמצאו כל הדיינין פסולין לכל דין שכבר 

ועוד אני תמה עליו שכתב      ..עשו מעשה ולא יכנסו למנין באותו הדין.

דהורו   משום  אלא  יחלקו  שבכוונה  צפת  לחכמי  חושד  שאינו 

  , בראשונה נראה להם שהדין כך

 

כ"ש היכא דלא אמרי מימרא חדשה אלא שאומרי' שלא נראה    , דמשקר לא הוו מהימני כמו בעמשא
להם  שומעין  אין  שודאי  והרמב"ן כדברינו  דברי הרמב"ם  צדק    ". בעיניהם שפי'  וע"ע שו"ת צמח 

אבהע"ז ס"ו אות ב' שבדין דין שהתירו על סמך "הגדת עד נתן הנ"ל, גנאי גדול להם אם היה מתברר  
שלא היה כדאי להתיר ע"פ עדות זו" אכ" הו"ל כמו דבר השייך לדידיה לכך י"ל דאין נאמן להעיד  

 על זה..." אמנם עי"ש חילוקיו על פי הטמעים השונים באות ז'. 
יש לעיין האם דברי הרלב"ח הינם על פי שלשת השיטות בטעם הדין שאין שומעין לאחר מעשה    42
 לעיל אות ז'.  –



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 20 - 

 

 

ואני אומר דנפקא מינה לפי דעתו שמי שדן דין א' פעם א' פסול לאותו  

דין דכיון שהורה פעם א' חייב או זכאי נאמר אף עתה יורה כך וה"ל  

  .44...43כמקבלי שוחד

 

עוד נפקא מינה שמאחר שכבר פסק הקונדריס שלו שאין לנו כח בזמן הזה  ובהמשך דבריו כתב: " 43
לעשו' סמיכה אפילו שאח"כ יעמוד בסברתו ולא יודה לראיות שיכתבו שאר החכמים להעמיד האמת  
ויאמר הוא שאינו מודה בזה כיון שהוא נוגע בכבודו שכבר חתם שאין לנו כח בזמן הזה לסמוך לא  

ו שכן האמת כמו שכתב על חכמי צפת ועוד שיות' נוגע לכבודו שלפי  יועילו דבריו לפי שנראה ל
דעתו עשו לו חכמי צפת עלבון גדול שלא שמוהו לראש ולקצין במנין ההוא ואיך יודה עתה למה  
שעשו ואף על פי שנר' מלשונו שהוא נזהר מזה סוף דבר גדול כבודו וגם דקדקתי בדברי המשיב הזה  

מים ולפעמי' יחשוב אותם בחזקתו יותר חסידים מהאמוראים שבכאן  וראיתי שלפעמים מבזה את החכ
כתב שאינו חושד אותם שבכונה יכחישו האמת אלא אולי שתועלת כבוד יעור עיני שכלם ויעמידו  

 ". בסברתם
והם חזקים כראי מוצק ראויים למי שאמרן דאלת"ה  חיזק את דבריו: "  אובשו"ת חכם צבי סימן קל"

אילו כל הגאונים וכל פוסקי הלכות והרבנים הגדולים בעלי שאלות ותשובות המפורסמות בעולם פה  
ואף   אתנו חיים היו פסולין לדון בדינים שבאו מבוארים בספריהם וחלילה להעלות כזה על הדעת 

ני צפת מעשה כמבואר שם והורו הוראה גמורה  מהרלנ"ח החולק בנ"ד ההוא היינו משום שעשו רב
אבל אם בדין אחר דומה  ". ובאורים סימן י"ז ס"ק י"ד כתב: "להו מילתא למיהדר בהו סיפא  דתו כ

לזה פסק הדין או כתב דרך כלל על דין הלזה יש כן דעתו פשיטא דמותר לישב בדין אם בא מעשה  
דומה לזו לידו, דאל"כ פסלת כל החכמים יושבי על מדין וחכמים המחברים חבורי טהרה בפסקי 

ועיין בהשגת הגרי"ש אלישיב זצ"ל בקובץ תשובות    ".דינים, וזה פשוט, והאריך בזה הכנה"ג, ע"ש
 ח"א קצ"ד. 

אכן אם כבר נשאל מדיין וכתב לו פסק ודעתו עליו, אין  ': "ז ס"ק ט"סימן י אמנם כתב הש"ך בחו"מ
".  רשאי לפסוק דחשיב כנוגע. כ"כ שם. וכ"כ ר"ל ן' חביב באגרת הסמיכה אשר לו ]ד"ה ולא לבד[

 אמנם יש מקום לחלק בין לד באותו הדין עצמו לבין דין נוסף דומה לו. 
חיים עצי  בת   ובשו"ת  ז',  סימן  חו"מ  טייטלבוים(  צבי  חיים  וגו'  שובה  )הרב  בתורה  הגדול  להרב 

האריך בענין זהו ובד"ה "ולפי"ז י"ל" כתב שאם הדיין פסוק בין שני בעלי   אברהם מאיר גלאנצער
הדין לעלמא   פסק  אבל אם  הראשונים,  נוגע לחזק דבריו  דהוי  יכול לפסוק  אינו  הדין  דין אם חזר 

 למקרה שיזדמן מעשה, יכול לפסוק, עי"ש עוד.  
קודש    44 ובאגרות  נז,  סימן  התניא  בעל  באגרות  הרחבה  וביתר  נ"ח  סימן  הזקן  האדמו"ר  בשו"ת 

לאדמו"ר הזקן סימן ס"ח, ובאגרות קודש מהדורה חדשה סימן ח' כתב שיש החולקים עליו והוא  
שר תיקן...  אמוכן לבוא ולבאר את שיטתו )ובהקדמה ביארו שחפצו לנדותו "עבור נוסח האר"י ז"ל  

בפני אנשים שעוד לא חרצו  רק  ועבור לימוד הקבלה"(, והוא מוכן לבוא ולהבהיר את שיטתו אבל  
 את דינו מקודם שהם כבר "פסולים לדון לנו" כיון שכבר הורו בדבר.  

פוק  פקאודות  תשובת הרב לוי יצחק מברדיטשוב  , אגרת ק"ב עמ' קע"א,  אגרות בעל התניא ובני דורו
הנה אשר מתרעם... הנה קודם כל אשתמיטיתה ש"ס ערוכה בכמה מקומות  "בהנהגת בעל התניא: "

 . "44שלאחר מעשה אינו נאמן להעיד 
בשו"ת משנה הלכות חלק ח' סימן קל"ד דן אודות עדויות שנות שנאמרו בשם האדמו"ר מסאטמר  ו

אודות תיקון עירובין בניו יורק שיש רבנים שהעידו שהכשיר ואף תרם ויש ד' רבנים שהעידו שלא  
לאחר שנים  ו  הסכים לא במנהטן ולא בברוקלין וכך שיש סתירה בדברים. ותחילה הציע שמראש אסר

ועוד כתב: " יבמות דף ע"זחזרו בו והתיר.  נראה לפמ"ש בגמ'  אם קודם מעשה אמרה    ...והשנית 
ומעתה בדידן נמי כיון דלדעת הני ד' רבנים הא הוראה תלוי ששמעו  ...  שומעין לו ואם לאו אין שומעין

שהי ועכשיו  מקודם  אמרוה  ולא  שנים  לכל  ה לפני  כידוע  זה  בדבר  מטעמים    , נוגע  הרבנים  שאלו 
א"כ אין לשמוע לעדותם כלל כיון דליכא מילתא דעבידא    ,הפאליטיים שלהם לא רצו בתיקון העירוב

עדות מכחשת נגדם נמי לא היינו יכולים לסמוך על עדות זו כיון    הכל זה אפילו אם לא הי  הלגלויי והי
 



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 21 - 

 

 

 / נאמנותו של בועז  מתי ניתן לשמוע מחכם אף לאחר מעשה 

 

רק אם אמר אותם  ם אחר(  כ)בשם ח על אף הקביעה שאין לקבל דברי חכם   יג.

 קודם מעשה, מבואר שיש מקרים שנוכל לקבל ממנו אחר אחר מעשה: 

 

או בית     45שיכול לומר אותם דברים )קידושין ע:(  נוסףכאשר יש חכם   •

 .46קיים )יבמות עו:(  כך פסקהדין שנאמר בשמו ש

 .47כשיש מקרה אחר ידוע שמוכיח שכך הורה החכם )יבמות צח.(  •

באותו   • החכם  מפי  ששמע  נוספת  הלכה  אומר  שעה  באותה  כאשר 

וכיון שמקבלים את דבריו באותה הלכה מתקבלת גם ההלכה    מעמד

 

.." ושם בהרחבה. ויש להגדיר את סוג הנגיעה שבפנינו  שלדעתם ידעו ולא העידו על זה קודם לכן.
 שלא נזכרה בגמ' ושמא בצד מה דומה לדיון על הסמיכה שבפנינו. 

ואשר  ובתשובה נוספת המשנה הלכות בחלק י"ז סימן ק"ב, התייחס למחלוקת על הסמיכה וכתב:  
נראה עוד לחלק בין הפוסק בדרך כלל ובחיבורו, ובין הפוסק הלכה למעשה לאדם ידוע ונוגע לו,  
דהנה הפוסק בחיבורו שחיבר לעצמו ובא אחד וראה שם מה שפסק ונהג עצמו על פיו ונמצא שטעה  
שהגם שנכשל זה על ידי המחבר ההוא מ"מ אין לו טענה נגדו כי יאמר לו מי בקשך לעשות מעשה  
מה שראית בספרי ולכן לא הוי נוגע בדבר אם יבקשנו אחר לדון, אבל הפוסק הלכה למעשה לאדם  

ואולי לפעמים    ידוע הנה אם טעה בדין כבר יש לו טענה שעל ידו יצא מכשול לו ויש לו עליו תרעומות, 
 ...". גם טענת ממון 

 ועיין בהערה הבאה.  –"הא איכא רב מתנה דקאי כוותי"  45
"ומילתא דעבידא    –"שאני הכא דהא שמואל ובית דינו קיים" וכתב שם רש"י בד"ה "דהא שמואל"    46

אלא עצם העובדה    לאיגלויי הוא ולא משקר בה". ומוכח מדבריו שאין צורך לגשת לבית הדין ולברר
אמר לאחר מעשה ואמר  דף ע: שרב יהודה    שקיימת יכולת בירור די בה. אמנם במעשה בקידושין

מתנה לא חזייה לנהרדעא תליסר שני, ההוא יומא אתא,  ש"רב מתנה קאי כוותי", נאמר שם בגמרא: "
...". ויש לעיין האם כוונת הגמ' לומר שיש צורך לשאול בפועל  אמר ליה: דכיר מר מאי אמר שמואל

  כדי להוכיח את הדבר או שדי בכך שאפשרי לברר, רק בנידון שם כיון שהגיע רב מתנה, שאלו אותו. 
אמנם יש מקום לדון האם יש הפרש בין מקרה בו החכם עצמו שהורה ניתן לשאול אותו לבין מקרה  

 בו עוד אדם יכול לומר שאותו חכם יודע.
 . 9ועיין ליד ציון הערה   

בן יאסיין העיד על גר שנשא אשת אחיו וכששאל אותו גר כיצד עשה זו השיב שכל הורה רבי   47
עקיבא, ולמרות שהיה לאחר מעשה הוא נאמן כיון שהיה יכול להראות: "הרי אשה ושבעת בניה"  

 איש את אשת אחיו ומהן למדתי".   ופירש רש"י שם: גיורת ושבעת בניה שהתיר להן רבי עקיבא לישא 



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 22 - 

 

 

 .48)יבמות צח.(  ש"לאחר מעשה"

 

על פי הטעם האחרון )שאומר הלכה נוספת( ביאר החתם סופר בכתובות   יד.

דף ז: כיצד האמינו לבועז שרצה לשאת את רות שכינס מזקני העיר ודרש  

  מואביתאסור לבוא בקהל אבל    מואביבפניהם את הדרשה האומרת שרק  

"קודם    49מותרת  זו  הלכה  אמרה  לא  שהרי  לו  לשמוע  אין  ולכאורה 

 ": 50מעשה

 

והנה בס' עצי ארזים סי' ס"ג הקשה איך האמינו לבועז באמרו עמוני 

ולא עמונית הא אמרי' ביבמות ע"ז ע"א דאם אמר בשעת מעשה אין  

זו מעיקרא ליתא לפע"ד דוקא כשאמרו מקבלה   שיא וקו? ?שומעי' לו  

כמו שאמר אבנר כך מקובלני אבל אם אמרו מדרשא דקראי שומעי' 

 .51ומאן לימא לן דבועז לאו מדרשא אמרו 

 

 

דניכרין דברי אמת".    מן נמי אהא, ירש"י יבמות צח. ד"ה "ואי בעית": "...מגו דמהימן אהא, מה  48
וגם מדוע   היפך )אמנם על כך יש להשיב שאין סיבה לחשוד בהלכה השניה(, ויל"ע מדוע לא לומר ה

לא לחשוד שאומר עוד הלכה נוספת שיודע שכך יתקבלו דבריו ? וצ"ע. וע"ע שו"ת מהרש"ם חלק  
 א' סימן נ"ז ד"ה "ועוד נראה".  

]לו[ דבר  ולפיכך כל שמסיים שנאמר  והריטב"א בסוגייתנו מביא ראיה לשיטתו )עיין לעיל אות ז'(: "
אחר עם ההלכה ההיא באותו מעמד ראיה היא והוכחה שנזכר ההלכה יפה ואינו אומר בדדמי כלל,  
שאילו היינו חוששין לו לשקר כלל כי אמר מילתא אחריתא בהדה ]נ"א: בהדדי[ דילמא איערומי  

" ויל"ע מה הראיה והרי יתכן שאת ההלכה האחרת אומר יפה אבל זו שחשובה לו עתה אינו  מערים
 מדקדק בה, וצ"ע.  

מאי    ...ורבי אבהו, בהאי קרא   ...ויקח עשרה אנשים מזקני העיר ויאמר שבו פה. "' ע"ב:  כתובות ז   49
". כלומר באותו  ולא מואבית  -ולא עמונית, מואבי    -דריש ביה? ההוא מיבעי ליה למידרש: עמוני  

 . מעמד פרסם בועז הלכה זו 
כיון    50 נוגע,  היה  לא  בועז  שמעיקרא  ביאר  עז.  ליבמות  אור  בניצוצי  זצ"ל  מרגליות  ראובן  הרב 
ועבורו נדרשה    וישא את רות ולא הוא עצמו  תחילה פנה בועז אל הגואל שקרוב ממנו שהוא יגאלש

ורק לאחר שהגואל לא רצה, בועז נשא אותו, וכך בשעת הדרשה הוא לא    המתירה מואבית  הדרשה
ובחומת אנך לשמואל א' פרק כ"א דן כיצד היה יכול אחימלך להאמין לדוד והרי  היה נוגע בדבר.  

 מדובר בשעת מעשה.  
ויש לעיין מה הטעם שדרשה תתקבל, בשלמא אם מוכיח דבריו ממשנה או    18עיין לעיל בהערה    51

מסברא, דבריו יתקבלו מפאת עצמם, אבל אם דורש דרשה, לכאורה יש מקום לדון מדוע לא דרש  
)ובגמ' ביבמות עו: עז.    דרשה שונה, וא"כ אין לקבל דבריו אא"כ יוכיח אין דרך אחרת לדרוש הפסוק

 נו"נ בדרשה זו(. 



 לאחר מעשה אמרה =======================בס"ד============

 

 

 

 - 23 - 

 

 

נמי   בועז  אמר  דמשו"ה  אומר  הייתי  שם  דבריו  ולא 'ולולי  עמוני 

נוגע ה"נ מהימן   'תעמוני דהשתא נמי היכא דמהימן אעמוני שאינו 

ועמוני' ומואבי'    .כדאיתא הך סברא ביבמות צ"ח ע"א ע"ש  ת אמואבי

עמוני איסו'  דטעם  נינהו  מילי  קדמו.   תתרי  לא  אשר  משום  רק 

אשר שכר עליך. וה"ל תרי הוראו' ומגו דמהימן אהא מהימן   תומואבי

 52...אהא נמי

 

 פסק הרמ"א ובזמן הזה 

 

 פסק:   ו "ב סעיף ל"רמרמ"א יו"ד סימן  טו.

 

ותלמיד חכם שאמר דבר הלכה בדבר השייך לדידיה )תוס' בשם ר"ת  

אין שומעין ואם לאו,  לו  לו   ונ"י(, אם אמרה קודם מעשה שומעין 

)ש"ס פ' הערל ריש דף ע"ז ותוס' ונ"י שם ד"מ ס"ס רמ"ה(. ודוקא  

שאמר: כך קבלתי, אבל אם אומר דבר מסברא ומראה פנים לדבריו 

הריטב"א( בשם  )נ"י  לו.  שומעין  נראה,  שומעין 53והוא  אין  אבל   .

הוא  אם  אבל  דומים.  שאינן  להדדי  דברים  מדמי  דלמא  לדידיה, 

 .פשוט, שומעין לו. )רבינו ירוחם סוף נתיב ב' ובשם הרא"ש(

 

על פי דברי  אמנם הרמב"ם והשו"ע השמיטו דין זה להלכה, ושמא טעמם   

 ': חלק ה 'תולדות אדם וחוה נתיב ב -רבינו ירוחם 

 

". ונראה  דא"כ קשה ביבמות ע"ז נמי להימני' לאבנר במגו ע"ש אמנם החת"ס הקשה על עצמו: "   52
שם אבנר מכשיר את דוד בפני שאול ודואג ואומר לה: "תנינא, עמוני ולא עמונית    :שכוונתו לדף עו

מואבי ולא מואבית", והקשו עליו לא קיבלו את דבריו. ולכאורה כיון שאמר גם הלכה שאינה נוגעת  
לו, יש לקבל את דבריו מכח הקבלה. ואמנם יש מקום לומר שהקושיא שם היתה על הדרשה ולא על  

 ומה עוד שאבנר עצמו לא היה נוגע(. ושמא כוונת החת"ס שונה, וצ"ע.  הנגיעה בדבר )
וקשה לי הרי כמו כן נחלקו לענין עמוני ולא עמונית כדאי' ביבמות  וכתב במרומי שדה חגיגה טז. : "

 ". דף ע"ו ב'. אלא צ"ל דכיון שלא היה מחלקותם אלא לשעה לא חשיב, דאח"כ נמנו וגמרו
 

 עיין הערה .  53



 ועד טוב =================================בס"ד========

 

- 24 - 

 

 

גמרי ליה לגמרא על פה    וכתב רמ"ה דוקא בדורות הראשונים דהוו...

אבל עכשיו שאין יכול להורות אם לא שיהיה לו עקר בגמרא אפילו 

או   מגמר'  או  ממתניתין  מעשה  שמביא  כיון  אמרה  מעשה  שלאחר 

  .משאר מכלתי' נאמן ע"כ

 

וא"כ אין כיום מציאות כזו, ולכך השמיט השו"ע, אולם הרמ"ם אין דרכו   

מביא   אמנם  הרמב"ם  ושמא  הזה,  בזמן  נוגות  שאינן  הלכות  להשמיט 

הלכות לעתיד לבוא, אבל הלכה זו אינה אמורה לחזור כי כבר יש בידינו  

 תורה בעל פה.  

 

 אולם רבינו ירוחם שם בהמשך דבריו כתב:  

 

הרא בגמרא"וכתב  הוא  שבא  מעשה  כל  נמי  דעכשיו  וי"ל  אלא    , ש 

ונ"ל    . שמדמי מילתא למילתא ואיכא למיחש שמדמה בלא דמי ע"כ

גאון או   בגמרא או בפסק א' או בשום  דאם הוא פשוט במשנה או 

 .מגדולי האחרוני' דאין לחוש לכל זה ונאמן

 

ועוד יש מקום לומר שכיון שתנאי החיים משתנים ומתחדשים, יש הוראות   

מחכמים, ואם יבוא אדם למסור את הוראתם לאחר מעשה, ג"כ יש לחוש  

אות  ולעיל ב  כנ"ל, וא"כ יל"ע מדוע הושמט הדין ברמב"ם ובשו"ע וצ"ע.

ך שהוא סובר בר אברהם, שהשמטת הרמב"ם נובעת מכח' הובאו דברי הד

לעיל  )בדבריו כיון שבסוגיות הגמ'  ולכאורה יל"ע    .שזה דבר הנהגה ואגדה

ו' מוכח שהקשו על מי שאמר דבר הלכה לאחר מעשה ומדוע לא  (  אות 

להש אפשרות  היתה  ושמא  הלכה,  זו  שאין  זאת ישב  יבו    מאחת   למרות 

 , וצ"ע.  יג( הסיבות המתירות לקבל דבריו לאחר מעשה )לעיל אות 

 

 

 

 ונטרסי ועד טוב ק                   
 



 ====== ============בס"ד=====================

 

 

 - 25 - 

 

 

 אדר תשע"ז. – עדותו של הפסול לעדות  ❖
 ניסן תשע"ז. –תפיסה ובעלות  ❖
 אייר תשע"ז. – שני שבילין  ❖
 סיון תשע"ז. – בדבר שבממון תנאי  ❖
  – הקדמת מלאכה קודם שעת הפיקוח נפש   ❖

 תמוז תשע"ז.
ב  במנחם א  – ריבוי פעולות ואיסור מלאכה   ❖

 תשע"ז.
מעשיו   ❖ בתר  או  מחשבתו  אלול   –בתר 

 תשע"ז / תשרי תשע"ח.
חשון /   - האם הולכין בממון אחר הרוב   ❖

 כסלו תשע"ח.
כסלו    –גבולות הנאמנות של שני עדים   ❖

 תשע"ח.
 שבט תשע"ח. – ראוי לבילה  ❖
 אדר תשע"ח. –באים כאחד  ❖
 ניסן תשע"ח. –אי אפשר לצמצם  ❖
 אייר תשע"ח. –כדי דיבור   ❖
 .סיון תשע"ח -חכמה ואינה מלאכה   ❖

 תמוז תשע"ח. –אדם בהול  ❖

 .אלול תשע"ח –לכשיטמא יטהר  ❖
 חשון תשע"ט. –תרתי דסתרי  ❖
 כסלו תשע"ט. –תדיר ושאינו תדיר   ❖
רשע   ❖ עצמו  משים  אדם  שבט   –אין 

 תשע"ט.
אדר    –אין אדם דר עם נחש בכפיפה אחת   ❖

 א' תשע"ט.
 .אדר ב' / ניסן תשע"ט –פרהסיא  ❖
התחלה בזמן האסור וסיום בזמן המותר  ❖

 אייר תשע"ט. –
ויתור משלו עבור פיקוח נפש של חבירו   ❖

 .סיון תשע"ט –

העשה   ❖ את  המחזק  אב/אלול    –לאו 
 תשע"ט. 

 אלול תשע"ט. –לבוד  ❖

 .מרחשון תש"פ –רוב  ❖
 כסלו/טבת תש"פ. –אונס ביום אחרון   ❖
 טבת/שבט תש"פ. – כלי שני  ❖
 תש"פ. טשב -  מי יפקח את הנפש  ❖
     אונס ושוגג בפיקוח נפש  ❖

 ניסן תש"פ./  אדר-
   האם יבוא –פסול עדות  ❖

 להעיד ? / סיון תש"פ.          
 דרגת האי   -פס"ר דלא ניח"ל   ❖

 תמוז תש"פ. –נוחות            
 אלול    -גרמא בשבת, הותרה או נאסרה  ❖

 תש"פ / תשרי תשפ"א.         
 תשפ"א/ כסלו תשפ"א.  חשון    –מיעוט המצוי   ❖
 טבת תשפ"א. -העין יכולה לראות   ❖
שבט   -אחר העובד     אין המחשבה הולכת אלא   ❖

 תשפ"א.

 אדר תשפ"א.  –אם רצה להקריב מקריב  ❖
שעתה   ❖ פי  על  המלאכה  ניסן    –ומקומה    דרך 

 תשפ"א
 סיון תשפ"א. –סיבתו   תוקפו של חיוב שבטלה  ❖
 תמוז תשפ"א. –טומאת התהום  ❖
 אב תשפ"א. –מעשה שבת שהתבטל  ❖
 .ב"אלול תשפא/תשרי תשפ –דרבנן  אספיק ❖
 .ב"מרחשון תשפ –כפיה במצוות  ❖
 .כסלו תשפ"ב –טעות בשיקול הדעת  ❖
 .  טבת תשפ"ב –דבר התמוה לרבים  ❖
 . ב"אדר א' תשפ –עם הארץ  ❖
 אדר ב' תשפ"ב. – שליח ציבור מרוצה לעם  ❖
 .אייר תשפ"ב –נכנס לספק ולא נכשל   ❖
 אב תשפ"ב. –מעשה חול )עובדין דחול(  ❖
 חשון תשפ"ג. - נעשה בלעדיו   תהשהי לאכהמ ❖
שעשאוה   ❖ שנים  שינוי,  לנכרי,  אמירה    – גרמא, 

 .טבת תשפ"ג –  סדרי עדיפות
 שבט תשפ"ג.  –אומדנא שלמפרע תחיל איסור  ❖
 אדר תשפ"ג. –שבות דשבות   ❖
 ניסן תשפ"ג. –אמירת תהילים לרפואה  ❖
  - אותו דבר או דבר חדש ?     – חזרה לקדמותו   ❖

 אדר א' תשפ"ד.
קיום מצוה בספק שישאר גם אחר קיום המצוה  ❖

 .אדר ב' תשפ"ד –
לאכול   ❖ כוונתו  כשאין  תרו"מ  תמוז   –הפרשת 

 תשפ"ד.
מעשה  ❖ אותו  לעשות  יכול  כשהיה  שבת  מעשה 

 אלול תשפ"ד. –בדרך היתר 
  – כדאי הוא ר' פלוני לסמוך עליו בשעת הדחק   ❖

 מרחשון תשפ"ה.
להוכ ❖ יכול  ואינו  האמת    יחהיודע 

 טבת תשפ"ה. –לאחרים 
 תשפ"ה. שבט – דלא נגררו בתירה  ❖
האם    –חילל שבת עבור פיקוח נפש   ❖

 אדר תשפ"ה. –צריך כפרה 
נפש   ❖ לכל  שווה  שאינה    – חומרא 

 סיון תשפ"ה.


